# खुबबद्धं सिहिता। भाषा-भाष्यं भाषा श

11型可含50 生物工作广泛工物工作和分式件上多过度

\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$\$<mark>\$</mark>\$\$\$\$\$\$<del>\$</del>\$<del>\$</del> としていれていれていましたとしてなりま Tota of of a baca a

\* श्रोश्म् \*

## ऋथर्ववेदसंहिता

(द्विशीय खरड)

भाष्यकार

परिडत जयदेव शमां,

विद्यालंकार, मीमांसातीर्थ.

सम्पादक

विश्वनाथजी विद्यालंकार

वेदोपाध्याय गुरुकुल कांगड़ी

प्रकाशक

**ब्रार्थ्साहित्यमण्डल, लिमिटेड** ब्रजमेर

मुदक—

श्रीदुर्गा प्रिटिंग प्रेस, अजमर.

द्वितीयावृत्ति

सं० १६९२ वि०

मुल्य ४) रुपये なようなようでしまっているようなようなようなようなようなようなようなようなようなような

\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\*\* कार्यसाहित्य मण्डल जि० अजमेर के स्थिते सर्वाधिकार सुरावित,

> श्री बाबू दुर्गापसाद अध्यक्ष के प्रयन्त्र से श्रीदुर्गा प्रिन्टिंग प्रेस, धानमयदीं, श्रजमेर, में सुदित

### संशोधक की सृनिका

मैंने आर्थ्य साहित्य सण्डल िमिटेड, अजमेर द्वारा प्रकाशित खयर्वचेद के इस द्वितीय भाग का भी संशोधन किया है कई स्थानों में मुझे परिवर्तन करना पड़ा है। इस भाग के प्रथम संस्करण में प्रेस की कई भारी भूलें होगई थीं, कई स्थानों में सिद्धान्त सम्बन्धी मतभेद भी आर्थ विद्वानों को था। मैंने उन स्थलों को भी स्पष्ट कर दिया है। अब मुझे आशा ही नहीं वरन पूर्ण विद्वास है कि आर्थ जनता चेदों के दैनिक स्वाध्याय में अधिकाधिक रुचि दिखाएगी और मण्डल के परिश्रम को सफल करेगी।

विश्वनाथ, विद्यालंकार गुरुकुळ-कांगडी



7-

The street with

1 ....

### द्वितीय खएड की भूमिका

#### ---

अथर्ववेद के सम्बन्ध में हमने सामान्यतः प्रथम खण्ड की भूमिका में विवेचन किया है। इस द्वितीय खण्ड की भूमिका में हम कुछ अन्य विवादास्पद विषयों पर अपने विचारों को स्पष्ट करना चाहते हैं।

अथर्ववेद में जादू टोना, अभिचार, कृत्या, मिण, वशीकरण, उचा-टन, मोहन, झाड़ा फूंका आदि नाना तान्त्रिक प्रपञ्चों की बातें कौशिक सूत्र के आधार पर प्रायः मानी जा रही हैं। श्रीसायणाचार्य कृत माध-वीय वेदार्थ-प्रकाश में प्रत्येक सूक्त के प्रारम्भ में विनियोगों को दर्शा कर पुनः भाष्य किया गया है। उससे सर्व-साधारण की यह धारणा दृढ़ हो जाती है कि ये सब विनियोगों में कही बातें जैसे तैसे अथर्ववेद से ही सम्बद्ध हैं और उसमें विद्यमान हैं।

इस सम्बन्ध में पूर्व खण्ड की भूमिका में हमने 'अथवंत्रेद और जादू टोना' इस जीर्षक के नीचे [ पृष्ठ १८-२३ तक ] दिग्दर्शन कराया है। वहीं हमने अपना मनतन्य स्पष्ट कर दिया है। उसकी हम पुनः न दोहरा कर इस भूमिका में मुख्यतः मणि, कृत्या, अभिचार, भूत, पिशाच, श्रोदन, पश्चवित्र, तथा कुछ वृणित और मूर्खता पूर्ण विधानों पर प्रकाश डालेंगे।

#### (१) माणि

प्रथम नव काण्डों में से लगभग तीस स्कों के वित्रियोगों में श्री स्वायणाचार्य और उनके साम्पादक श्री शङ्कर पाण्डुरंग ने मणि बांधते र

का उल्लेख किया है। यह 'मणि' क्या पदार्थ है और वेद में 'मणि' शब्द से क्या पदार्थ अभियत है इसकी आलोचना करते हैं।

#### माणि शब्द का अर्थ

उणादि सूत्र 'सर्वधातुभ्य इन्' (४।११८) के अनुसार 'मण' सब्दे' (भ्वादि) धातु से इन्' प्रत्यय करने से 'मणिः' शब्द सिद्ध किया है। अपने भाष्य में महर्षि श्री द्यानन्द सरस्वती मणित शब्दयतीति मणिः' यह अर्थ लिखते हैं। अर्थात् जो उपदेश दे वही 'मणि' है। फलतः वह पुरुप जो उपदेश दे, शिक्षा दे, मार्ग दिखावे, नेता, शिरोन्मणि, उपदेष्टा, गुरु, मार्गदर्शी आदि 'मणि' शब्द से कहे जाने योग्य हैं। इप्ती प्रकार 'मनु ज्ञाने' (दिवादिः), 'मन स्तम्भे (खुरादिः), 'मनु अववोधने' (तनादिः) इन तीन धातुओं से 'इन्' प्रत्यय और छान्दस णस्व करने से 'मणि' शब्द सिद्ध होता है। इससे अणि शब्द से तीन अर्थों का हाम होता है (१) जो ज्ञानवान् हो, (२) जो धामे, चौर (३) शतुत्रों को ज्ञान करावे, राज्य आदि का कोई भार अपने ऊपर ले, और जो दूसरों को ज्ञान करावे, चेतावे, खुद्ध देवे, के सब अर्थ 'मणि' शब्द से कहे जाने योग्य हैं। जोक में 'मणि' रत्न का वाचक है। इसकी ब्युत्पत्ति मिंद्ध धातु से करके शोभा जनक रत्नादि का वाचक 'मणि' शब्द बना लेते हैं।

कौशिक स्त्रों में जहां 'मणि' बांधने आदि का प्रकरण है वहां किसी भी निर्दिष्ट पदार्थ को अभिमन्त्रित करके उसकी गुटिका बना कर यह मणका बना कर या ताबीज या पुटिका बनाकर बाहु, गले, किट आदि भागों में पहनने के पदार्थ को ही 'मणि' शब्द से कहा गया है। श्लोषधि आदि भी धारण द्वारा रोगों को दूर करने से 'मणि' कहा सकता है। परन्तु वेद में जहां र मणि शब्द का प्रयोग है वहां र क्या पदार्थ लेना चाहिये यह तो मन्त्र में प्रयुक्त मणि शब्द के विशेषयों से ही जानना चाहिये। अन्यथा अन्धे होगा। उदाहरण के रूप में ऋम से विचार करते हैं।

- (१)— कृष्णल मणि— अथवंवेद [का॰ १ स्॰ ९] 'अस्मिन् वसु वसवो धारयन्तु॰' इस स्क्र से दो कृष्णल मणि धारण करने को लिखा है। इस स्क्र में ४ मन्त्र हैं। चारों मन्त्रों में कहीं भी मणि शब्द का प्रयोग नहीं है। फलतः यह विनियोग मूर्खतायुक्त है। इस स्क्र का प्रयोग राष्ट्रच्युत राजा को पुनः राज्यासन पर बैठाने के लिये भी होता है। आयु, बल, वीर्य आदि प्राप्ति के कार्यों में भी इसका विनियोग है। राजा के लिये बल, वीर्य और ब्रह्मचारी के लिये बल वीर्य प्राप्त करनेपरक जो उत्तम २ उपदेश निकलते हैं वही इस स्क के समुचित अर्थ हैं। यह भाष्य में देखिये।
- (२)—'शुक्ल वीरण-इपीका मणि'—उद्दिश पुरुष के उद्देग नाश के लिये श्वेत सरकण्डे के सींख की बनी मणि को 'उप प्रागाद् देवः ॰' [अथर्व॰ १।२८॥] इस स्क से धारण करने के लिये लिखा है। इस स्क में भी कहीं मणि शब्द का प्रयोग नहीं हैं। परन्तु कीशिक ने भी मणि का नाम नहीं लिया। प्रस्युत वीरण की चार सीके लेकर उनको दोनों तरफ से बांधने, और दो जलती लकढ़ियों को परस्पर रगड़ने की किया लिखी है। जिसका अभिप्राय यह है कि यदि राजा को भय हो तो उसे आथर्वणिक विद्वान यह उपदेश करे कि जिसे एक र सींक कमज़ोर है. ऐसे अकेला पुरुष निर्वल है। जैसे ४ सींक वंधकर मज़बूत हो जाती हैं उसी प्रकार कमज़ोर पुरुषों का भी संगठन कर लो। दूसरे जिस प्रकार एक जलती अकेली लकड़ी बुझ जाती है और कम जलती है, दो के मिलाने से दोनों अधिक ज्वाला देकर जलती हैं उसी प्रकार अपने के समान राष्ट्र के तेजस्वी पुरुषों को मिला कर प्रचण्ड करों और शक्ष कि समान राष्ट्र के तेजस्वी पुरुषों को मिला कर प्रचण्ड करों और शक्ष कि समान राष्ट्र के तेजस्वी पुरुषों को मिला कर प्रचण्ड करों और शक्ष से समान राष्ट्र के तेजस्वी पुरुषों को मिला कर प्रचण्ड करों और शक्ष से समान राष्ट्र के तेजस्वी पुरुषों को मिला कर प्रचण्ड करों और शक्ष से समान राष्ट्र के तेजस्वी पुरुषों को मिला कर प्रचण्ड करों और शक्ष से समान राष्ट्र के तेजस्वी पुरुषों को मिला कर

आशय को वेद मन्त्र में 'अग्नि' शत्रुसंतापक राजा के वर्णन में दर्शाया गया है। वह अग्नि-अर्थात् अग्रणी नेता, सेनानायक, राक्षसों का नाशक कारी, यातुषानों अर्थात् पीड़ाजनक पुरुषों का नाशक है, वह राष्ट्र में समस्त प्रकार के अनर्थकारी लोगों का दमन करे। इस प्रकरण को पाठक भाष्य में स्पष्ट देखें।

(३)—अभीवर्त्त माणि—रथनेमि मणि या रथचक्र-नेमि मणि।
अथर्व० का० १। स्०२८॥ 'अभीवर्त्तेन मणिना०' इत्यादि स्क्र से शत्र से
पीड़ित राष्ट्र की वृद्धि के लिये उक्त, 'मणि' नाम देता है। कौशिक 'रथनेमि मणि' वतलाता है। वेद 'अभीदर्त्त' मणि कहता है। तो सन्देह होता है कि यह पदार्थ क्या है। मन्त्र में कौशिक ने तो 'अयः-सीसलोहरजतताम्रवेष्टित हेमनाभि,' रथनेमि मणि का स्वरूप बतलाया है अर्थात् बीच में सोने के छल्ले पर कम से लोहा, सीसा, चांदी आदि के छल्ले लगे हों, वह पहना जाय। परन्तु इससे राष्ट्र की वृद्धि हो यह असम्भव है।

वेद तो कहता हैं—( येन मणिना इन्द्रः अभि वावृधे ) जिस 'मणि' से इन्द्र, ऐश्वर्ववान् राजा बढ़ता है, ( ब्रह्मणस्पते तेन अभीव-तेंन राष्ट्राय अस्मान् वर्धय ) हे विद्वान् वेदज्ञ ! तू उस अभीवर्त से हम राष्ट्र के वीरों को या प्रजा को शक्ति प्रदान करता और राजा को भी शक्ति प्रदान करता है। अर्थात् शत्रु के बल को रोकने वाला पुरुष जों नगर को चारों थ्रोर से सुरचित रखे वह नरमणि, शत्रु-स्तम्भक पुरुष अभीवर्त्त मणि' है। इसी की व्याख्या वेद अगले मन्त्र में करता है कि—( नः सपरनान् अभिवृत्य पृतन्यन्तं अभि तिष्ठ ) जो हमारे शत्रु हों उनके सुकावले पर डट जाय और सेना से चढ़ाई करने वाले का सुकावला करे थ्रीर ( यः नः दुरखित तम् अभितिष्ठ ) जो हम पर हु:खदावी शस्त्र फेंके उसका सुकावला करे। वह पुरुष वीरश्रेष्ठ पुरुष-

'मिणि' है। इसी प्रकार वह मिण 'सपत्रक्षयण' ( म॰ ४ ) शत्रुनाशक कहा गया है। उसको शत्रुश्चों के पराजय के लिये नियुक्त किया जाता है। राजा भी कहता है कि ऐसा नरपुंगव सेनापित ही ( महां राष्ट्रय सपत्नेभ्यः पराभुवे बध्यताम् ) मेरे राष्ट्र के शत्रुश्चों के पराजय करने के लिये बांधा जाय, नियुक्त किया जाय।

यहां 'बध्यताम्' का अर्थ बांधा जाय है। केवल ताबीज ही नहीं बांधा जाता है प्रत्युत अर्थ या धन द्वारा किसी पुरुष को रक्षा के कार्य पर नियुक्त किये जाने को भी 'बांधा जाना' कहा जाता है। जैसे महा-भारत में भीष्म पितामह ने कहा है 'बद्धोऽस्म्यर्थेन कौरवैं:।' मुझे कौरवों ने धन से बांध रखा है। भाषा तक में प्रयोग होता है, नौकरी बन्ध गयी, वेतन बंध गया अर्थात् नियत होगया। फलतः यहां भी कोई ताबीज नहीं है। प्रत्युत 'मिए शब्द से शिरोमणि नेता, शबु-स्तम्भक पुरुष ही अभिप्रेत है। उसके मानपद के सूचक चिन्ह को गौण कृप से 'मिए शब्द से कहा जा सकता है। जैसे विशेष पदाधिकारी लोगों को पदक दिये भी जाते हैं।

(४) हिरण्यमणि—(अथर्व० १।३५॥) सुक्त से पूर्व कहें कृष्णलमणि और हिरण्यमणि दोनों के बांधने का विनियोग है। यदापि वेद में हिरण्य' शब्द का प्रयोग अवश्य है। परन्तु वर्णन है 'यदाब-धनन् दात्तायणाः हिरण्यं शातानीकाय सुमनस्यमानाः।' शुभ संकल्प वाले दाक्षायणांने शतानीक को 'हिरण्य' बांधा। इस सुक्त भरमें मणि शब्द का प्रयोग नहीं। दूधरे यौगिक अर्थ से स्पष्ट है कि दात्ता-यण अर्थात् दक्ष=बल धौर ज्ञान के एकमान्न स्थानभृत पुरुषों ने सेव्हों सेनाओं के नायक को 'हिरण्य' बांधा। यहां 'हिरण्य' से सुवर्ण, बल और आत्मसामध्यं ही प्रतीत होता है। दूधरे मन्त्र में हिरण्य को 'दाक्षायण हिरण्य' कहा गया है। अर्थात् बल, उत्साह, कियाशक्ति को बढ़ाने

वाला 'हिरण्य' है । हिरण्य अर्थात् वह पदार्थ जो हित भी हो और रमणीय भी हो। तृतीय मन्त्र में पहनने वाला स्वयं 'दल्लमाणः' अर्थात् बलवान् पुरुष है। वह तेजःस्वरूप 'हिरण्य' को धारण करता हैं। इसी प्रकार अथर्वे० का० ५ में स्० २८ को भी हिरण्य-बंधन में लगाया गया है। उस में अमृत हिरण्य, आत्मा और आत्मिक बल का वाचक है। उसी को 'एकाल्सर' (११२८१८) कहा है। वह सिवाय परव्रक्ष के दूसरा नहीं। वहीं महान् सेनापित के रूप में शत्रुओं के नाशक और जनको गिराने वाला ('भिन्दन् सपरनानधरांश्च कृण्वत्') शत्रुओं को तोड़ता फोड़ता और नीचे करता हुआ बतलाया गया है। इस से केवल हिरण्य शब्द से सुवर्ण धातु निर्मित खण्ड लेना दूरदर्शिता नहीं है।

(४) जंगिड़ -- जंगिड़ का वर्णन अथर्ववेद में दो स्थानों पर आया है। एक, काठ २।४॥ में दूसरा, काठ १९ सूठ ३४,३४ में ॥ इस मिण के घारण करने के सायण ने तीन प्रयोजन बतलाये हैं १ कृत्या दृषण, २ आत्मरक्षा, ३ विष्ठशमन। यह किसी वृक्ष की लकड़ी का हुंकड़ा समझा जाता है। यह वृक्ष बनारस की तरफ होता है। दारिल के मत में यह अर्जुन वृच्च है। परन्तु वेद इस जंगिड़ का और ही महत्व बतलाता है। वह मिण 'विष्कन्ध-दूषण' (२।४।१) अर्थात् शत्रु के सेना शिविरों को विष्वस करता है और उसको (दक्षमाणाः रणाय अरिष्यन्तः सदैव बिस्मः) बल हो कार्य करते हुए हम जब युद्ध के लिय जाना चाह तब के लिय हम उसे बांधे, धारण करें। वह स्वयं (सहस्रवीर्यः २।४।२) हजारों बल वाला है, उस के बल से (ब्यायामे सर्वा रक्षांसि सहामहे २। ४।४) युद्धोद्योग काल में समस्त दुष्ट पुरुषों को पराजित करते हैं। वही (कृत्यादृषिः) शीर (अराति दृषिः २।४।६) अर्थात् शत्रु के

गुप्त घातक प्रयोगों और शतुकों को भी नाश करने वाला है। वह मिण, नरिश्तरोभणि किस प्रकार का सेनानायक हो सकता है यह पाठक स्वयं निर्णयकर सकते हैं। वेद को जंगिड़ शब्द से वही अभिप्रेत हैं। बृक्ष के नाम और गुण तो उस वर्णन में इलेघ से कह दिये हैं। जिनका विस्तृत वर्णन १७ वें कायड में किया है, जिसको हम चतुर्थ खगड में ह्यांचिंगे।

(ई) 'यवमणि'—अथर्व० का० २। सू० ७ वें का विनियोग शाप, क्र्र दृष्टि,पिशाच आदि के भय निवारण के लिये यवमणिके बांधने को लिखा है। सूक्त भर में 'यवमणि' का नाम नहीं है। यवमणि से शायद पाठक समझें. जो के दाने ताबीज में भरकर बांध लिये जाते हैं। ठीक है, कौशिक, सायण आदि तो यही मान कर सन्तुष्ट हैं। परन्तु वेद ने 'यव' का स्वरूप भी बतलाया है। अथर्व० का० ९। सुक्त २। मं० १३। में

> अग्निर्यवः इन्द्रो यवः सोमो यवः। यत्रयावानो देवाः यावयन्त्वेनम्॥

अग्नि=अग्रणी पुरुष 'यव' है। 'इन्द्र'=एश्वर्यवान् राजा 'यव' है। 'सोम'=ज्ञानवान् आचार्य 'यव' है। समस्त विद्वान्, शासक लोग यव' को साथ लेकर अपने शत्रु का नाश करें। क्रूर पुरुषों की दृष्टि धौर दुष्ट पिशाचों के नाश के लिये कैसा 'यव' चाहिये इस का निर्णय स्वयं करना उचित है। जो तो मूख की निवृत्ति के लिये है।

(७) दशानुक्षमणि—ढाक, गूलर, जामुन, काम्पील, स्नक्, बंध, शिरीष, स्नक्नि, वरण, बिल्व, कुटक, गृह्य, बलाबल, बेतस, शिम्बल, सिपुन, स्यन्दन, अरणि, अब्मयोक्त, तुन्यु, प्तदारु, इन २१ वृत्तों में से किन्हीं १० वृत्तों की लक्दी के छोटे २ दुकदे लेकर मणि बनाकें।

वह 'दश वृक्षमणि' या शाकल मणि कही जाती है। उसको लाख छौर सोने में जड़ कर धारण करते हैं। इसका सम्बन्ध दो सूक्तों से है, अध-श्रेवेद २। ७। और ८। ७॥ इन में से (८।७) में तो नाना छौपधियों का वर्णन है उक्र वृक्ष की मिण् बना कर पहनने का कोई वर्णन नहीं है। छौर (२।७) में 'दशवृक्ष' से दश प्राण युक्र 'जीव' का वर्णन किया है। मिण् बन्धन का कहीं सूक्त भर में वर्णन नहीं है।

(क) स्नाक्त्य माण या तिलक मणि—वह सक्ति या तिलक वृक्ष की मणि बनायी जाती है। इसके बांधने के लिये दो स्क बत-लाये जाते हैं, एक अथर्व० (२।११) दूसरा अथर्व० (८।१) प्रथम में 'स्नक्तयोऽसि प्रति सरोऽसि प्रत्यभिचरणाऽसि, (२।११।१) इस शिरोमणि पुरुष को 'स्नक्य' कह कर उसका स्वरूप 'प्रत्यभिचरण' अर्थात् राजु के प्रति धावा करने वाला बतलाया गया है। उसके लिये आदेश है कि—'प्रति तम् अभिचर योऽस्मान् द्विष्ट यं वयं द्विष्मः' जो हम से द्वेष करे और जिससे हम प्रेम नहीं करते तू उस पर धावा कर दे। उसी के विशेषण है 'स्रि:' 'विद्वान्.' तन्पान' शरीरों का रक्षक। अथर्व (६।५) में भी वह 'वीर' वीर्यवान्, सपत्नहा, सहस्वान्, वाजी. उग्न, आदि कहा है। कार्य भी बतलाया है—

स्नाक्त्येन वै माणिना ऋषिणेव मनीषिणा। अजैषं सर्वाः पृतनाः विसृधो हन्मि रत्नसः॥

इस सर्वद्रष्टा ऋषि के समान बुद्धिमान साक्य मिए से में समस्त सेनाओं को विजय करूं, सब राक्षसों का विनाश करूं। इत्यादि। यहां भी वीर सेनानायक पुरुषों का ही वर्शन है। गीण रूप में वीरों को प्राप्त होने योग्य विशेष चिन्ह रूप मिशा प्रति दृष्टान्त के रूप में भक्ठे ही माना जा सकता हैं। इम समझते हैं कि पाठकगण इन नान। मिणियों के विवेचन से अवश्य वास्तविक शिरोमिणियों का अभिप्राय समझ गये हैं।

शेष 'अस्तत' आदि मिणियों का वर्णन १९ वें काएड में होने से उसका स्पष्टी कारण वहां ही किया जायगा । विनियोग लेखकों ने (२।९७) पाठा मूलमणि (३।५) पर्णमणि. (३।६) अश्वत्थमणि, (३ ।७) हांगशङ्कमणि, (३ ९) अरलु मणि, (३।१६) सिंहनाभि लोममाण, (३ २१) पलाशमणि, (३।२२) इस्तिदन्तम्बि (३। २३) (३! ३३) शरमणि, (४।९) भान्जनमणि, (४।१०) शंखमणि, (४।२०) त्रिसांध्यसणि, (४।२०) पुष्पमणि (६।१५) सर्वपकाण्ड मणि, (६।७०) कुरणचर्म ग्राण, (६। ७०) अर्कमणि (६।८९) लोहमणि. (६।८६) पाषाणमिण (७।७) नौ मिण, (७।१६) गो बन्धनरञ्जु मिण, (८।२) द्वघण मिण, आदि नाना मिणयों के बांधने के जिय नाना सुक्तों को दर्शाया है। परन्तु बहुतों का तो सुक्र में कोई आधार नहीं, केवल प्रथामात्र होने से लिखा है। और दो एक जिनका कहीं नाम भर आ गया है उसका अभिप्राय न समझ कर उसको उसी प्रकार खेंच लिया गया है जैसे पूर्व आठ उदाहरणों में हमने दश्ध्या है।

जो श्रोपिधयां हैं उनके समीप रहने और शरीर के साथ हूने से उतना तो लाम अवस्य होता है जितना एक तीव रोग नाशक औषिध से होना सम्भव है। जिस प्रकार फिनाइल की गोलियों से दुष्ट रोग जन्तु ममीप नहीं आते, इसी प्रकार श्रोपिध की बनी मिण्यें भी उप-योगी हो सकती हैं परन्तु वेद में जहां उन नामों पर भौतिक पदार्थों से अधिक गुण श्रीर कार्यक्षमता का वर्णन है वहां उस गुणवाला पुरुष ही लेना चाहिये। केवल एकांश में गुण की समानता देख कर उन नाम का लौकिक प्रयोग बाद में हुआ समझना चाहिये। अन्यत्र भी अहां मिया आदि शब्दों का प्रयोग हुआ है उनका स्पष्ट विवरण यथा-स्थान भाष्य में देखना चाहिये। इन स्कों का विनियोग इन मियों के बांधने के अर्थ के अतिरिक्त श्रीर भी बहुत से किया काण्डों में है इसिलिये इन मियायों का ही तात्पर्य वेद को अभिषेत हो यह बात सर्वथा खिरडत हो जाती है। फलतः वेद का अभिष्राय ऐसा सर्वगामी होना चाहिये जो उन सब विनियोगों को प्रत्यक्ष परोक्ष सम्बन्धों से वश कर सके। अस्तु। अब हम कृत्या श्रीर अभिचार की विवेचना करते हैं।

#### (२) कृत्या

जब तक हम 'कृत्या' शब्द को केवल मः श्रातपमात्र से होनेवाल दोना समझते रहते हैं तब तक उपका कोई भी स्वरूप निर्माण नहीं किया जा सकता। तन्त्र-प्रन्थों के अनुसार 'कृत्या' क्या होती है इसका भी बतजाना कठिन वस्तु है। क्यों कि यह रहस्य शास्त्र है। प्रत्यक्ष-किया का उसमें सर्वथा उल्लेख नहीं है। येद 'कृत्या' किस को बहता है इसका अनुशोकन किया जा सकता है।

(१) आचार्य सायण ने अथवं का० २। स्क १२ के चतुर्थ मन्त्र के 'अमुम् ददे हरसा दैंच्येन' इस चतुर्थ चरण के व्याख्यान में लिखा है— 'असुम् अपकर्तारमसुकनामानं दानुं दैंच्येन देव् सम्बन्धिना मत्क्रताभिचारज्ञानितकृत्यारूपदेवताकृतन हरसा। क्रांधनामतत्। क्रांधेन आददे स्वीकरामि निगृक्षामीत्यर्थः।

अर्थात्—'असं ददे हरसा दैब्येन', उस असुक नाम के शत्रु को देव्य कोध से अपने बरा करता हूं। दैव्य कोध अर्थात् मेरे से किये अभिचार से उत्पन्न जो कृत्या' रूप देवता है उस द्वारा किये कोंध से में शत्रु को बश करूं। यहां सायण कृत्या को एक देवता मानता है। को अभिचार से पैदा होती हैं।

- (२) अथर्व० काण्ड ४ । स्०२८ । म० ६ । 'कृत्याकृत्मृत्र कृद्यातुधाना०' इस मन्त्र में 'कृत्याकृत' पद के भाष्य में सायण जिसते हैं—द्रियानिर्मृत्तया पिशाच्या छिनत्तीति कृत्याकृत् । जो पुरुष 'कृत्या' अर्थात् क्रिया से उत्पन्न हुई पिशाची से छेदे वह 'कृत्याकृत' है । यहां सायण 'कृत्वा' भव्द से ऐसी पिशाची छेते हैं जो क्रिया से उत्पन्न हो ।
- (३) अथर्व ० ४। १८। २॥ 'यो देवाः कृत्यां कृत्वा हराद् आविदुषो गृहम्।' इसके भाष्य में सायण 'कृत्या' शब्द की ब्याख्या करते हैं 'मन्त्रोषधादिभिः शत्रोः पीड़ाकरी कृत्याम्' अर्थात् मन्त्र भीर स्रोषधि से शत्रु को पीड़ा देनेवाली कृत्या होती है। श्रीर आगे लिखते हैं 'कृत्यानिखननार्थ गच्छेत्' अर्थात् कोई पुरुष कृत्या को गाइने के ब्रिय जाता है। अर्थात् कृत्या गाइी जाती है।
- (४) अथर्व काण्ड १९। स्० ९ । '० दां नोऽभिचाराः दामु सन्तु कृत्याः। दां नो निखाताः वहगाः दामुहकाः। ' इसके भाष्य में सायण लिखते हैं— 'अभिचाराः मारणार्थं दात्रुभिः कियमाणानि कर्माणि। कृत्याः अभिचारकर्मभिकृत्पादिताः पिणाच्यः। अभिचारकर्माणि जडत्वात् स्वयमव शत्रुसमीपमागत्य न निम्नान्त, किंतु हिंसिकाः पिद्याचीकृत्पादयन्ति। ' अथांत् मारने या प्राणवात करने के लिये शत्रु जिन कर्मों को करते हैं वे श्रभिचार हैं और अभिचार कर्मों से पैदा की गयी पिशाचियं 'कृत्या' हैं। कर्म तो जड़ होने से स्वयं शत्रु के पास जाकर नहीं मारते किन्तु मारने-बाली पिशाचियों को वे कर्म ही उत्पन्न करते हैं।

हैंसी प्रसङ्ग में 'वलगा' शब्द के ब्याख्यान में सायण जिसते हैं—
'निखाताः, भूमावप्रकाशानिगृहिता वलगाः । वलगाः पीड़ार्थे
भूमेरधो वाहु प्रदेशे निखन्यमाना अस्थिकशादिवेष्टितां
विषवृक्षादिनिर्मिताः पुत्तस्यो वलगा इत्युच्यन्ते ।' अर्थात् भूमि
में एक हाथ भर नीचे खोदकर उनमें हड्डियों श्रीर केशों से जिपटी,
जहरीले विपवृक्ष आदि की बनी पुतिजयां 'वलगा' कहाती हैं।

सायण के इन विवरणों से कुछ र आभास अवश्य होता है। पर यथार्थ रूप से कृत्याओं का कोई स्वरूप प्रकट नहीं होता। देवता, पिशाची, कृत्या, वलग आदि शब्द कोई विशेष परिभाषात्रों को वतलाते हैं। ये सब पदार्थ शत्रुओं को मारने के लिये किये जाते थे। परन्तु अब हम स्वयं वेद के सुक्रों पर दृष्टि डालते हैं, वे 'कृत्या' किसकी बतलाते हैं।

अमा कृत्वा पाष्मानं यस्तेन अन्यं जिघांसति । अदमानस्तस्यां दण्यायां बहुलाः फट् करिकाति ॥ अथर्व० ४ । १८ । ३॥

'जो पुरुप दूमरे के जिए 'पाध्मा' को कच्चे वर्तन में करके उससे दूमरे को मारना चाहता है तो उसके जल जाने पर बहुत से परथर फट्फट् आवाज़ से फूट निकलते हैं।' इससे प्रतीत होता है कि 'पाध्मा' बाह्दत के समान विस्फोटक पढार्थ का नाम है जिसको कच्चे वर्तन में बन्द करके अग्नि लगा देने से जलते ही भीतर भरे नोकीले परथर फूट पड़ते हैं।

ऐसी भयानक 'कृत्या' अर्थात् घातक कियाओं को जो करना न जानता हुआ भी करता हो तो उसके जिये बड़ा भय है। स्वयं वेद कहता है— यश्चकार न दाशाक कर्नुं शश्चे पादमङ्गारिम्। ४ । १८ । ६॥ जो कृत्या का प्रयोग तो कर दें, और उसका ठीक प्रयोग न कर सके तो वह अपने ही हाथ पांव तोड़ लेता है। इससे वह---

चकार भद्रमस्मभ्यमात्मेन तपनं तु सः।

वह इमारे लिये तो ठीक ही करता है और स्वयं कष्ट पाता है।

इसी प्रकार काण्ड ५। सूक्त ३१ में शत्रु जिन कृत्याश्रों का प्रयोग करता है उनका वर्णन है। जैसे (१) कच्चे वर्तन में घातक किया का प्रयोग करना, जैसे पहले हमने दिखलाया है। (२) मिश्र धान्य अर्थात् जिममें कई तरह के धान्य मिले हों उनमें विषेले दाने मिला कर शत्रु के देश में वेच आये, इससे उनको खाने वाले मर जांय। (३) विष की पिचकारी या रोगजनक कीटों का प्रवेश करा दिया, जिससे लोग मर जांय या रोग उत्पन्न हों। (५।३१।१)

- (४) तीतर श्रीर चील आदि पक्षियों के साथ विस्फोटक पदार्थ या उवलनशील पदार्थ लगाकर शत्रु की सेना में छोड़ दे, वे जहां बैठे या छिपे हों उन मकानों या झाड़ियों में आग लग जाय (५।३१।६)। कपोतों से ऐसे प्रयोग करने का उपाय अर्थशास्त्रकार कौटिल्य ने भी लिखा है।
- (५) गधे, घोषे; खच्चर आदि पर विषमय प्रयोग करना जिससे वे मरने लग जांय या वीमार हो जांय। (५।३१।३)
- (६) अमूला और नराची नाम ग्रांषियां या लतात्रों के आघार पर या उनमें छिपाकर कोई 'वलग' अधात गढ़ा खोदकर 'घातक' प्रयोग किया जाय या खेत में गढ़े खोद कर उनपर मूल रहित ऐसी जंगली बेलें बिछा दें जिनपर लोग मुग्ध होकर आवें और आते ही वह गढ़े में गिर जांग। इत्यादि इनका प्रयोग भी अर्थ-शास्त्र की दिल्य (पाइ।११४)। में कण्टक शोधक प्रकरण में लिखा हैं।

- (७) गृह में जहां अग्नि के स्थान हों वहां भड़कने वाले पदार्थ रखकर हानि पहुंचाते हैं। (५,३१/४)
- (८) सभा आदि स्थानों में विस्फोटक पदार्थ या विषेत्र पदार्थ का प्रकोप कर दें। (५।३१।६)
- (९) सेना में, या धनुपों पर, या नकारों पर घातक प्रयोग करें विषेत्रे गेंस, विषेत्रे तेप लगा दें, जिनके स्पर्श और प्रयोग से लोंग मर आर्थे (१।३१।७)।

इत्यादि प्रयोगों के करने वालों को उन २ घातक प्रयोगों द्वारा ही दण्ड देने की आज्ञा वेद ने दी है।

शतपथ में 'वल गहन' (यजु॰ ५१२३) मन्त्र के भाष्य में एक इथा दी है कि असुरों ने देवों के लिये कृत्या का प्रयोग किया और खलगों को गाइ दिया। देवों ने हाथ भर खोद २ कर उन वलगों को ओद ढाला। फलतः कदाचित् ये भूमि में रखे मगन गोले या वाम्ब ही हों जिनके फुटने पर घोर संहार होना सम्भव हो। गत थोरोपीयन महाभारत में, समुद्रों में मगन गोले (mines) विलाये गये थे जो खहाज़ में टकराते ही फूटते थे। ये सब वैदिक परिभाषा में 'वलग' हैं, आजकल की विषेली गैसें, भोजन आदि में वैक्टीरियां या रोगकारी परमाणुओं का प्रचार, विषेली श्रोपिथयों का प्रचार, बांग्व आदि सब खातक प्रयोग वेद में 'कृत्या' कही गई हैं। जिनका एक रूप अथवें ॰ काण्ड १० सुक्त ?म में भी कुछ वर्णन किया है। जैसे—

(१) सुक्रप, सुन्दर मूर्ति में कृत्या का प्रयोग, (१।३) खेतों श्रीर मी श्रों श्रीर पुरुषों पर कृत्या का प्रयोग, [४] यन्त्र रूप में कृत्या का प्रयोग, [४] यन्त्र रूप में कृत्या का प्रयोग [८], केवल घोर शब्द मात्र करने वाली कृत्या [१४], प्रवल वायु चलाने वाली कृत्या [१७], गवे हुए मगन गोले श्रीर [१८१९] अन्धकार में कृत्या का प्रयोग इत्यादि वेद में ऐसे समस्त कृत्याश्रों के

प्रयोग करने वालों को बड़े कठोर दण्ड देने का विधान किया है क्योंकि 'अनागोहत्या वै भीमा कृत्येण (१०११२७) यह गुप्त हिंसा का प्रयोग निरंपराधों की हत्या किया करता है।

इस कृत्या के विवेचन में ही अभिचार का भी प्रत्यक्ष रूप आजाता है। तो भी इतना और समझ बेना चाहिये कि 'अभिचरण' शब्द से शत्रु के नाश के बिए उस पर जा चढ़ना यह भाव वेद में स्थानर पर पाया जाता है। जैसे अभीवर्त मणि के प्रकरण में हम दर्शा आये हैं।

#### कृत्यात्रों के भेद

इन क्रत्याओं के वेद में चार विभाग किये हैं— याः क्रित्या आंगिरसीयो क्रत्याः आसुरीर्याः क्रत्याः स्वयंक्रता या उ चान्येभिराभृताः । उभयीस्ता परायन्तु परावतो नवितं नाव्या अति । अथर्व० ८ । १ । ६ ॥

इस मन्त्र में कृत्याओं के ४ प्रकार दर्शाये हैं (१) आंगिरसी (२) आसुरी, (३, स्वयंकृता और (४) अन्यों द्वारा आसृता। इन चारों को स्पष्ट करते हुए सायण ने लिखा है कि—

(१) आंगिरसीः अंगिरसा प्रयुक्ताः या प्रसिद्धाः कृत्याः सिन्त । अंगिरसो महर्षेः कृत्याप्रयागविधातृत्वमांगिरसकल्पा स्यसूत्रानिर्माणादेव प्रसिद्धम् । (२) तथा आसुरीः आसुरीः असुरैनिर्मिता याः कृत्याः सिन्त । (३) एवं स्वयंकृताः परार्थ प्रयोगे सित केनिचिद् वैकल्येन स्वस्मिन्नव पर्यवसिताः स्वयंकृताः प्रार्थ कृता इत्युक्यन्ते । (४) या उ च अन्यैर्मत्सिरिभिः आभृताः आहृताः प्रयुक्ताः कृत्याः सिन्त ।

अर्थात्—(१) आंगिरसी वे कृत्याये हैं जिनका अंगिरा ऋषि ने प्रयोग किया । महर्षि अंगिरा के आंगिरस कट्पसूत्र बनाने से ही

उनका कृत्या प्रयोग करने का ज्ञान होता है। (२) असुरों द्वारा की गई कृत्या 'आसुरी' हैं (३) स्वयं प्रयोग करने पर उलट कर जो किसी भूल चूक से जब अपने पर आ टूटे वे कृत्या 'स्वयंकृता' और दूसरों की प्रयुक्त कृत्या अन्याहत हैं।

परन्तु सन्त्र में 'उभयी' का प्रयोग हैं फलतः झुख्य दो ही प्रकार की कृत्वा है एक 'आसुरी' दूसरी आंगिरसी'।

ये दोनों प्रकार की कृत्यायें किस प्रकार की होती हैं हम कल्पना नहीं कर सकते। क्योंकि इनके विधायक ग्रन्थ प्राप्त नहीं होते। तो भी थोड़ा सा इन कृत्याश्चों का स्वरूप नीचे जिस्ते मन्त्रों से अनुमान हो सकेगा।

विभिन्दती शतशाखा विभिन्दन नाम ते पिता। प्रत्यम् विभिन्धित्वं तं योऽस्माँ अभिदासती। अथर्व०४।१२।६॥

'तू सी शाखाओं में फूटती है, तेरा जनक भी 'विभिन्दन्' अर्थात् नाना शाखाओं में फूटने वाला है। तु हम पर आक्रमण करने वाले शत्रु को तोड़ फोड़ डाल। यह मन्त्र सायण ने सहदेवी श्रीपिष पर लगाया है। परन्तु इस वर्णन से 'सहदेवी' श्रोपिष 'अति बलवती अग्नि, या दाह को धारण करने वाली' विशेष कृत्या या धातक शिक्र प्रतीत होती है। जिसका प्रयोग 'बारूद' के समान विस्फोटक पदार्थ से किया जाता हैं। श्रीर वह सेना में पड़ते ही उनको तोड़ फोड़ देती है। इसी का वर्षन अगले मन्त्र में हैं।

ससह् भूम्याः समभवत् तह् चाम् एति महद् व्यचः । तद् वै तते। विध्रपायत् प्रत्यक् कर्त्तारमृच्छतु ॥ भूमि से कोई पदार्थ छोटा सा नाचीज् या तुच्छ से रूप में रहता -है। वह आकाश में जाते ही फैल जाता है, वहां से नाना प्रकार से प्रज्वित होता है, तब वह अपने विरोधी तक पहुँचता है।

यह ऐसा गोला प्रतीत होता है जो आकाश में फूटे और वहां से ही शत्रु पर सार करे। आज कल के महायुद्धों में श्रेपनल, बाग्ब आदि के स्वरूप देखने से वेदिक सहदेवी आदि महाशक्तिओं का अनुमान हो सकता है। इन गोलों में से निकलने वाले चाकू, के ले, गोली आदि घातक पदार्थी को सायण ने 'पिशाची' नाम से कहा है। वे शरीर में छगकर खून कर देती हैं,। मांस में गढ़ जाती हैं। इसी से वे 'पिशाची' हैं। इस प्रकार कृत्या का कुछ विवेचन हमने कर दिया है।

#### (३) छाभिचार

शतुओं के आक्रमण को अभिचार कहा जाता है। इसका स्पष्टार्थ मन्त्र में आये प्रयोग से स्पष्ट होता है-प्रति तम् अभिचर योस्मान् द्विष्टि यं चयं द्विष्मः। (अथर्व० २.१९।३॥) जो हम से द्वेष करता है जिससे हम द्वेप करते हैं उस पर तूचढ़ जा। वेद में अभिचार शब्द का प्रयोग भी कई स्थानों पर हुआ है जैसे—

(१) परि त्वापातु समानेभ्योऽभिचारात् सवन्धुभ्यः। अथर्व० = ।२। २६॥

(२) यस्त्रा अभिचेकः पुरुषः स्वो यद् अरणो जनः।

उक्त दोनों प्रयोगों से प्रनात होता है कि 'अभिचार' शब्द हैष कृत आक्रमण का नाम है। केवल दूयरों को हानि पहुँचाने ने लिये मन्त्र पाठ करके कोई टोना चला देना 'अभिचार' शब्द से अभिवेत नहीं है। लोकिक प्राहित्य में भी 'अभिचार' शब्द का प्रयोग शत्रु पर आक्रमण करने के लिये प्रयुक्त होता रहा है जिला कि कामन्दक ने जिला है—

> यस्याभिचारवज्रेण वज्रज्वलनतेजसा । पंपात सूलतः श्रीमान सुपर्वा नन्दपर्वतः॥

अर्थात् चाणक्य के अभिचार-रूप चल्र से नन्द्-राजारूप-पर्वत मुख से उखड़ कर गिर पड़ा। चाणक्य ने नन्द पर कोई टोना नहीं किया था, प्रत्युत राजनीति द्वारा विश्रह किया, उसकी सेनाश्रों पर आक्रमण कराया और उसका विजय किया था। शत्रु के प्रति समस्त विजयोप-चोगी कियाकलाप 'अभिचार' शब्द में आ जाता है। वेद में भी अभि-चार शब्द से यही अभिप्रत है। इसके अतिरिक्त विनियोगकारों ने जिन सूकों का अभिचार कर्म में प्रयोग जिखा है उन पर थोड़ा विचार करते हैं।

- (१) अथर्व का २। सू १२॥ यह सूक्त 'भरहाज-प्रवस्क' नामक सूक्त कहा जाता है। इसमें तप की साधना का वर्शन है। उसको श्रमिचार कर्म के लिये दण्ड काटने के लिय प्रयुक्त किया है।
- (२) अथर्व० का० ४। सू० १६ ॥ वरुण सूक्त है। इसमें सर्वेड्यापक परमेश्वर के शासन का वर्णन किया गया है। इस मृक्त का विनियोग भी अभिचार कर्म में शत्रु को लक्षकारने के लिय है।
- (३) अथर्व० का ५। सू०८ ॥ इसको श्रीभचार कर्म के होम करने में लगाया गया है। परन्तु इसमें सैनिकों और सेनापितयों के कर्तव्यों का वर्शन है। यह वास्तव में युद्धविद्या की शिक्षा देता है।

'अति श्रावत अतिसरा इन्द्रस्य वचला हत।'

'हे शत्रु को अतिक्रमण करके वेग से जाने वाले वीर योद्धाओं! वेग से दौदों और इन्द्र अर्थात् सेनापित की आज्ञा पाकर श्रस्त प्रहार करों।' और (अवि चुक इव मर्थ्नात) मेदिया जैसे भेड़ को झंझो-टता है ऐसे शत्रु को झंझोट ढालों। (स वो जीवन् मा मोचि) वह तुम से बच कर न निकल जाय। (शाणमस्यापि नहात) इसके प्रायों के उपायों को बांध लो इत्यदि युद्ध के समय शत्रुविजयोपयोगी कार्यों का वर्णन किया है।

- (४) अथर्व० का० १। सृ० १७ मौर १८ ॥ इसमें ब्रह्म शक्ति का वर्णन है। इन स्क्रों से 'ब्रह्मशक्ति के प्राप्त करने के उपाय प्राप्त होते हैं। परन्तु अभिचार करनेवाले ब्रह्मचारी के खिय इनका जाप करना जिखा है। सरल बात तो महती शक्ति प्राप्त करने और ब्रह्मचर्य करने की है।
- (१) अथर्व० का० ७। सू० ७० में दुष्ट पुरुषों के नाश करने की आज्ञा है। उसका प्रयोग अभिचार के छिये तुषों के होमने में किया है।
- (६) अथर्व० का० ६। सूक्त ३७ ॥ यह सूक्त अभिचार से बचनें के लिये विनियुक्त है। इस सूक्त में वेद कटोर भाषण करने वाले के प्रति सिहण्णुता के व्यवहार का उपदेश करता है। फलतः विनियोग-कारों के मत में कटोर वचन कहना भी अभिचार में सम्मिलित है।
- (७) अथर्व० का० ६। सू० ४४।। इस सूक्त को अभिचार कर्म में तुप आदि होम में लगाया है। वस्तुतः वह सूक्त राजा की नियुक्ति भौर उसके दुष्टदमन के कर्त्तव्यों का उपदेश करता है।
- ( ) अधर्व का । सू १३३॥ इससे अभिचार कर्म में मेखला-बन्धन करना लिखा है। परन्तु वही उपनयन कर्म में मेखला-बन्धन के लिये भी है। इसमें मेखला-बन्धन का सामान्य नियम है। एवं उससे बल प्राप्त करने के सिद्धान्त का निरूपण किया है।
- (९) अधर्व ॰ का ॰ ६। सू॰ १३।। इससे अभिचार कर्म के निमित्त दण्ड के अभिमन्त्रण का विनियोग है। इस सूक्त में बख्र या खक्क द्वारा शत्रुओं के नाश करने की आज्ञा है।
- (१०) अथर्व० का० ७ सू० ३५,३६,७७, और १०८ (११३) इन स्कों से बिजुली से नष्ट वृक्ष की समिधाओं के आधान का उप-देश है। परन्तु इन तीनों स्क्रों में शत्रुओं के पराजय और दुष्ट पुरुष

के माश करने के लिए प्रार्थना की गई है। और राजा के उन्हें कर्त्तव्य बतलाये गये हैं कि वह हत्याकारी प्रजापीड़क पृथ्यों को एउ करें और उनका दमन करे।

इस विवेचन से इस स्वयं वेद के सन्द्रों का वान्तविक अर्थ जान कर विनियोगकारों की प्रवृत्ति मात्र देख सकते हैं। परन्तु उनमें टोट के वाले अभिचार का वर्णन नहीं है। इसी स्थान पर यह लिखना भी असंगत नहीं है कि वेद में एक 'कृत्या-प्रतिहरण' गण है। इस गण में निम्निजिखित सूक हैं —अथर्व० (२।११), (४।१७), (४।१०), (४।४०), (४।१९), (४।११), (५।३१), (८।४) इन स्क्रों में प्रायः राजा और सेनापित को नाना प्रकार से शत्रु पर आ चढ़ने और भयंकर अख शखों के प्रयोग करने का उपदेश किया है। इसी प्रकार उनमें वीर-जिरोमणि पुरुषों को रखने, सेनासंचालन करने का भी उपदेश है। जो पाठक यथास्थान भाष्य में देखेंगे।

#### (४) टोटके

विनियोगकारों ने कुछ सूकों का ऐसे र कामों में विनियोग किया है जिन से प्रयोक्ता की दुविच्छा पूरी हो। परन्तु हमारा इह विश्वास है कि वेद उन दुष्ट कार्यों का उपदेश नहीं करता। उन सूकों को हम संक्षेप से यहां विवेचना करते हैं—

(१) स्ति दौर्भाग्यकरण—अथर्व काव १ सूव १४॥ इस सुक्त को कीशिक ने की और पुरुष के दौर्भाग्य करने के लिये लिखा है। सायण ने केवल स्त्री को घर से निकाल कर उपके गहने कपड़े छीनकर मा बाप के घर आजीवन छोड़ रखने परक सुक्त का अर्थ लिया है। वह बहुत असंगत एवं विरुद्ध है। इसका विवेचन इसने प्रथम खण्ड की सूमिका में कर दिया है। पाठक वहां ही देखें। वस्तुतः वह सुक्त

१म कन्या स्वीकार, २य कन्या दान और ३य विवाह द्वारा सीभाग्यी-स्पादन का प्रतिपादन करता है।

- (१) स्त्रा धकी करण अधवै का० रे। सू० ३० ॥ यह सुक स्त्री को यस करने के लिए बुक्ष की उल, नगर, अंजन, कूठ आदि धिसकर घी में मिलाकर स्त्री के शर्म पर लगाने में लगाया हुआ है। इस्तुतः इस सुक्र में एक दूसरे का अवस्ति करके परस्पर वरण करने का उपदेश कि मा है।
- (३) सप्तीजाय अथवं का ३ | स्० १८ ॥ द्वारा सपत्नी या स्रोत को नज कर्ज ज लिए बाण जी ओपिध के पत्तों को लाल बकरी के दूध में पास. जिलाकर उसको सेज पर डालने के लिए लिखा है। परन्तु उस स्क्र में किसी ओपिध का नाम नहीं है।

कतल उत्तानपणीं, देवजूना, सहस्वती, सासहि, सहमाना, सही-यसी आदि शब्दों का प्रयोग किया है। अनुक्रशणिकाकारने इसका 'उपनिपत्सपत्नी बाधनं देवता' लिखा है। इसकी ऋषिका इन्द्राणी हैं। अब पाठक स्वयं देख सकते हैं कि उपनिपद् अर्थात् बहा विद्या की सपत्नी क्या है। अवस्य तामप अविद्या ही उसकी सपत्नी है। इस स्कू में उसी के बाधन का उपदेश है। ऋग्वेद १०। १४५ में भी ये मन्त्र आते हैं बहुनों को वहां भी वही अम होता है। 'ऋग्वेदा-सोचन' पुस्तक के कर्ता श्री पं० नग्डेव शास्त्री. वेदतीर्थ ने अपनी पुस्तक के प्रति श्री पं० नग्डेव शास्त्री. वेदतीर्थ ने अपनी पुस्तक के पृत्त पुर्ति को बहुनमी पत्नियों में परस्पर बताइ के कारण एक दूपरे के नाश करने की आज्ञा वेद में है ऐसा स्वीकार सा कर लिया है। हमारी तुच्छ बुद्धि में यदि देवता पर भी दृष्टि कर की जाती तो यह कलक वेद पर न आता। इसका विवश्ण माध्य

- (४) स्त्री-वशीकरण के लिए (अथवं॰ ३। २४) स्क का भी प्रयोग किया है। साथ सायण ने जैसे लिखा है—'उत्तदस्त्वा इति स्तंक जपन् स्त्रीवशीकरणकामोऽगुल्याः स्त्रियं नुदेत्।' अर्थात् इप स्क से स्त्री को वश करने के लिए अङ्गुली से स्त्री को छेड़े। या वेरी के २१ कांटे घी से भिगो कर रास्ते में डाल दे। इत्यादि पांच चार प्रकार बतलाबे हैं। क्या वेद में ऐसी छेड़लानी की बातें भी सम्भव हैं। नहीं। प्रत्युत, वेद ने कामशास्त्र और परस्पर अभि-छाए। और प्रेम की वृद्धि का बड़ा मार्मिक उपदेश किया है। जो इस रहस्य को नहीं नहीं जानते वे गृहस्थ में कभी सफल नहीं हो सकते। कल्पोक्त कियाओं का अभिप्राय और रहस्य अपना अलग है, परन्तु बह नहीं हैं जो सायण आदि ने लगाना चाहा है।
- (५) अथर्व० का० ४। स्० ३३ को पुरुष और स्त्री के परस्पर अभिरित को दूर करने के लिए बहुत सी कंकरें फेंकने के लिए लगाया हैं। वस्तुतः यह स्कृत पापनाश करने की प्रार्थना मात्र हैं। इसके विचार से हदय पित्र होता है। यदि इससे स्त्री-पुरुषों के परस्पर काम बित्त दुर्विचार भी शान्त हों तो कोई आश्चर्य नहीं हैं। परन्तु यह कोई टोटका नहीं है। 'अग्नि-स्वरूप परमेश्वर से पापों को जला देने की प्रार्थना द्वारा सन से पाप अवश्य दूर हो जाता है।

इसी प्रकार अन्य भी मोहनादि के विनियोग विखे हैं उनको हम अनावश्यक जान कर छोड़ते हैं।

#### (५) घृणित विनियोग

बिनियोगकारों ने कुछ एक बहुत ही घृणित विनियोग भी लिखकर अधर्ववेद को बहुत दूषित रूप देने का यहन किया है। हम कुछ नम्ने उनके भी जिखते हैं—

(१) अधर्व का का का सूर प्रा में निद्वाविवयक विज्ञान का प्रदर्शन

किया है। उसे प्रदारागमन के निमित्त खी के सम्बन्धियों के सुलाने में विनियोग किया है।

- (२) का॰ १ सू॰ १,२ ॥ दोनों का विक्षियोग पुष्टि के लिये ऋतु॰ मती खी के रजोरुधिर को तर्जनी और मध्यमा अंगुलि से खाने में भी किया है। वस्तुत: ये दोनों सूक्त जगस्सप्टा की सर्जन शक्ति का वर्णन करते हैं।
- (३) अथर्व॰ का॰ १। स्॰ ५ में 'गर्भाधान' के रहस्यविद्या का उपदेश किया है। उसका विनियोग पलाश की जकड़ी को चन्दन के समान रगड़ कर उसको गुझाक्ष पर लगाने में किया है।
- (४) का० ७। सू० १९॥ में प्रजापति परमेश्वर से प्रजा, और एश्वर्य की याचना की है। इस सूक्त का लाल बकरे के मांस के खाने में भी विनियोग किया है।
- (१) का० ७। सु० ५९, (५४) में परस्पर मिल कर रहने का उप-देश किया है। परन्तु इस सुक्त का तीन वर्ष की बल्ल्डी का मांस खाने में विनियोग भी कर डाला गया है।
- (६) का० ७ । स्॰ ८३ (८८) इसमें परमेश्वर से बन्धनों की मुक्ति की पार्थना की है। परन्तु कौशिक सूत्र में इस स्क से धूमकेतु के दर्शन के प्रायश्चित्त के लिये वरुण के नियित्त पशु काटना लिखा है !
- (७) का॰ ९। स्० ४ में ऋषभ के दृष्टान्त से गरमेश्वर की महान् विश्वधारणी शक्ति का प्रतिपादन किया है और इसी प्रकार सू॰ ५ में अज के नाम से अजन्मा पञ्चीदन आत्मा का वर्णन किया है। परन्तु कीशिक सूत्रानुसारी श्री पं॰ शंकर पाण्डुरंग ने दोनों का विनि-्योग क्रम से इन्द्र के निमित्त बैल मारने और पञ्चीदनसव में बकरा मारने में कर दिया है।

इसी प्रकार और भी बहुत से मूर्खता युक्त विनियोग हैं जिन को कोशिक=सृत्र, वैतान सूत्र और नक्षत्रकरूप आदि ने दर्शाया है।

परन्तु गम्भीर दृष्टि से उन सुच्छ बातों का वेद मन्त्रों के स्क्रों में कड़ीं छेशमात्र भी नहीं दीखता । जिसका स्पष्ट निरूपण भाष्य में देख सकते हैं।

#### (६) पशुवानि और पशुहोम

कुछ स्क्रों में हम पूर्व दर्शा आये हैं कि पशुओं के मारने का विनि-योग दिखाई देता है। इस स्थल पर संदेश में हम पशुबर्क की मीमांसा करते हैं।

(१) का० २। स॰ ३४। 'य ईशे पशुपनि॰' इत्यादि सक्त का श्री सामणाचार्य ने ५शुना-णपरक अर्थ किया है। इस में उसको बिल कमें की दिसा ियाने वाला कोशिक प्रोक्त विनियोग ही है। परन्तु खेर है कि सायण है से विद्वान ने पशुविल के अनिशिक्त हमी स्वत पर लिखे सर्वाधिपत्य की कामना करने वाले के लिये इन्द्र अग्नि के यज्ञपरक विनियोग को देकर भी उन परक अर्थ नहीं दर्शाया। नहीं तो पशुविलियक अर्थों का आप से आप समाधान हो जाता। अब ज़रा सायणकृत अर्थों पर विचार करतें

श्यम मन्त्र में सायण को अभिमत है कि पशुपति अर्थान पशुश्रों का पालक रुद्ध — दोपाये, चौपाये सबका नियन्ता है। उसमें (निष्कीतः) स्वतन्त्र किया हुआ। [बशारूप पशु] यज्ञाई भाग को प्राप्त हो। संपर पशु सुवर्ण आदि समृद्धियां यज्ञमान को प्राप्त हों। पाठक थोंड़ा विचारें कि जो पशुद्धा करेगा पशुपति परमात्मा क्या उसको पशुस्मृद्धि देगा?। केसी उल्ली बात है। यहां सायण ने 'बशारूप पशु' यह पद अपनी ओर से गढ़ कर लगाये हैं 'बशा' तो परमेश्वर की सर्ववश्वारणी ज्ञानमयी शक्ति है। यहां तो प्रत्येक जीव को स्वतन्त्र. बन्धनमुक्त होकर ईश्वर के उपास्य रूप को प्राप्त होने की प्रेरणा है। दूसरा मन्त्र लीजिये।

प्रमुख्यानी भुवनस्य रेतः वातुं धत्त यज्ञमानाय देवाः ।
सायण अर्थ करते हैं, 'हे (देवाः ) सारे जानेवाण एकु के चक्षु
भादि प्राणी ! तम जोग (भुवनस्य रेतः ) समस्त प्राणियों हुणा या
उत्पत्ति क अप्यास्य पुण्य लोकों को जाने का मार्ग (धत्त )वनाश्रो ।'
स्वपास्त्र धानामाणे यदस्थाः 'ह ये देवानामण्येत् ए।थाः ॥

'उपाकरण संस्कार से युक्त (शशमानस् ) मारे जाते हुए और (यत् देवानां कि पाथः) जो देवों के विय अज अर्थात मांस (अस्थात्) है उसको यह पश्च (अप्येत्) श्राप्त हो। इस अर्थ में सायण ने मरते तहपते पश्च के प्राणों में यजगान के विये स्वर्ण के मार्ग यनाने की अव्या की है अर पश्चमांग हो देवों का विय वनलाया है जहाँ सक हम गुलती नहीं करते, मांस आणि विशास्त्रों और राक्षकों का भोजन है, देवों का नहीं है। सायण ने यह वासमाग्रेयरक अर्थ बेंद्र सें नतन कर किया है। देवाः' से मरते वाणि के प्राण का श्रवण करना और 'पाथः' शब्द से मरते 'पश्च का मांस" ग्रहण करना खेंच तानी है वास्तविक अर्थ भाष्य में देखिये। पांचवें मन्त्र में सायण ने अद्युक्त चमस्कार दिखलाया है। मन्त्र है—

'प्रजानात: प्रातिमृह्णन्तु पूर्चे प्राणम् अङ्ग्रेम्यः पर्याख्यस्तम् । दियं गठछ प्रति तिष्ठा शरीरेः स्वर्ग याहि प्रथिभिटेंचयानेः ॥ हे मारे जानेवालं पशु ! देव लोग (प्रजानन्तः ) तेग माहासम् जानते हुए तेरे अंगा से निकलते प्राण को ले ले थ्रीर उन से त् अन्तः रिक्ष की जा श्रोर देवयान मार्गी से स्वर्ग को जा।

बिलदान करनेवालों का ढकों भला सायण ने वेदमन्त्र से निकास ही दिया कि यज्ञ में मारा जाने वाला पशु देनों के अनुअह ने देनथान मार्गों ले भीचा स्वर्ग को जाता है। यदि इसी शकार पशुआों को देन-यान मार्गों से स्वर्ग और मोक्ष मिलने लगा तो मंसार भर के सब पशुओं का संहार करके क्यों न स्वर्ग का द्वारा खोल दिया जाय। फिर

तिर्थग्-योनियों के लिये द्वार खुलते ही मनुष्य योनि क्यों तपस्या में समय-यापन करे। चार्चाक बृहस्पति ने तो ठीक ही कहा था---

पशुश्चेत्रिहतः स्वर्गे ज्योतिष्टोमे गमिष्यति । स्विपता यजमानेन तत्र कस्मान्न हिंस्यते ॥

यदि ज्योतिष्टोस।दि यज्ञ में मारा गया पशु स्वर्ग जा सकता है तो यत्रमान अपने बाप को मार कर क्यों नहीं स्वर्ग पहुँच।ता। सायण की बुद्धि को इस ढकोसलों के आगे इतना भी कहने का प्राहस नहीं रहा कि वह उपनिपद् में बतलाये देवयान मार्गों को वेद में देख कर मोश्च-मार्ग का वर्णन वेद में देखता।

सायण के पीछे कदम रखनेवाले योरोपियन पण्डितों ने भी कीशि-कोक्त वशाशमन के विनियोग को देख कर अपने अर्थें। का झुकाव पशुवितपरक ही किया है।

यहां तक हमने संखप से एक सूक्त के पशुवितपरक किये वेद मन्त्रार्थों की विवेचना की है। इनका वास्तविक अर्थ भाष्य में देखने का पाठक गण कष्ट करेंगे।

(२) अथर्व० का० १। स्० १२ की उत्थानिका में पं० राकर पाय हु रंग ने इस स्वत से वशाशमन कर्म में उसकी वपा अर्थात् चर्ची के चार माग करके एक भाग को इस स्वत से होमने को लिखा है। इसी प्रकार (५। २७) स्वत से द्वितीय भाग को और दोनों से तीसरे भाग को और 'अनुमत्तये स्वाहा' ने चौथे भाग को होमने को लिखा है। इन स्वतों पर सायण का भाष्य उपलब्ध नहीं होता। और न इनमें कहीं वशाशमन अर्थात् वनध्या गौ के मारने का वर्णन ही उपलब्ध होता है। वशा का अकरण १० वें कायड के १० वें स्वत में विस्तार से आयेगा, जिस की विवेचना इम तृतीय खण्ड की मृमिका में करेंगे। यहां इतना ही कहना पर्याप्त है कि दोनों स्वतों में ईश्वर

के गुणों का वर्णन चौर उसकी यथार्थ उपासना करने का अली प्रकार उपदेश किया है। जिस प्रस्तुत भाष्य में ही देखना उचित है।

(७) श्रज पश्चौदन

अथर्वं० का० ४। स्० १४ में अज प्रजापित के स्वरूप का वर्णन है। परन्तु इस सूक्त में भी सायण भाष्य में वही लीला की है। इप स्कू के ६ टे मन्त्र में यजमान को स्दर्ग में हो कर लेजाने के लिये बित के सरे बकरे को बड़ा भारी (सुपर्ण) गरुड़ पक्षी बना दिया है जिस गर चड़कर यजमान सीधा स्वर्ग चला जाय। चार्चाक की युक्त से तो यदि इस नये अविष्कार से यजमान को ही मार कर गरुड़ बनाया जाता तो बड़ा उत्तम होता। ६ टे मन्त्र में अजीदन अर्थात् पके बकरे और भात को विचित्र रूप में रखने परक अर्थ किया है—

प्राच्यां दिशि शिरो अजस्य घेहि। दक्षिणायां दिशि दक्षिणं घेहि पार्श्वम्।

अर्थात् 'हे पाचक ! तू पूर्व में बकरे का शिर रख और द्विण में दांया पासा रख।' श्रीर--

> प्रतीच्यां दिशि भसदमस्य घेहि। उत्तरस्यां दिशि उत्तरं घेहि पार्श्वम्।। अध्वायां दिशि अजस्यानुकं घेहि।

ध्रवायां घेहि पाजस्यमन्तरिक्षे मध्यतो मध्यमस्य ॥ अर्थात् 'पश्चिम में बकरे का किट भाग भात सहित रख, और उत्तर में उत्तर का भाग, अपर में पीठ का भाग, और नीचे भूमि पर पेट का भाग गाइ दे। और बीच में मध्य का भाग और आकाश में करीर के बीच के आकाश को जोड़ दे।'

मन्त्र ७-श्रुतमजं श्रुतया प्रोणुंहि त्वचा। सर्वेरङ्गैः संभृतं विश्वरूपम्॥ स उत्तिष्ठेतो अभि नाकमुत्तमै। पद्मिश्चतुर्भिः प्रति तिष्ठ दिन्नु॥

'हे काटने वाल ! तूपके वकरे को पति चमड़ी से इक है। उप के सब अंगों से उसका (विश्व-रूपम्) सर्वाकार बना रहे। है यकरे ! इस वकार तू सब से ऊवं ( नाकम् ) सुखमय लोक को पहुँच और बारों पैसों से चारों दियाओं में प्रतिष्ठित हो।' इस मन्ड के सःयण, मीक्षिय और ह्यिनी नीनों ने ऐसे ही अर्थ किये हैं। वाह येद के के न सुन्दर ! अर्थ किंग गये हैं। सायण जैसे बिद्दान और ह्विटनी जैसे गवेपक विद्वानों ने भी इस सूक्त के अर्थ करने में भारी कृपणता दे काम लिए हैं। विकृत पाठों के यथार्थ रूप खें ज छेने हैं लिय तो ये विद्वान् समस्त संस्कृतमाहित्य के अपार मागर की गहरी तह में से भी उस २ प्रकार की सब रचनाओं के नमूने निकाल कर विवेचना करते हैं, परन्तु इन स्थानों पर उन की सब शक्ति कुरिटत हो जाती है। 'विश्वरूप', 'अज' शब्द देखकर भी विराट्रूप परसंश्वर के वर्णन की संगति इन भाष्यकारों के दृष्टि-गोचर नहीं होती। यदि ये बुददारण्यक उपनिषद् के प्रारम्भ में कहे 'विराट् अइव' के अलंकार को पढ़ जासे तो कदाचित् 'भज प्रजापति' कं विसार् रूप की करपना भी संगत कर लेते । यदि दूर नहीं जाते तो अधर्ववेद में ही काण्ड ९ । सू० ५ में बर्णित अज का स्वस्प तो देख हते।

अजो वा इद्मग्रे व्यक्तमत तस्य उर इयमभवद् द्यौः ट्रब्ठम्। अन्तरित्रं मध्यं दिनः पाइवें समुद्रो कुक्षी ॥ मण्डल्॥

अर्थात् 'सृष्टि के भी पूर्व वह अजनमा पर सेइवर इस संवार में स्यास है जिपकी छानी यह भूमि है. पीठ द्याः या आकाश है. अन्तरिक्ष नीचे का भाग है. दिवाएं पाइवें हे और समृद्र कुच्चि हे '' इत्यादि वर्धन की ही योजना उक्क विराट अज के अंगों की स्थित समझके के लिये छा।नी चाहिये थी। यह सब न करके पूर्व छिक्ति अष्टार्थ आर अष्ट कमें पद्धि बतला कर भाष्यकारों ने अपनी बुद्धि की मन्दता ही दिखाई है। येद के वर्णनों को मन्दबुद्धियों के बनाये कमें काण्डों से लगाने की अपेक्षा वेद के सिद्धान्तप्रदर्शक उपनिषद् जो वेदान्त (येद-सिद्धान्त) कहाते हैं उनके अनुसार ही लगानी चाहिये थी। जिसका प्रदर्शन पाठकराज भाष्य में स्पष्ट रीति से पावेंगे। भूमिका में तो हमने केवल भाष्य की दिशा का ही बोध कराया है और अन्य भाष्यों के नस्ती कीर उनकी दिशा का प्रदर्शन कराकर तुलना करके वेद के वास्तिविक विश्वाद्ध अर्थों पर चढ़े अनर्थकारी लेपों का पाठकों को परिज्ञान कराने का ही यस्त किया है।

#### ( ८) विटारी स्रोदन

अधर्व० का० ४। स्० ३४। में विष्टारी ओदन का वर्णन हैं। जिस में परम प्रजापित की उपासना और उसका उत्तम मोक्ष फंक दर्शाया गया है। परन्तु हमारे बहुअत सायणाचार्य ने एक मन्त्र में सोदन का विराट् प्रजापित रूप स्वीकार कर लिया है परन्तु दूसरे मन्त्र में खियों से भरे हुए स्वर्ग को हुंड लिया है। मन्त्र है—

अनस्थाः पृताः पृवनेन शुद्धाः शुचयः शुचिमपि यन्ति लोकम्। नैपां शिक्तं प्र दहति जातवेदाः स्वर्गे लोके वहु स्त्रणमेषाम् ॥

'(अनस्था:) हिंडु आदि षट् कोषों के बने शरीर से रहित,
अमृतमय पित्र, शुद्ध तेजस्त्री खोग पित्रत्र खोक को जाते हैं।(जातचेदाः) समस्त पदार्थों का ज्ञाता अद्यि उनस् (शिइनं न प्रदहित)
भोग पाधन इन्द्रिय को नहीं नष्ट करता प्रयोक्ति वहां उनके खिये
(बहु खेणम्) बहुनसी खियों का जमघट है 'सार्थण के इस अर्थ के
अनुसार तो नाक' अर्थान् वेदोक्त स्वर्गाभी हूरों से भरे हुए बहिश्त
और विष्णु के गोलोक सं क्या कम रहा।

५ वें ६ ठे मन्त्र में तो स्वर्ग में उत्तम नहरें, कमल आदि का वर्णन भी प्राप्त होगया है। फलतः हमारे कहने का तात्पर्य यह है कि वेद के इस प्रकार के अर्थ सर्वथा बुद्धिविरुद्ध एवं आर्थ आस्तिक दर्शनों के सिद्धान्तों से संगति नहीं खाते। इस लिये ये अर्थ सर्वथा असंगत हैं। इस समस्या का स्पष्टीकरण हमने भाष्य में उसी स्थान पर कर दिया है पाठक वहां ही देखें।

### (१) चून-क्रीडा

अथर्वदेद के कुछ सूक्षों को की शिक ने यूत-की ड़ा आदि में भी खगाया है। सायण ने उनके पीछे चलकर कई मन्त्रों में जूए द्वारा धन श्राप्त करने तक के उपदेश वेद के माथे लगा दिये, उसमें देवों को भी सहायक माना है। इस प्रकार सायण ने जुआरी जोगों के बुरे पेशों को वेदानुमोदित कह कर बड़ा अनर्थ किया है। जैसे—

- (१) अथर्व॰ का॰ ७। सू॰ ५० (५२)। हस सूक्त से जूए के पासों को अभिमन्त्रित करके फेंकने के लिये लिखा है। परन्तु इस सूक्त में आत्मसंयम का उपदेश किया है। इस सूक्त में ' कितवान् अभैर्वध्यासम्' [१] कितवों को अथों से मार्फ, 'अन्तईस्तं कृतं मम' [२] कृत को मैंने अपने हाथ में कर लिया। 'मध्नामि ते कृतम्। [४] इत्यादि पदों से सायण 'कृत' शब्द से जूए का एक मोहरा समझते हैं और कितव का अर्थ जुआखोर समझते हैं। इन आधारों से आपने समस्त सूक्त को जूए पर लगा दिया है। परन्तु उनका यह अस मात्र है। क्योंकि मन्त्र ६ में 'कृतम् इव श्रद्धनी' उपमा दी है। अर्थात् श्रद्धनी द्युतकार तो उपमान है। उपमेय अवस्य इससे मिन्न है। इसका अर्था अर्थ भाष्य में देखे।
- (२) अथर्व० का० ७ । सू० १०९ (१०४) ॥ इस स्क के ४-७ तक चारों मन्त्र स्तजयकर्म में विनियुक्त हैं। वस्तुतः इस सूक्ष में

ब्रह्मचारी के इिद्रयजय धौर राजा को अपने चरों पर वशीकरण करने का उपदेश किया है। 'अक्ष' आदि शब्द रलेप से प्रयोग किये हैं। इसिलये सायण आदि को अस हुआ है। क्या राजा, रानी धौर इक्का आदि नाम आने से सभी जगह ताशों की खेल ले लेना उचित हैं? नहीं। इसी प्रकार कृत, जय, कितव आदि नामों से भी सर्वत्र धृत-प्रकरण समझना असंगत है। कितव आदि शब्दों के निरुक्त प्रतिपादित अथां को ले लेने से रूढ़ि द्वारा हुए अनर्थ आपसे आप दूर हो जाते हैं।

#### (१०) उपसंहार

इस खरड के अन्तर्गत काण्डों में आई हुई विशेष समस्याओं को यथासाध्य, सुलझाने का जो यत्न हो सका है वह संखेष से इस संदिष्ठ एवं अत्य-भाष्य में कर दिया गया है। परन्तु प्रतिपिचयों के पद पद पर किये अनर्था और आचेपों का दिस्तार से उत्तर देने और समाधान करने के लिये बहुत विशाल प्रन्थ की आवश्यकता है। उसके लिये तो पृथक् ही अथर्ववेद के सम्बन्ध के आलोचना-प्रन्थ लिखे जाने आवश्यक हैं। उन के लिये आयास, तथा आर्थिक व्यय और लेखनार्थ विस्तृत काल भी अपेचित है। उस सब को इम भविष्य के लिये रख छोड़ते हैं।

## द्वितीय-संस्करण

अपरं च, इस खण्ड का प्रथम संस्करण १९८४ विक्रमाब्द के माध मास में प्रवाशित हुआ था, यह एक बढ़े हुई का विषय हैं कि मेरे जीदनकाल में ही अथवेंग्रेद के द्वितीय खण्ड का द्वितीय संस्करण में केवल ६॥ वर्ष के अन्तर ही में जनता के सन्मुख प्रस्तुत कर सका हूँ। प्रथम संस्करण के अवसर पर सुके किसी निष्ठ विद्वान् का सहयोग, बहुत चाहने पर भी प्राप्त नहीं हो सका था। अनेक महावायों ने मेरे भाष्य के अनेक स्थाओं से अनेक मतमेद भी दर्शाय थे। ऐसा मतसेद होना स्वामाविक ही था। इस संस्करण के निकालते हुए मुझे हुने है कि गुरुकुल कांगड़ी के वेदोपाध्याय पं० श्री विस्वनाथनी ने सेर भाष्य का सम्पादन-कार्य स्वीकार कर बढ़ा अनुप्रह किया। आपने कई स्थलों पर अपने विचारा मुनार प्रन्थ को सरल, और बहुमूच्य विचारों से अलंकुन कर प्रन्थ का मुल्य बढ़ा दिया। कई स्थलों पर सवींपयोगी लीकिक पक्ष को ही महत्व दिया है। में उनका बढ़ा आआरी हूं। सेद मुझे इस बात का है कि इस प्रकार को महानुभावता में अन्य भी अनेक महानुभाव विद्वानों से चाहता था। अनेक यत्न करने पर भी में नहीं पा सका। तो भी मविष्य में चाहता हूं कि वे जहां उनके विचार वेद के अर्थी और योजना और पक्षान्तरों के सम्बन्ध में विदीप हों अवस्य उनसे मुझे विदित करावे। जिससे भविष्य में लाम उठाया जा सके।

भीनगर रोड, अजमेर, चेत्र कृष्णा पञ्चमी, १९९२ विक्रमीय।

विद्वानों का अनुचर जयदेव शर्मा, विद्यालंकार, मीमांसातीर्थ।



# अथर्ववेद हितीय खएड

# विषयसुची

| सृक्त | संख्या षष्ठं काण्डम् (पृ०१—२३४)                  | पृष्ठांक |
|-------|--------------------------------------------------|----------|
| 3     | ईश्वर स्तुति                                     | 8        |
| 7     | समाधि द्वारा ब्रह्मस्स पान                       | *        |
| ₹,8   | रक्षाकी प्रार्थना                                | 8-0      |
| eg.   | तेज, बल और ऐश्वर्य की प्रार्थना                  | G        |
| Ę     | दुष्टों के दमन की प्रार्थना                      | 8        |
| (9    | उत्तम शासन की प्रार्थना                          | 30       |
| ۵     | पतिपत्नी की परस्पर प्रेम-प्रतिज्ञा               | 3 3      |
| 9     | स्त्री पुरुषों का परस्पर प्रेम करने का कर्त्तन्य | 35       |
| 90    | अग्निहोत्र का उपदेश                              | .18      |
| 98    | गर्भाधान श्रीर प्रजननविद्या                      | 314      |
| 35    | सर्पविष-चिकित्सा                                 | 30       |
| 33    | मृत्यु ग्रीर उसके उपाय                           | 3 =      |
| 18    | कफरोग निदान धौर चिकित्सा                         | 20       |
| 94    | सर्वेत्तम होने की साधना                          | 21       |
| 9 Ę   | प्रजापति की शक्ति का वर्णन                       | 25       |
| 3 9   | गर्भधारण, प्रजनन विद्या                          | 85       |
| 35    | ईंच्यों का निदान और उपाय                         | २५       |
| 38    | पवित्र होने की प्रार्थना                         | ₹७       |
| ₹0    | ज्वर का निदान और चिकित्सा                        | 35       |
| R 9   | वीर्यवती ओषिषयों के संग्रह करने का उपदेश         | २ ६      |
| २२    | सूर्य-रिमयो द्वारा जलवर्षा के रहस्य का वर्णन     | 3.1      |

# ( 38 )

| सुक्तर       | तंख्या विषय                                    | पृष्ठांक |
|--------------|------------------------------------------------|----------|
| ₹3           | जलधाराओं द्वारा यन्त्र सञ्चाळन                 | 33       |
| 38           | हृदयरोग पर जल-चिकित्सा                         | 38       |
| २४           | कण्डमाला रोग का निदान श्रीर चिकित्सा           | 3.4      |
| ? ६          | पाप के भावों पर बश करना                        | 3 8      |
| २७           | राजा श्रीर राजदूतीं का आदर                     | 3 <      |
| ₹८,₹         | ९ राजा श्रीर राजदूतों के व्यवहार               | 80,87    |
| 30           | राजा के कर्त्तव्य                              | 88       |
| ·38          | स्यादि लोक परिञ्रमण                            | 8 8      |
| 3 5          | दुष्टों के दमन का उपदेश                        | 80       |
| 13.3         | इन्द्र, परमेश्वर की महिमा                      | 38       |
| ्रहेष,इ      | १२,३६ परमेश्वर की स्तुति प्रार्थना             | ¥9,42,42 |
| -3.0         | कठोर भाषण से बचना                              | **       |
| ३८           | तेज की प्रार्थना                               | ષ્ દ્    |
| ₹ ९          | यश और बल की प्रार्थना                          | 46       |
| 8.           | अभय श्रौर कल्याण की प्रार्थना                  | 48       |
| 8.3          | अध्यात्म शक्तियों की साधना                     | 8 9      |
| 85           | कोध को दुर करके परम्पर मिळकर रहने का उपदे।     | a 63     |
| 8:3          | कोध शान्ति के उपाय                             | 83       |
| 8.8          | रोग की चिकित्सा में विषाणका नाम श्रोषधि        | 2.3      |
| 88           | मानस पाप को दूर करने के दढ़ संकल्प की साधना    | ĘĦ       |
| 8.6          | स्वरन का रहस्य                                 | Ę Ŗ      |
| <b>e/S</b> . | दीर्घायु, सुखी जीवन श्रीर परम सुख की प्रार्थना | ७२       |
| 36           | तीन सवन, त्रिविध ब्रह्मचर्य                    | ७३       |
| -88          | कालाग्नि का वर्णन                              | ७६       |
| 40           | अन्नरक्षा के लिये हानिकारक जन्तुओं का नाश      | 40       |

# (3%)

| स्क        | संख्या विषय                                      | पृष्ठांक    |
|------------|--------------------------------------------------|-------------|
| ₹ 2        | पवित्र होकर उन्नत होने की प्रार्थना              | 63          |
| 43         | तमोवि नय और ऊर्ध्व गति                           | ८२          |
| 43         | रक्षा की प्रार्थना                               | 68          |
| रुष्ट      | राजा की नियुक्ति और कर्तव्य                      | ८ ६         |
| १५         | उत्तम मार्गें। से जाने और सुख से जीवन            |             |
|            | ब्यतीत करने का उपदेश                             | 66          |
| الع في     | सर्प का दमन और सर्पविष-चिकित्सा                  | <b>5</b> \$ |
| 20         | त्रण <del>विकिस्सा</del>                         | 93          |
| ध्य        | यश की प्रार्थना                                  | <b>६</b> २  |
| <u></u> ሂዓ | गृहपत्नी के कर्त्तव्य, पशु रक्षा और गोपालन       | ६३          |
| ξo         | कन्यादान और स्वयंवर                              | 83          |
| Ęş         | ईइवर का स्वतः विभूति परिदर्शन                    | ₹ ६         |
| ६२         | आभ्यन्तर शुद्धि का उपदेश                         | 3,3         |
| ६३         | अविद्या पाश का छेदन                              | 3.5         |
| €8         | ६कचित्त होने का उपदेश                            | 908         |
| Ęų         | विजयी दमनकारी राजा का शत्रुकों को निःशस्त्र करना | 90€         |
| इइ         | शत्रुओं का निःशस्त्रीकरण                         | 30%         |
| Ęij        | श्रञ्जविजय                                       | 308         |
| 86         | केशसुण्डन और नापित कर्म का उपदेश                 | 300         |
| 3.3        | यश और तेज की पार्थना                             | 990         |
| 90         | माता के प्रति उपदेश                              | 995         |
| ro g       | दुष्ट अन्न का त्याग और उत्तम अन्न आदि पदार्थी को |             |
|            | अहण करने का उपदेश                                | 993         |
| 90         | प्रजनन अंगों की पूर्ण वृद्धि                     | 998         |
| 98         | एक चित्त होने का उपदेश                           | 119         |

# ( ३६ )

| सुक्तर     | व्ख्या विषय                                          | पृष्ठांक |
|------------|------------------------------------------------------|----------|
| ७४         | एकचित्त होकर रहने का उपदेश                           | 3 3 =    |
| ७४         | शत्रु को सार भगाने का उपदेश                          | 950      |
| ७६         | बाह्मण रूप सांतपन अग्नि का वर्णन                     | 351      |
| 6.6        | ईश्वर से राजा की प्रार्थना                           | 3 2 3    |
| 95         | स्त्रीपुरुष का परस्पर इयवहार                         | 355      |
| ७९         | प्रचुर अञ्च की प्रार्थना                             | 356      |
| 20         | कालकञ्ज नक्षत्रों के द्रष्टान्त से प्रास्तों का वसन  | 330      |
| <b>E</b> 1 | मित्-पत्नी को पाणिब्रहण, सन्तानोत्पादन आदि कर्तव्यों | का       |
|            | उपदेश                                                | १२९      |
| ==         | वर-वरण का उपदेश                                      | 3 ई 3    |
| 도국         | अपची या गण्डमाङा रोग की चिकित्सा                     | 335      |
| Ζ.β.       | आपत्ति और कष्टों के पापों से मुक्त होने की प्रार्थना | 338      |
| <b>=</b> 4 | यक्ष्मा रोग की चिकित्सा                              | 338      |
| 도독         | सर्वश्रेष्ठ होने का उपदेश                            | 330      |
| 50         | राजा को स्थायी और दढ़ शासक होने का उपदेश             | १३९      |
| 54         | राजा को धुव होने का उपदेश                            | 385      |
| <b>⊏</b> € | पति का कर्त्तंब्य, पत्नी-संरक्षण                     | १४२      |
| ९०         | रोग पीड़ाओं को दूर करने के उपायों का उपदेश           | 188      |
| 83         | भवरोग विनाश के उपाय                                  | 388      |
| 83         | वाण रूप अक्ष का वृग्रीन                              | 980      |
| £ 3        | सिनात्रों से रक्षा                                   | 388      |
| 68         | एकचित्त रहने का उपदेश                                | 349      |
| ९४         | कुष्ठ ओषधि और सर्वज्यापैक परमात्मा का वर्गान         | 942      |
| ९ ६        | पाप-मोचन की प्रार्थना                                | 343      |
| 89         | विजय प्राप्ति का उपाय                                | ्रवश्व   |

# (३७)

| सुक्तः | संख्या                    | विषय             | पुष्ठां क     |
|--------|---------------------------|------------------|---------------|
| 85     | विजयशील राजा का वर्णन     |                  | १५६           |
| 33     | राष्ट्रस्थाका उपाम        |                  | <b>१</b> ५८   |
| 900    | विषचिकित्सा               |                  | 3 % &         |
| 909    | पुष्ट प्रजनन आँग होने का  | <b>उ</b> पदेश    | 989           |
| 902    | दाम्पत्य धेम का उपदेश     |                  | १६२           |
| १०३    | राष्ट्रक्षा और शत्रुदमन   |                  | 1 6 8         |
| 308    | ्ञात्रुओं का पराजय और ब   | न्धन             | १६५           |
| १०४    | 'कासा' चितिशक्ति की एक    | ाग्रता का उपदेश  | 9 ह ६         |
| 308    | गृहों की रक्षा और शोंमा   |                  | 3 4 =         |
| 300    | विश्वविजयिनी राजशक्ति का  | विशेन            | १६६           |
| 5 2 E  | मेधा का वर्णन             |                  | 909           |
| 308    | विष्पली ओषधि कां वर्णन    |                  | \$ 03         |
| 990    | सन्तान की रक्षा और सुशि   | <b>ा</b> क्षा    | XOF           |
| 999    | बद्ध जीव की मुक्ति और उनम | ।।द की चिकित्सां | 900           |
| 992    | सन्तानं की उत्तमं शिक्षा  | और विनय          | 308           |
| 993    | पाप अपराध का विवेचन       | और दण्ड          | 323           |
| 338    | पाप त्याग और मुक्ति का उ  |                  | १८२           |
| 992    | पापमोचन और मोक्षं         |                  | \$ <b>#</b> 8 |
| २१६    | पाप से मुक्त होने का उपदे | হো               | 968           |
| 999    | ऋण रहित होने का उपदे      |                  | 355           |
| 995    | ऋण के आदान और शोध         |                  | 980           |
| 388    | ऋग श्रीर दोष का स्वीका    |                  | 538           |
| 9 2 0  | पापों का त्याग कर उत्तम व | -                | 838           |
| 9 2 9  | त्रिविध बन्धन से मुक्ति   |                  | ११६           |
|        | देवयान पितृयाण और मोध     | त्र.प्राप्ति     | 785           |
| 922    | देवयान पितृयाण और मोध     | न्न.प्राप्ति     |               |

# ( ==)

| सक    | संख्या विषय                                     | पृष्ठांक |
|-------|-------------------------------------------------|----------|
| 455   | मुक्ति की साधना                                 | 209      |
| 158   | शोच साधन                                        | 808      |
| 124   | युद्ध का उपकरण, रथ और देह                       | 908      |
| 1,58  | युद्धीपकरण दुन्दुभि राजा और परमात्मा            | 200      |
| 150   | कफ आदि रोगों की चिकित्सा                        | 305      |
| 125   | राजा का राज्यारोहण                              | 299      |
| 358   | राजा का ऐश्वर्यमय रूप                           | 232      |
| 150   | स्त्री पुरुषों का परस्पर प्रेम और स्मरण         | 298      |
| 333   | प्रेमियों का परस्पर समरण और चिन्तन              | ₹9€      |
| 355   | प्रेम को दढ़ करने का उपदेश                      | '২%দ     |
| 133   | मेखला बन्धन का विधान                            | 240      |
| 138   | १३५ वज्र द्वारा शत्रुका नांश                    | रं२२,२२३ |
| 135   | केशवर्धनी नितत्नी औषधि                          | २२५      |
| 330   | केशवर्धन का उपाय                                | 395      |
| 3 ३ ५ | व्यभिचारी को नपुंसक करने के उपाय                | २२७      |
| 358   | सौभाग्य करण श्रीर परस्पर वंरण                   | 355      |
| 180   | दांतों को उत्तम ग्यने, मांस न खाने और साविव     | <b>6</b> |
|       | भोजन करने का उपदेश                              | 235      |
| 183   | माता पिता का सन्तान के प्रति कर्त्तव्य, नाम करा |          |
|       | और कर्णवेध का उपदेश                             | 233      |
| 185   | सन्तान के प्रति उपदेश                           | 438      |
|       | सप्तमं कारुडम् ( २३५-४३० )                      | ì        |
| 1,2   | ब्रह्मज्ञानी पुरुष                              | २३६,२३७  |
| ₹,७   | अध्यातम ज्ञान का उपदेश                          | २३८,२४३  |

# (38)

| सुक्तरं    | क्या विषय                                      | पृष्ठाक |
|------------|------------------------------------------------|---------|
| श्चरा      | उत्तम मार्गदर्शक, पति श्रीर पालक से प्रार्थना  | 288     |
| ८,९        | उत्तम भागवनान्, नार्य                          | 240     |
| 90,8       | १ सरस्वती की उपासना                            | 5.48    |
| 85         | सभा समिति बनाने का उपदेश                       | 248     |
| 35         | शत्रु के दमन की साधना                          | 244     |
| 18,1       | ५ ईश्वर की उपासना                              | २५८     |
| 3 8        | सौभाग्य की प्रार्थना                           | २४६     |
| 9 9        | हैं इवर से ऐइवर्य की प्रार्थना                 | २६२     |
| 25         | भन्न की प्रार्थना                              |         |
| 19         | प्रजापति से पुष्टि की प्रार्थना                | २६३     |
| 20         | अनुमति नाम सभा का वर्षन                        | २६३     |
| <b>२</b> १ | प्रभु की उपासना                                | २६८     |
| <b>२</b> २ | जानदाता ईश्वर                                  | २६ँद    |
|            | बुरे आचार और बुरे विचार का त्याग               | ₹७७     |
| 43         | सर्वपद प्रसु                                   | ₹७३     |
| 58         | विष्णु भीर वरुणरूप परमेश्वर का सबसे पूर्व सारण | 201     |
| 54         | व्यापक प्रभु की स्तुति                         | २७३     |
| २६         | बुद्धिरूप कामधेनु का वर्णन                     | 200     |
| 20         |                                                | 200     |
| २=         | - A                                            | २७=     |
| 56         |                                                | ₹ 9\$   |
| 30         | ज्ञानाञ्जन                                     | 260     |
| ₹ 3        |                                                | 261     |
| ३ २        | .३३ दीघीयु की प्रार्थना                        |         |
| 38         | .३५ शत्रु पराजय की प्रार्थना                   | २८२,२८३ |
|            | .३७ पतिपत्नी के परस्पर प्रेम वृद्धि की साधना   | 76K     |
| 3.4        | स्वयंवर विधान                                  | 74.4    |

| सुक्तसंख्या विषय                             | पृष्ठांक              |
|----------------------------------------------|-----------------------|
| ३९,४० रससागर ईर्डवर का सारण                  | रेपम, रेपप            |
| ४१ सुक्ति की प्रार्थना                       | 290                   |
| ४२ पापमोचन की प्रार्थना                      | 200                   |
| <b>३३ वार प्रकार की वाणी</b>                 | 283                   |
| <b>४४</b> इन्द्र और विष्णु                   | 288                   |
| ४५ ईंग्यों को दूर करने का उपाय               | 768                   |
| ४६ समा प्रथिवी और स्त्री का वर्णन            | 335                   |
| ४७ कुहू नामक अन्तरंग सभा का वर्शन            | ₹९⊑                   |
| ४८ राका नाम राजसभा और स्त्री के कर्तव्यों का | वर्णन ३००             |
| ४६ विद्वान् पुरुषों की स्त्रियों के कर्तव्य  | 307                   |
| ५० : आत्म-संयम                               | 508                   |
| <b>४१ रक्षा की प्रार्थना</b>                 | <b>₹</b> १०           |
| <del>४२ परस्पर मिळकर रहने का उपदेश</del>     | 211                   |
| ४३ दीर्घायु की प्रार्थना                     |                       |
| <u>भूदेः</u> ज्ञान के भण्डार वेद             | ર ૧ ર<br><b>૨</b> ૧ ૭ |
| ४४: आनन्द की प्रार्थना                       | \$3 E                 |
| ४६ विष चिकित्सा                              | 238                   |
| ४७ सरस्वतीरूप ईश्वर से प्रार्थना             |                       |
| ५८ अध्यात्म सोमरस पान                        | \$73                  |
| 🗶 हिन्दा का प्रतिवाद                         | <b>३</b> २६           |
| ६० गृह-स्वामी और गृह-बन्धुश्चों का कर्त्तब्य | ३२८                   |
| ६१- तपस्या का जत                             | 378                   |
| ६ र जितेन्द्रिय राजा धौर आचार्य              | ३३२                   |
| ६३ राजा का आमन्त्रण                          | ३३३                   |
| ६४ पाप से छूटने का उपाय                      | 338                   |
| •                                            | 333                   |

# (88)

| सुक        | <b>सं</b> ख्या               | विषय               | पृष्ठां     | ণী  |
|------------|------------------------------|--------------------|-------------|-----|
| दश         | पापनिवासक अपाक्षार्ग का स    | वरूप वर्णन         | 33          | Ę   |
| ĘĘ         | ब्रह्मज्ञान के धारण का यतन   |                    | 33          | 14  |
| ६७         | शरीरस्थ अधिये                |                    | ३३          | 3   |
| 86         | स्त्री के कर्तंव्य           |                    | 25.00       | 0   |
| ६९         | करुयाण, सुख की प्रार्थना     |                    | 3 8         | 3   |
| 90         | दुष्ट पुरुषों का वर्णन       |                    | इ४          | ?   |
| w 9        | दुष्ट पुरुषों के नाश का उपवे | (श                 | \$ 8        | ¥   |
| ७ २        | योग हारा आत्मा का तप         |                    | ३ ४         | ¥   |
| ७ ३        | ब्रह्मानन्द रस               |                    | 38          |     |
| ७४         | गण्डमाला की चिकित्सा         |                    | 3 %         | 9   |
| -          | -ईर्त्याका उपाय              |                    | 35          | =   |
| _          | -ज्ञानदान् की उपासना         |                    | ३५          | 8   |
| ७४         | गोपालन                       |                    | 34          | 2   |
| ৩ হ        | गण्डमाला की चिकित्सा औ       | र सुसाध्य के लक्षण | ा ३६        | ?   |
| ७७         | राष्ट्रवासियों के कर्त्तस्य  |                    | ३६          | ¥   |
| 95         | मुक्ति की साधना              |                    | इ ६         | 9   |
| 30         | स्त्री के कर्त्तब्य          |                    | ३६          | Ξ,  |
| 50         | परम पूर्ण ब्रह्मशक्ति        |                    | ₹ 9         | 9   |
| =1         | सूर्य और चन्द्र              |                    | ३७          | ₹   |
| <b>د</b> ٦ | ईश्वर से बलों की याचना       |                    | 3 0         | 9   |
| 도३         | बन्धनमोचन की प्रार्थना       |                    | ३्ट         | : 9 |
| 年名         | राजा के कर्सव्य              |                    | ् ३=        | 8   |
| ፍጷ, ረ      | ६.८७ ईरवर का स्मरण           |                    | इद्ध,३८६,३८ | 9   |
| 50         | सर्पविष की चिकित्सा          |                    | ३६          |     |
| E 6        | ब्रह्मचर्य पालन              | •                  | 3 /         | 8   |

# (85)

| स्क                            | संख्या विषय                                            | पृष्ठांक |
|--------------------------------|--------------------------------------------------------|----------|
| £ 2                            | नीच पुरुषों का दमन                                     | 588      |
| 5.9                            | राजा के कर्त्तंडय                                      | 3 4 8    |
| 6.5                            | उत्तम राष्ट्रपालक राजा                                 | 384      |
| 43                             | राजा के पराक्रम से शत्रुओं की विजय                     | ३ ९ ६    |
| € 8                            | राजा का कर्त्तेच्य, प्रजाश्चों में प्रेम उत्पन्न केरना | 289      |
| 13                             | जीव के आरमा भीर मन की ऊर्ध्वगति                        | 385      |
| \$ 8                           | जीव की शरीरप्राप्ति का वर्णन                           | 800      |
| £ 19                           | ऋत्विजों का वरण                                        | 800      |
| <b>%</b> \( \tau_{\text{*}} \) | अध्यातम यज्ञ                                           | 8 • 9    |
| 9.8                            | गृहस्थ को उपदेश                                        | % ० प्   |
|                                | ,१०१ दुःस्वप्नकानाश करना                               | 808      |
|                                | विचारपूर्वक उन्नति का संकल्प                           | 810      |
| 30.3                           | ,१०४ प्रजापति ईइवर का वर्शन                            | 890.899  |
| 308                            | वेद के शासनों पर आचरण करो                              | 897      |
| 308                            | शानवान् विद्वान् धौर ईश्वर से अपनी भूळ चृ              |          |
|                                | रक्षा की प्रार्थना                                     | 883      |
| 200                            | सूर्यं की किरखों का कार्य                              | 818      |
| १०८                            | इत्याकारी अपराधियों को दण्ड                            | 818      |
| 308                            | बहाचारी का इन्द्रिय जय और राजा का अपने                 |          |
|                                | चरों पर वशीकरण                                         | . ४१६    |
| 830                            | राजा और सेनापति का स्थाप                               | 84.      |
| १११                            | वीर्यवान् युवा पुरुष को उपदेश                          | 855      |
| ११२                            | पाप से मुक्त होने की प्रार्थना                         | 844      |
| 2,2,3                          | , ११४ स्त्री पुरुषों में कल इ के कारण                  | 823,828  |
| 224                            | पापी लक्ष्मी को दूर करना                               | 3 4 8    |

| सुक्तसंख्या | विषय                                    | पृष्ठांक       |
|-------------|-----------------------------------------|----------------|
| ११६ ज्बर    | तिहा <b>न</b>                           | 833            |
|             | मित का कर्त्तेश्य                       | 858            |
|             | घारण                                    | 83.            |
| 110 444     | अष्टमं कार्यडम् ( ४३१-५७१ )             | )              |
| १२ दीर्घर्ज | ोवन-विद्या                              | 288,888        |
|             | कों का दमन                              | * & &          |
|             | कों का इमन                              | 808            |
|             | क सेनापति की नियुक्ति                   | 8=8            |
| ६ इ.च्यावे  | ह लिये अयोग्य श्रीर वर्जनीय वर और       |                |
|             | स्त्रयों की रक्षा                       | 8 <b>2</b> £   |
| ७ झोचधि     |                                         | <b>5</b> , 9 9 |
| -           | ाक उपाय                                 | 8 2 8          |
|             | दक सर्वाश्रय परम शक्ति विराट            | ५३६            |
| १ सवेत्या   | विराट् के ६ स्वरूप गाईपत्य, आहवनीय,     | द्विणाग्नि     |
| 10(1)       | सभा, समिति और आमन्त्रण                  | 988            |
| **(*)       | विशट के ४ रूप ऊर्जा, सुधा, सुनृता, इ    | रावती श्रीर    |
| 10(2)       | उसका ४ म्तनों वाली गौ का स्वरूप         | <u> </u>       |
| 10(3)       | विराट् के ४ स्वरूप वनस्पति, पितृ, देव व | तीर मनुष्यों   |
| 10(4)       | के बीच में क्रम से रस, वेतन, तेज और     | अज्ञा ५६०      |
| 30(8)       | विराट गौ से माया स्वधा, कृषि, सस्य      |                |
|             | तप का दोहन                              | ६६२            |
| 90(k)       | विराड् रूप गी से ऊर्जा, पुण्य गन्ध, रि  | शोधा, श्रीर    |
|             | विषं का दोहन                            | ४६६            |
| 10( )       | विष निवारण की साधना                     | 201            |

| स्कसंख्या                    | विषय                   | पृष्ठांक                |
|------------------------------|------------------------|-------------------------|
| नवमं काश                     | डिम् ( पृ० ५७६-६       | £ ? )                   |
| १ मधुकशा बहाशक्रिक           | ा वर्णन                | <b>4</b> 9 8            |
| र प्रजापति परमेश्वर व        | और राजा भ्रीर संकल्प   | की काम वड़              |
| द्वारा घणन                   |                        | ½ = ½                   |
| ३ शास्त्रा महाभवन क <b>ा</b> | नेमाण और प्रतिष्ठा     | * 8 9                   |
| प्रथम के दछ। नत से प्र       | रमात्मा का वर्शन       | E 0 0                   |
| ऋषभ प्रमेश्वर के औ           | ों का वर्णन            | 618                     |
| ऋषभ दान करने का :            | उपटेश                  |                         |
|                              | चौद्न आत्मा का वर्णन   | <b>ξ</b> 9 =            |
| अज के स्वरूप का वर्ण         | नायुग्य आरस्या का दण्य | <b>&amp;</b> > <b>o</b> |
| भज परसात्मा के विराह         |                        | ६२४                     |
| पंचीदम अज का रूपा=           | ६ रूप का वणन<br>       | ६ ३ २                   |
| ह ( १३) ००                   | त्र                    | ६३७                     |
| ६ (१,२) अतिथियज्ञ व          | भैर देवयज्ञ की तुलना   | ६४१,६४६                 |
| (३) अतिथि यज्ञ न कर          | ने से हानियं           | ६४६                     |
| (४) अतिथि यज्ञ का म          | हान् फल                | ६५१                     |
| (१) अतिथि यज्ञ की स          | ामगान क्षेत्र तुलना    | ६५३                     |
| (६) अतिथियज्ञ की य           | ज्ञ कार्य से तलना      | £ & 0                   |
| (७) विश्व का गौरूप से        | ं चणेन                 | ६६८                     |
| म शरीर के रोगों का           | निवारण                 |                         |
| ६ विश्वस्तष्टा परमेश्वतः     | र का निरूपण            | <b>६६</b> ६             |
| o भारमा और परमाहर            | साका जान               | ६७३                     |
|                              | ॥ इति ॥                | ६६१                     |
|                              | 11 06474 11            |                         |

#### भूल-सुधार

पृष्ठ २३५ के आगे ९,२,३ ४,४ पृष्ठों हे स्थानपर २३६, २३७, २३८, २३६, २४० पृष्ठ जानने चाहियें।

# अथर्ववेदसंहिता

#### अथ षष्टं कार्एडम्

\*\*\*

#### [ १ ] ईश्वरस्तुति।

अथर्वा ऋषिः । सिवता देवता । 'त्रिपदा पिपीलिकामध्या साम्नी जगती २-३ विपीलिका मध्या परोष्णिक् । तृचं सुक्तम् ॥

द्रीयो गाय वृहद् गाय द्युमद्वीहि। आर्थर्वण स्तुहि देवं सिव्तारम् ॥१॥

भा०—हे ( आथर्वण ) कृटस्थ परमात्मा का ध्यान करने वाले या अथर्ववेद के विद्वान् ! बहा के उपासक ! ( दोषा उ ) दिन श्रीर रात्रि या प्रातः सायं दोनों कालों में ( बृहत् ) परमात्मा के सम्बन्ध में बृहत् नामक साम वा उस महान् प्रभु का (गाय) गायन कर । श्रीर ( सुमत् ) प्रकाशस्वरूप आत्मा का ( धेहि ) ध्यान कर । श्रीर ( सवितारम् ) सब के उत्पादक, सब के प्रकाशक ( देवम् ) प्रकाशस्वरूप परम देव के ( स्तुहि ) गुणों का वर्णन किया कर ।

<sup>[</sup>१] १-आधर्वणान्तम पादसमाप्तिरिति केचित् । ततो गायत्रीछन्दः ।

प्रजापतिर्वा अथर्वा। अग्निरेव दध्यक् आथर्वणः ॥ तै० सं०५।६।६।
३ ॥ परमात्मा अथर्वा कहाता है । और अग्नि, ज्ञानी पुरुष दध्यक्
अर्थात् योग समाधि द्वारा उस प्रजापति का ध्यान चिन्तन करता है
'दध्यक् आथर्वण' कहाता है। स्वाम् इद्धि हवामहे' इत्यादि [ ऋ० ६।
४६। १] ऋक् का साम बृहत्साम कहाता है।

तर्मु प्टु<u>िह यो अन्तः सिन्धी स</u>ुनुः । सत्यस्य युर्वा<u>न</u>मद्रीघवाचं सुरोर्वम् ॥ २ ॥

भा०—(तम् उ स्तुहि) हे विद्वन् ! ब्रह्मवेत्तः ! त् उसी की स्तुति केर (यः) जो (अन्तः-सिन्धो ) महा प्रवाह्, सागर या मूल प्रकृतिरूप कारण में (सत्यस्य) इस सत्यमय जगत् का (सूनुः) प्रेरक और उसका उत्पादक और (युवानम्) बनाने और प्रलय करने वाला है, जो (अद्रोध-वाचम्) सदा द्रोहरहित, प्रेम की वाणो से स्मरण करने योग्य, एवं प्रेममय वाणी का उपदेष्टा और (सुशेवम्) सुल से सेवन करने योग्य है।

स घो नो देवः संविता साविषद्मृतीति भूरि । उमे सुंद्रुती सुगातवे ॥ ३ ॥ ऋ० ७ । ४५ । ३ प्र० हि० ॥

भार-(स घ) वह परमात्मा ही (देवः) एक ऐसा है जों (सिवता) सब का उत्पादक है। वहीं (भूरि) नाना, बहुत से (अमृता-नि) अमृतमय मोक्ष के साधन, दीर्घ जीवन और अब (नः साबि-धत्) हमें देता है। (उभे) दोंनों प्रकार की (सु-स्तुती) उत्तम स्तुतियां (सुगातवे) उसी के उत्तम गुणगान के लिये हैं।

दोनों ' सुस्तुति ' अर्थात् सामगायन् ' स्तुत ', श्रीर मस्त्रपाठ

'शस्त्र 'हैं। प्रगीतमन्त्रसाध्या स्तुतिः स्तोत्रम् । अप्रगीतमन्त्रसाध्या स्तुतिः शस्त्रम् ।

#### [ २ ] समाधि द्वारा ब्रह्मरस पान ।

अथर्ना ऋषिः । सोमो वनस्पतिर्देवता । १-३ परोब्णिहः । तुचं सक्तम् ।।

इन्द्रिं यु सोर्ममृत्विजः सुनोता च धावत । स्तोतुर्यो वर्चः शृणवृद्धवं च मे ॥ १ ॥

भा०—हे (ऋत्विजः) हे ऋतु २ में यज्ञ करने हारे, अथवा ऋतु=प्राणों का परस्पर यज्ञ=संगति करने वाले समाधि-कुञ्जल योगी पुरुषो ! उस (इन्द्राय) इन्द्र अपने आत्मा के लिये (सोमम्) ब्रह्मा-नन्द रस को (सुनोत) उत्पन्न करो, श्रीर उसको (आ धावत च) भली प्रकार और सी परिमार्जित और स्वच्छ करो, (यः) जो इन्द्र= आत्मा (स्तोतुः वचः) स्तृति करने हारे विद्वान् की वाणी (मे हवं च) और मेरी पुकार को (श्रणवत्) सुनता है।

आ यं <u>वि</u>शन्तीन्दंबे। वयो न वृत्तर्मन्धसः । विरीष्णुन वि मृधी जहि रक्षस्विनीः ॥ २ ॥

भा०—हे (वि-रिध्शन्) नाना प्रकार से वर्णन किये जाने योग्य सहाशक्रिसम्पन्न आत्मन्! (बृक्षम् वयः न) वृक्ष पर जिस प्रकार नाना पिचाण आश्रय लेते हैं उसी प्रकार (अन्धसः) प्राण, जीवन शक्ति को धारण करने वाले (इन्दवः) परम विभ्ति, ऐवर्ष सेः सम्पन्न, ज्योतिर्मय ब्रह्म के रस या मुमुश्रुजन (यं) जिसके भीतर (विश्वन्ति) प्रवेश करते हैं वह तु (रक्षस्विनीः) विध्नों से पूर्णः (म्<mark>ट्रधः) मन से लड़ने वाली मानस दुर्वृत्तियों को (वि जहि)</mark> विनाश कर।

सुनोता सोम्पान्ने सोम्पानन्द्राय बाज्रेणे ।

युवा जेतेशानः स् पुरुष्टुतः ॥ ३॥ ऋ०७। ३२। ८ प० द्वि०॥

भा०—(सोम-पाब्ने) सोम=ब्रह्मानन्द या योगाभ्यास रस का पान करने वाले (विजिणे) वज्र=अपवर्ग अर्थात् नाना अववन्धन के काटने के साधनरूप ज्ञानखङ्ग को धारण करने वाले (इन्द्राय) इन्द्र, आत्मा के लिचे (सोमं सुनोत) सोम का सेवन करो, अभ्यास—रस को प्राप्त करो। (सः) वही (युवा) सदा शक्तिमान्, अनुपम सुन्दर, अथवा सव विरोधी वर्गों का नाशक, (जेता) सब को विजय करने वाला, (पुरु-स्तुतः) नाना गुणों से स्तुति करने योग्य, (इंशानः) शरीर अंगर इन्द्रियों का स्वामी है।

# [ ३ ] रत्ता की प्रार्थना।

स्वस्त्ययनकामोऽथवीं ऋषिः । नाना देवताः । १ पथ्यावृष्टती । २-३ जगत्वी । त्रेनं सक्तम् ।।

प्रातं ने इन्द्रापूष्णादितिः पान्तुं मुरुतः।

अपौ नपात् सिन्धवः सप्त पातन पातुं नो विष्णुरुत चौः॥१॥

भा०—रक्षा की प्रार्थना करते हैं। (मः) हमारी (इन्द्राप्पणा) इन्द्र और प्षा=बिद्युत् श्रीर वायु, (अदितिः) अदिति=पृथिवी या आदित्य, श्रीर (मरुतः) नाना प्रकार की भिन्न वायुएं या रश्मियां या प्रजागण, (अपां नपात्) अपः— समस्त लोकों का धारक, उनको स्थान से बिचलित न होने देने बाला, महान् अन्तरिक्ष अथवा अग्नि, और (सह

सिन्धवः ) सात गतिशील, प्रवहण आदि लोक संचालक वेग (पान्तु, पातन ) रक्षा करें। श्रीर (विष्णुः ) सर्वव्यापक आकाश और (द्यौः ) प्रकाशस्वरूप तेज ये तस्व भी (नः पातु ) हमारी रक्षा करें।

अध्यातम पक्ष में—सप्त सिन्धवः=सात उर्ध्व प्राण । इन्द्र आत्मा, मन, दिल्ण अन्तिगत प्राण, वाक् और वीर्थ । पूपा=पुष्टि, पोपक शक्ति, प्रजनन शक्ति। अदितिः=वायु, मुख्यप्राण श्रीर अन्नग्राहक शक्ति । मस्तः= प्राणगण। विष्णुः=यज्ञ, आत्मा, वीर्थ और श्रोत्र । श्रोः=प्राण । अनुमतिः= वाक् ।

पातां नो बावापृथिवी अभिष्टेष्ट्र पातु प्राचा पातु सोमी नो अंहिसः। पातुं नो देवी सुभगा सरस्वती पात्विग्नः शिवा ये अस्य पायवः॥२॥

भा०—(द्यावाष्ट्रियवी) सूर्य श्रीर पृथियी (अभिष्टये) अभीष्ट फल श्राप्त करने के निमित्त (नः) हमें (अंहसः) नाशकारी पाप से (पाताम्) सुरक्षित रखें। (श्रावा) निद्वान् पुरुप जो उत्तम ज्ञान का उपदेश करे वह (अंहसः) पापसे हमें (पाता) सुरितित रखें। श्रीर (सोमः) सोम, सबका श्रेरक उत्पादक प्रभु (नः) हमें (अंहसः पातु) पाप से बचावे। (सुभगा) सुख सौभाग्यमय (सरस्वती) ज्ञानमयी वेदवाणी (देवी) आनन्द को देनेहारी होकर (नः पातु) हमें पाप से बचावे। श्रीर (अग्नः) अग्नि, ज्ञानमय, स्वत्रकाश परमात्मा श्रीर (अन्य) इस प्रभु के बनाये (ये) जो और भी (पायवः) पितृत्र करने हारे (श्रिवाः) कल्याण-कारी पदार्थ श्रीर विद्वान् हैं वे भी हमें नाश या पापों से बचावें।

पातां नो देवादिवनी शुभरपती उपासानकोत ने उरुव्यताम् । अपी नपादिभहुती गर्यस्य चिद् देव स्वष्टवेधिय सुर्वतातये ॥३॥ भा०—(अश्वनी देवी) दोनों अश्विदेव अर्थात् माता पिता, गुरु आचार्य (शुभरपती) शुभ, उत्तम पुरुषों के पालक (नः पातां) हमें पापों से बचावे। (उत) और (उधासानका) उधा और रात्रि, दिन और रात, दोनों काल (नः) हमारी (उरुष्यताम् ) रक्षा करें। हे (अपां नपात्) समस्त प्रजा और लोकों एवं कमों और प्रजाओं तथा जगत् के आदि कारणभूत प्रकृति का रक्षक अधिपति प्रभु! हे देव! सर्वप्रकाशक, सर्वव्यापक, सर्व जगत् में रत! हे (त्वष्टः) समस्त लोकों के घड़ने वाले प्रभो! (गयस्य चिद्) आत्मा के ही सब प्रकार के उत्तम फल प्राप्त करने के बिये (अभि-हुती) सब प्रकार की विषम दशा में (वर्ध्य) हमें बड़ा, शक्ति प्रदान कर।

#### 0:45

#### [ ४ ] रह्या की प्रार्थना

अथर्वी ऋषिः । नाना देवताः । १ पथ्याबृहती । २ संस्तार पैक्तिः । ३ त्रिपदा विराह् गायत्री । तृचं सक्तम् ॥

त्वर्धा मे दैव्यं वर्चः पुर्जन्यो ब्रह्मण्रस्पतिः । युत्रैर्भार्त्वभिरदितिर्तु पीतु नी दुष्ट्रं त्रार्थमाणं सहः॥ १॥

साम० पू० २११ ॥

भा०—(खष्टा) त्वष्टा=सब का उत्पादक, (पर्जन्यः) पर्जन्य=मेघ के समान सब पर सुखों का वर्षक, (ब्रह्मणस्पतिः) वेद, सत्यज्ञान और ब्रह्माण्ड एवं प्रकृति का पालक और (अदितिः) अदिति, अखण्ड, एक रस, (दुः-तरं) जो दुस्तर, अपार, अद्वितीय (ब्रायमाणम्) रक्षा करने वाला (सदः) परम बल है वह (दैब्यं वचः) श्रीर उसके दिव्य

१. उरुव्यतिः रक्षाकर्मा । निष्० ५ । ३३ ॥

वैदिक वचन ( पुत्रेः भ्रातृभिः ) हमारे पुत्रों श्रीर भाइषों सहित ( नः ) हमारी (पातु) रक्षा करें।

अंशो भगे। वर्षणो मित्रो अर्थमादितिः पान्तु <u>म</u>ुरुतः। **छ**प तस्य द्वेषी गमेद्धिहुती यावयुच्छत्रुमन्तितम् ॥ २ ॥

भा०-( अंशः ) श्रंश, सब कर्मों और वृत्तियों का प्रजा में विभा-जक, (भगः) सर्वेश्वर्यवान्, (वरुणः) सब से श्रेष्ठ, (भित्रः) मृत्यु से बचाने वाला, ( अर्थमा ) शबुश्रों का दमन करने वाला, ( अदितिः ) अखण्ड शक्ति वाला और ( मरुतः ) विद्वान् गण ग्रीर आणगण (पान्तु ) ये सब इमारी रक्षा करें। (तस्य ) उस शत्रु का इमारे प्रति ( अभिहतः ) कुढिल द्वेष भाव, अप्रीतिभाव ( अप गमेत् ) हूर हो । और ( अन्तितम् ) समीप आये हुए ( शत्रृन् ) शत्रु को भी ( यवयत् ) दूर करदे । अर्थात् द्वेष भाव नष्ट हो जाने पर शत्रु स्वयं समीप आकर भी इमसे दूर हो जायँ। धिये समेश्विना प्राचेतं न उरुष्या ण उरुज्मन्नप्रयुच्छन् ।

द्यौर्विष्तिर्यावयं दुच्छुना या॥ ३॥ प्र० फ्र० १। ११७। २३।।

भा०-हे (अधिना) अधियो ! माता पिताश्रो ! (धिये) उत्तम आचरण और ग्रुभमति के प्राप्त करने के लिये (नः ) हमें (सं प्र अव-तम् ) भली प्रकार उत्तम रीति से आगे बढ़ान्त्रो, उत्साहित करो । और हे ( उरु उमन् ) उरु, समस्त लोकों में ब्यापक परमात्मन् ! आप ( न प्रयुच्छन् ) कभी प्रमाद न करते हुए ( नः उरुष्य ) हमारी रक्षा करो । हे ( पितः ) समस्त प्राणियों के पालक ! (द्यौः) प्रकाशस्वरूप भगवन् ! (या दुच्छुना )) जो दुःखदायी फलों को लाने वाली नृष्णा है उसे ( यव्य ) हम से दूर कर।

\*\*\*

१-दुष्टं शुनं सुखमस्याम् इति वा श्वेत-दुष्टेति वा सायणः ।

#### [ ५ ] तेन, बल भीर ऐश्वर्य की प्राधिना ।

अथर्वा ऋषिः । इन्द्राग्नी देवते । १-३ अनुष्टुभौ । २ मुरिग् अनुष्टुप् ।

तृचं स्तम् ॥

उद्देनमुत्तरं न्याप्त्रं घृतेनहितः

समेनं वर्चसा सुज मुजया च वहुं होधि ॥१॥ यजु०६७। १०॥

भा०—हें ( घृतेन आ-हुत अमे ) घी की आहुति से प्रज्वलित आग के समान धृत=प्रकाशमान लोकों की आहुति छेने वाछे अमे ! अर्थात् प्रकाशमान, सबके प्रकाशक परमेश्वर ! ( एनम् ) इस मनुष्य को ( उत् नय ) ऊपर उठा । और ( उत्तरं नय ) उससे भी अधिक ऊंचा कर और ( एनम् ) इसको ( वर्चसा ) ब्रह्मनेज से ( सं-सृज ) युक्त कर और ( प्रजया च ) प्रजा से इस मनुष्य को ( बहुम्कृषि ) बहुत संस्था में उत्पन्न कर ।

इन्द्रेमं प्रतरं क्षेत्रि सजातानामसद् वृशी।

रायस्पेषिण सं सृज जीवातंवे जरसे नय ॥२॥ यजु० १७ । ५१ ॥

भा०—है (इन्ह्) ईश्वर ! (इमम्) इस पुरुप को (सजातानाम्) सजातियों में (प्रतरम्) पार उतारने वाला, उनसे उन्छए (क्षि) वना। (वशी असद्) वह उन पर वश करने वाला हो। इस पुरुप को (रायस्पोपेण सं सृज) धन ऐश्वर्य की पुष्टि से युक्त कर। श्रीर (जीवा-तवे) चिर जीवन के लिये इसे (जरसे नय) बुढ़ापे के काल तक प्राप्त करा। उसे बुढ़ापे के पूर्व मृत्यु के वश न होने दे।

यस्य कृण्मो हविर्गृहे तमग्ने वर्धया त्वम् । तस्मै सोम्रो अधि व्रवद्यं च व्रह्मणुस्पतिः ॥ ३॥

बजु० १७ । ५२ ॥ उत्तरार्धः अथर्व० ६ । ८७ । ३ ॥

भा०—( यस्य गृहे ) जिसके घर में हम ( हविः ) यज्ञके योग्य चह और अञ्च की योग्य रूपसे आहुति ( कृप्म: ) करते हैं हे अग्ने ! (तम् ) उसको (त्वं ) तू (वर्धय ) बढ़ा, (तस्मे ) उसके प्रति (सोमः ) ज्ञानी पुरुष श्रीर (अयं च ) यह (ब्रह्मणः पितः ) वेद का पालक विद्वान् भी (अधि ब्रवत् ) नित्य उपदेश करे।

#### <++++><<

#### [६] दुप्टों के दमन की प्रायना।

ं मधर्ग ऋषिः । ब्रह्मणस्यतिर्देवता, स्रोमश्च । १-३ अनुष्टुमः । तृचं स्क्तम् ॥ चोर्वस्मान् ब्रह्मणस्पृतेऽदेवो अभिमन्यते । सर्वे तं रेन्धयासि मे यजमानाय सुन्वते ॥ १॥

भा० — हे (ब्रह्मणः पते ) ब्रह्म वेद के स्वामिन् ! (यः ) जो (अद्वः) स्वतः देव अर्थात् विद्वान् न होकर (अस्मान्) हमें (अभि मन्यते) अपमानित करता है। (तं सर्वम् ) उन सवको (सुन्वते ) सोम सवन करने वाले (मे ) मुझ (यजमानाय) यजमान, देवोपासक के (रन्ध-यासि ) वश कर।

यो नः सोम सुशृंसिनी दुःशंस आ दिदेशित । वर्जेणास्य मुखे जिहु स संपिष्टो अपायित ॥ २ ॥

भा०—हे सोम! सौश्य स्वभाव राजन्! (सुशंसिनः) उत्तमं वाणी बोलने वाले (नः) हम पर (यः) जो पुरुप (दुःशंसः) कुवावयवका होकर (आ दिदेशित) हुनम चलाता है। हे इन्द्र! राजन्! (अस्य) उसके (मुखे) मुखं पर (बन्नेण) वन्न से (जिहे) प्रहार कर। (सः) वह (सं-पिष्टः) अच्छी प्रकार तादित होकर (अप अयित) दूर इट जाय।

यो नः सोमाभिदासति सर्नाभियद्व निष्ट्यः। अप तस्य वर्लं तिर मुहीव यौर्वधृत्मनी ॥ ३॥

भा०—हे (सोम) राजन्! (यः) जो (स-नाभिः) हमारा ही सम्बन्धी होकर (नः) इमारा (अभिदासित) सब प्रकार से नाश करता है और (यः च निष्ट्यः) जो निकृष्ट पुरुष (नः अभि दासित) हमारा विनाश करता है । (मही धीः बधरमना इव) जिस प्रकार संहारकारी विद्युत द्वारा विशाज अकाश बज्रपात करता है उस प्रकार (तस्य बलम्) उसके बल, सेना को (बधरमना) संहारकारी अस्त्र से इस प्रकार (अप तिर) विनाश कर।



#### [ ७ ] उत्तम शासन की प्रायना ।

अथर्वा ऋषिः । सोमो देवता, विश्वेदेवा देवताः । १-३ गायत्र्यः । ३ निजृत् । तृत्वं सक्तम् ।।

यन सोमादितिः पथा मित्रा वा यन्त्यु दु हैः। तेना नोवसा गहि॥१॥

भा० - है (सोम) राजन्! (येन पथा) जिस मार्ग से या उपाय से (अदितिः) अखण्डित शासक राजा और (मित्राः वा) उसके प्रजाधिकारी जो प्रजा की परस्पर के मरने मारने से रक्षा करने हारे हैं वे (श्रद्धहः) विना परस्पर दोह किये (यन्ति) गमन करते हैं (तेन) उस (श्रवसा) प्रजारक्षणकारी बल से (नः) हमें (श्रागहि) प्राप्त हो श्रीर हमें श्रपना।

येन सोम साहुन्त्यासुरान् रुन्ध्रयासि नः। तेना ने। अधि बोचत्॥२॥

भा० — हे (सोम) हे ऐश्वर्यवन् राजन् ! हे (साहन्त्य) सबको अपने वश में करने वाले ! नियामक ! (येन) जिस बल से (ग्रसुरान्) बलवान् पुरुषों को भी (नः) हमारे कल्याण के लिये (रन्धयासि) अपने वश करता है (तेन) उसी उपाय से (नः) हम पर भी (अधि बोचत) शासन कर, हम पर हुकूमत चला।

येनं देवा असुराणामोजांस्यवृणीध्वम् । तेनां नः शर्मं यच्छत॥३॥

भंग०—(देवाः) विद्वान् पुरुष (येन) जिस उंपाय से (असु-राणाम्) बलवान् शारीरिक बल से बली पुरुषों के (श्रोजांसि) तेजों को बलों को (श्रवृणीध्वम्) अपने नीचे दबा छेते हैं हे विद्वानो ! (तेन) उसी उपाय से (नः) हमें आप लोग (शर्म) सुख शान्ति (यच्छत) प्रदान करो।

इस सुक्त में अध्यातम पक्ष में सोम=आत्मा; अदितिः=अखण्ड चिति शक्ति या बुद्धि, मित्राः=१२ प्राण, असुरा:=प्राण, कर्मेन्द्रिय, देव= ज्ञानेन्द्रिय ।

#### \*\*\*

## [ = ] पति-पत्नी की परस्पर प्रेम-प्रतिज्ञा ।

जमदिवर्ग्यपिः । कामातमा देवता । १-३ पथ्या पंक्तिः । तृचं स्क्रम् ॥
यथां वृद्धं लिख्नुं जा समुन्तं परिषस्बुजे ।
एया परिष्वजस्बु मां यथा मां कामिन्यस्वो यथा मन्नापगा असः १

अथर्व०१। ३४। ५।। २। ३०। १।।

भा०—गृहस्थ धर्म का उपदेश करते हैं। (यथा) जिस प्रकार ( लिखुजा) जता ( बृक्षम् ) बृक्ष को ( समन्तम् ) सब भ्रोर से (परि सस्वजे) चिपट जाती है, उसी का आश्रय लेती है (एवा) इसी प्रकार हे खि! (मां) सुझ पति को तू मेरी धर्मपत्नी (परिष्वजस्व) ध्रेम से सब प्रकार से आंजिंगन कर और मेरा आश्रय ले। श्रीर ऐसा ब्यवहार

कर कि तू (यथा) जिस प्रकार भी हो (मां कामिनी असः) मुझे ही अनन्य चित्त से चाहने वाली बनी रह, (यथा) जिससे (मत्) मुझे छोड़कर (अपगा) दूर जाने वाली (न असः) न हो। इस प्रकार पति अपनी पत्नी को उपदेश करे और उसे अपने आश्रय पर पालन करें।

यथां सुप्र्णः प्रपतेन् पृत्तौ निहन्ति भूम्याम् । एवा नि हेन्सि ते मनो यथा मां०॥२॥

भा०—( यथा ) जिस प्रकार (सुपर्णः ) पत्ती ( भूस्याम् ) भूमि पर ( प्रपतन् ) वेग से आता हुआ ( पत्ती निहन्ति ) पंछों को शिथिल कर देता हैं ( एवा ) इसी प्रकार (ते मनः) तेरे विचलित हृदय को में ( निहन्मि ) अपने प्रति निश्चल करता हूं। ( यथा ) जिससे ( मां कामिनी असः ) त् सुझे सदा चाहती रहे श्रीर ( मत् अपगा न असः ) सुझे छोड़कर जाने का संकल्प न करे।

यथुमे बार्बाष्ट्रिकी सुद्यः पुर्वेति सुर्यः । एका पर्वेमिते मनो यथा मां कामिन्यसो यथा मनापेगा असीः ॥३॥

भा०—( यथा ) जिस प्रकार ( सूर्य ) सूर्य ( सद्यः ) शीघ ही उदय होते ही ( बावाएथिवी ) बी और एथिवी, ज़मीन और आस्मान होनों में सर्वत्र ( परि-एति ) व्याप जाता हे ( एवा ) इसी प्रकार में ( ते मनः ) तेरे मन, हृदय में ( पर्येमि ) एक ही वार, तुरन्त व्याप जाऊ। ( यथा ) जिससे तू ( मां कामिनी असः ) मुझे चाहने वाली, मेरी वियतमा हो जाय और ( यथा ) जिससे तू ( मत् ) मुझे छोड़कर ( अपगा न असः ) दूर चले जाने का संकल्प न करे।

[ ६ ] स्त्री पुरुषों का परस्पर प्रेम करने का कर्त्तव्य !
जमदिग्निन्द्रिषः। कामात्मा देवता। १-३ अनुष्ट्रमः। तृचं सक्तम्।।
वाञ्छं मे तुन्वं पादौ वाञ्छाक्ष्यौ वाञ्छं सुक्थ्यौ।
अक्ष्यौ वृष्ण्यन्त्याः केश्वा मां ते कामेन शुष्यन्तु॥ १॥

भा० — खी पुरुषों को परस्पर के प्रति प्रेम और अभिलापा करने का उपदेश करते हैं। हे प्रियतमें ! तू (मे ) मेरे (तन्वं) शरीर को (वांछ) मन से चाह। (पादी वांछ) मेरे पैरों को चाह, (अक्ष्यों) मेरी आंखों की (वाञ्छ) चाह कर, (सव्थ्यों वांञ्छ) मेरे अंगों की चाह कर। अर्थात् मेरे प्रत्येक अंग पर प्रेम भरी दृष्टि से देख। (ग्रुपण्यन्त्याः) मेरे प्रति कामना करने हारी तेरी (अक्ष्यों) आंखें और (केशाः) केश भी (मां) ग्रुझको (कामन) तेरी प्रवल कामना से (ग्रुप्यन्तु) सुखाया करें अर्थात् पित भी पत्नी के चक्षुत्रों और केश आदि अंगों को देखकर प्रवत्तता से कामना करे तव वह भी उसके अंगों पर स्रोम दृष्टिपात करें और दोनों पित पढ़ी परस्पर को देखने के लिये सदा उत्सुक रहें।

मर्म त्वा दोषणिश्चिषं कृणोिमं हृद्यश्चिषम् । यथा मम् कृतावस्रो मर्म चित्तमुपार्यास ॥ २ ॥ उत्तरार्धः अथर्वे । २५ । ५ ए० च० ॥ १ । ३४ । २ ए० च० ॥

भा०—हे थियतमे ! में (हदय-श्रिपम्) हदय में लगी, हदय में बसी (त्वा) तुमको (मम दोषणि श्रिपं कृणोमि) अपनी भुजा पर चिपटाऊँ, तुझे बाहु से आर्लिंगन करूं (यथा) जिससे तू (मम क्रती) मेरे हदय की इच्छा के भीतर (असः) रहे और (सम चित्तम्) मेरे वित्त में (उपायसि) आकर बसे।

## यासां नाभिगारेहणं दृदि संवननं कृतम्। गावी वृतस्यं मातरोसूं सं वानयन्तु मे ॥ ३॥

भा०—(यासां) जिनका (आ-रेहणं) चुम्बन भी (नाभिः) उनको बांधने वाला है और वही मानो (हृदि) हृदय में एक (संवननम्) परस्पर एक दूसरे को स्वीकार करने का उपाय (कृतम्) किया गया है। (धृतस्य) धृत के समान स्नेहमय प्रेम की (मातरः) उत्पन्न करने वाली (मातरः) माताएं ही, (गावः) जो कि गौवों के समान स्नेहमय चचुओं से देखने वाली हैं (अमूं) इस प्रियतमा को (मे) मेरी तरफ़ (सं वानयन्तु) प्रेमपूर्वक प्रेरित करें।

#### 今中本

## [ १० ] अग्रिहोत्र का उपदेश।

श्रंतातिर्ऋषिः । १ अग्निः । २ वायुः । ३ स्यैः १ सामनी त्रिष्डुण् । २ प्राजापत्या बहती । सामनी बृहती । तृचं स्कम् ॥

पृथिद्यै श्रोतांय वनस्पतिभ्योत्नयेधिपतये स्वाही ॥ १ ॥

भा०—सम्पत्ति चाहने वाले के लिये अग्निहोत्र का उत्तम उपदेश करते हैं। (पृथिब्ये स्वाहा) इस विशाल पृथिवी के लिये उत्तम हिंव की आहुति हैं। (श्रोत्राय स्वाहा) पृथिवी के भोत्र रूप दिशाओं के लिये भी उत्तम आहुतियों का प्रदान करो। (वनस्पतिभ्यः स्वाहा) वनस्पतियों के लिये भी पृष्टिकारक घृत की आहुति प्रदान करो। (अधिपतये अग्नये स्वाहा) पृथिवी के स्वामी अग्नि देव के लिये भी उत्तम हिंव अर्थात् घृत की आहुति प्रदान करो।

प्राणायान्तरिक्षाय वयीभ्यो द्यायविधिपतये स्वाही ॥ २॥ भा०—(प्राणाय) प्राण रूप वायु ? (अन्तरिक्षाय ) उसके संचार स्थान अन्तिरिक्ष, (वयोभ्यः ) उसमें विचारने वाले पित्रयों श्रीर (अधि-वतये वायवे ) उनके सर्वतो मुख्य स्वामी वायु के लिये भी (स्वाहा ) उत्तम धृत आदि की आहुति देनी चाहिये।

द्विथे चक्षुंपे नक्षेत्रभ्यः सूर्यायाधिपतये स्वाहा ॥ ३॥

भा०—( दिवे ) चौः या प्रकाश या तेज के लिये, (चक्षुपे) उसके प्रहण करने वाली इन्द्रिय चक्षु के लिये ( नक्षत्रेभ्यः ) उस तेज से चमकने वाले नक्षत्रों भौर ( अधिपतये सूर्याय ) उनके स्वाभी सूर्य के लिये ( स्वाहा ) उत्तम आहुति का प्रदान करो ।

अध्यातम में — पृथिवी, अन्तिरक्ष और द्यो: तीन लोक हैं। श्रोत्र,
प्राण=घाण और चक्षु तीन इन्द्रिय हैं। वनस्पति, पि और नक्षत्र तीनों
लोकों की तीन प्रकार की प्रजाएं हैं। अग्नि, वायु और सूर्य ये तीन उनके
अधिपति इस त्रिक का परस्पर घनिष्ठ लेनदेन है। यही इनकी उत्तम
आहुति है। पृथिवी से वनस्पति उत्पन्न होती है और अग्नि उसे ला
जाती है जोकि पुन: श्रोत्र रूप दिशाश्रों में फैलती है। अन्तिरक्ष में
पित्रिण विहार करते हैं, उनका रक्षक वायु है। उसका एकांश प्राण
वायु नासिका में विचरता है। द्यो:लोक या तेजोलोक की प्रजाएं वे
नक्षत्र हैं उनका अधिपति सूर्य है। जिसका प्रत्यक्ष नमूना यह सूर्य है।
उसके तेजका प्राहक चक्षु है। ईश्वर की सृष्टि में ये एक दूसरे के धारक
और सामर्थ्यदायक हैं। यही इनकी उत्तम आहुति है।

।। इति प्रथमोऽनुवाकः ॥

#### 李帝李章

## [ ११ ] गर्भाधान भीर प्रजनन विद्या ।

प्रजापति क्षेषिः । रेतो देवता । १-३ अतुष्टुभः । तृचं सक्तम् । श्रमीमद्द्वत्थ आर्क्केट्टस्तर्य पुंसुर्यनं कृतम् । तद् वै पुत्रस्य वेदंनं तत् स्त्रीष्या भरामसि ॥ १॥ भा०—( ज्ञामीम् ) शान्त, उद्देगरहित, घीर छी—मादा, पर ( अद्भवत्थः ) अद्भव के समान शीव्रगामी, दढ़ांग रूप से स्थिर पुरुप=नर ( आरूढः ) गर्भाधान करे, (तन्न) इस अवस्था में ( पुंसुवनम् ) पुमान् पुत्र के उत्पन्न होने का विधान ( पुत्रस्य ) पुमान् पुत्र को ( वेदनं ) प्राप्त कराने वाला है। (तत् ) उसी दढ़ वीर्य को ( स्त्रीपु ) स्त्रियों में हम पुरुष ( आ भरामिस ) धारण करावें।

पुनान पुत्रों को प्राप्त करने के लिये श्री उद्देगरहित और पुरुप हडांग होना चाहिये। कइयों के मत से—शमी नामक वृक्ष पर उग्भ हुआ पीपल पुमान पुत्र उत्पन्न करने की श्रोपिध है। उसीसे पुत्र लाभ होता है श्रीर उस श्रोपिध से प्राप्त वीर्थ की आधान करना चाहिये।

> पुंसि वै रेती भवति तत् स्त्रियामने पिच्यते । तद् वै पुत्रस्य वेदनं तत् प्रजापितिरत्रवीत् ॥ २ ॥

भा० — अइवत्थ खीर शमी की संमस्या को स्पष्ट करते हैं। (पृंसि वै) पुरुष में ही (रेतः) वीर्ष (भवति) उत्पन्न होता है। (तत्) वही वीर्ष (खियाम्) श्ली के गर्भ में (अनु-सिच्यते) गर्भाधान द्वारा सींचा जाता है। (तद्) वह (वै) ही निश्चय से (पुत्रस्य) पुत्र के (वेदनम्) प्राप्त करने का उपाय है, (तत्) यह (प्रजापितः) प्रजा-पालक परमेश्वर (अववीत्) छपदेश करता है।

> मृजापंतिरनुमतिः सिनीवाल्यंचीक्ठृपत् । स्त्रैपूयम्न्यत्र द्धत् पुमीसमु द्धि<u>द</u>िह ॥ ३ ॥

भा०—( प्रजापतिः ) प्रजापति=पुरुष, ( अनुमितः ) और अनुमिति अर्थात् पित के अभिमृत पुत्रका ही चिन्तन करने वाली (सिनीवाली) सिनीवाली अर्थात् स्त्री ( अचीक्लृपत् ) गर्भ धारण श्रीर पालन में समर्थ होते हैं। ( अन्यत्र ) अन्य दशा में ( स्त्रेस्यम् दधत् ) बहुत सम्भव

है कन्या को गर्भ में धारण करे। परन्तु (इंह ) इस उक्त प्रकार के अनुभवं करने से ( पुर्मांसम् उ दर्धत् ) की पुमान् पुत्र की ही धारण करती है।

अनुमतिः - अनुमननात् इति यास्कः । जो स्त्री पति की अभिलाषा के अनुकूछ ही पुत्र का निरन्तर चिन्तन करती है वह स्त्री 'अनुमित' कहाती है। योषा वै सिनीवाली। श॰ ६। ५। १। १०॥

#### 李命李帝

## [ १२ ] सर्पविष-चिकित्सा ।

गरुत्मान् ऋषिः । तक्षको देवता । १-३ अनुष्टुभः । तृचं स्क्तम् ।

परि द्याभिद्य सुर्योहीनां जिनमागमम्।

रात्री जगंदिवान्यद्धंसात् तेनां ते वारये विषम् ॥ १ ॥

भा०-( रात्रि ) प्रलय-कालसय रात्रि जिस प्रकार ( जगत-इव ) जगत् को ब्याप्त कर लेती है परन्तु (अन्यत् हंसात् ) उससे भी परे विद्यमान इंस=परब्रह्म को वह ज्यास नहीं करती, उसी प्रकार विष से उत्पन्न होने वाली रात्रि, तमोमय निदा या मूर्ज भी (हंसात् अन्यत्) इंस=आत्मा से अतिरिक्त शरीर को व्याप्त कर लेती है। (तेन) उसी विषनिवारक बल से मैं (ते विषम्) तेरे विष को (बारबे) दूर करता हूं। श्रीर ( द्याम् सूर्यः इव ) द्यीलोक आकाश को जिस प्रकार सूर्य व्यापता है और (अहानाम् ) मेघों की (जनिम् ) उत्पत्ति करता है उसी प्रकार में भी ( अहीनां जनिम् ) सर्पों की उत्पत्ति और उनके सब स्वरूपों को ( आ गमम् ) खूव अच्छी प्रकार जानता हूं।

> यद् ब्रह्मभ्रियंद्षिभिर्यद् देवैविदितं पुरा ! यद् भुतं भव्यमासन्वत् तेना ते वारचे विषम् ॥ २ ॥ 3

१८

मध्या पृञ्जे नुद्याः पर्वता गिरयो मधु । मधु पर्रुष्णी शीप छा शमास्ने अस्तु शं हुदे॥ ३॥

भा०-( मध्या ) मधु से में ( पृत्वे ) रोगी को जोड़ता हुं। ( नद्यः ) निदयां ( पर्वताः ) पर्वत और (गिरयः) छोटे २ टीने ये सब ( मधु ) मधु हैं । इनमें सर्प-विषों को दूर करने की स्रोपिधयां प्राप्त होती हैं। त्रीर (शीपाला) शैवालवाली,शान्त,गम्भीर त्रौर (परुणी) झुकाव २ <mark>पर बहती हुई जलधारा भी (मधु) उत्तम मधु=अमृत है। इन उपायों</mark> से ( आस्ने ) मुख के लिए (शम्) शान्ति हो और (हृदे शम्) हृदय में भी कल्याण और शान्ति उत्पन्न ( अस्तु ) हो ।

\*\*\* \*\*\* \*\*

## [ १३ ] मृत्यु श्रीर उसके उपाय।

स्वस्त्ययनकामोऽथवी ऋषिः । मृत्युर्वेवता । १-३ अनुष्टुमः । तृचं सूक्तम् 👔

नमी देवब्धेभ्यो नमी राजव्धेभ्यः।

अथो ये विदयानां वृधास्तेभ्यो मृत्यो नमोस्तु ते ॥ १॥

भा०-(देववधेभ्यः) देव,विद्वान् ब्राह्मणों के ज्ञात शस्त्रों अर्थात् वैज्ञानिक शक्तियों का (नमः) हम आदर करते हैं। (राजवधेभ्यः नमः ) राजा सोगों के युद्ध के शस्त्रों को भी इस मान की इष्टि से

देखते हैं (अथो) ग्रीर (ये) जो (विश्यानां) वैदयों के (वधाः) अस्त्र शस्त्र आदि साधन हैं अर्थात् इन द्वारा उत्पादित जो आर्थिक संकट आदि हैं, हे (मृत्यो) मीत! (तेभ्यः) उनको भी (नमः अस्तु) नमः, आदर-भाव हो, क्योंकि वे सव (ते) तेरे ही उपाय हैं)

नर्मस्ते अधिष्टाकार्य परावाकार्य ते नर्मः । सुमृत्ये सृत्यो ते नर्मो दुर्मत्ये ते इदं नर्मः ॥ २ ॥

भाव--हे ( मृत्यो') मृत्यो ! (ते अधि-वाकाय नमः ) तेरे विषय में अनुकृत कहे गये ज्ञान को भी हम स्वीकार करते हैं ! (ते परा-वाकाय नमः) श्रोर मेरे प्रतिकृत तुझे दूर करने के विषय में जो उपदेश हैं उनका भी हम ( नमः) ज्ञान करें । हे मृत्यो ! (ते सुमत्ये नामः) तेरी दी सद्-बुद्धि को भी आदर से स्वीकार करते हैं और (ते ) तेरे कारण उत्पन्न (दुर्मत्ये) दुष्ट मित को भी (इदम् नमः) यह वश करने का साधन है ।

> नर्मस्ते यातुधानिभयो नर्मस्ते भेष्रजेभ्यः। नर्मस्ते सत्यो मूळेभ्यो बाह्यणेभ्यं इदं नर्मः॥३॥

भा०—हे मृत्यो ! (यातुधानेभ्यः नमः) तुझ मौत या देहावसान रूप कष्ट के लानेवाले यातुधान=पीड़ादायक रोगों को (नमः) हम वश करने का उद्योग करते हैं। इसलिये (ते) तेरी (भेपजेभ्यः) पीड़ा हरने वाली ओपधियों का (नमः) हम संग्रह करते और उपयोग करते हैं। हे सत्यो ! (ते मुलेभ्यः नमः) तेरे जो मूलकारण हैं उनका अनुसंधान करते हैं। श्रीर उनका अनुसंधान करनेवाले (ब्राह्मणेभ्यः) ब्रह्म=वेद को जाननेवाले विद्वान् पुरुषों का (इदम् नमः) हम इस प्रकार आदर करते हैं।

'नम'ः≕आदरभाव, वज्र और सदुपयोग ।

[१४] कफ्-रोग निदान भ्रोर चिकित्सा । वश्च पद्गळ ऋषिः । वलासो देवता । अनुष्डुप् । तृचं सक्तम् ॥ श्च्यस्थिस्त्रुंसं परुस्त्रंसमास्थितं हृदयामयम् ।

श्रास्युक्तस्य परुक्तसमास्थित हृदयामयम् । <mark>बलासं सर्वे नारायाङ्गेष्ठा यद्व पर्वस</mark>्त ॥ १ ॥

भा०—( अस्थं-खंसं ) हड्डियों को तोड़ डालनेवाले, ( परः-संसं ) पोरुओं को भी तोड़नेवाले, उनमें प्रवल पीड़ा उत्पन्न करनेवाले श्रीर ( आ-स्थितं ) जमे हुए ( हृद्य-आमयम्) हृद्य के रोग रूप ( बलासं ) श्रीर के बलनाशक श्रेडम रोग को ( यः ) जो कि (श्रेग-ष्टाः ) शरीर के शंग र में व्यापक हो और ( यः च पर्वसु ) जो पोरु पोरु, जोड़ जोड़ में बैठ गया हो उस सब कफविकार को ( नाशय ) विनाश कर ।

निर्देलासं वलासिनः क्षिणोमि मुष्कुरं येथा। छिनदार्यस्य वन्धेनं मूर्लमुर्वार्वा ईव ॥ २॥

भा०—(बलासिनः) बल का विनाश करनेवाले कफ के रोगी के (बलासं) बल विनाशक कफरोग को (यथा मुष्करं) कमलनाल के समान ऐसे (निः चिणोमि) निर्मूल करता हूं। और (अस्य) इस कफ या इलेडमा के (बन्धन) बन्धन को (उर्वार्वाः मूलम् इव) ककड़ी या खर बूजे के मूल के समान (छिनशि) तोड़ डालूं।

निवेला<u>सेतः प्र पंताशुङ्गः शिशुको यथां ।</u> अथो इर्ट इव हायुनोर्प द्वाह्यवीरहा ॥ ३ ॥

मा॰—( बलास ) समस्त बारीर के बल को हरण करनेवाले हे कफजनित तपेदिक रोग ! तू ( यथा आशुंगः शिशुकः ) बीझगामी हिरनीटे के समान ( प्र पत ) परे भाग जा । ( अथो ) और ( हायनः इटः इव ) प्रतिवर्ष उगनेवाले घास के समान तू ( अवीरहा ) इमारे

पुत्रों या प्राणों का नाश न करता हुआ ही (अप द्वाहि) परे भाग जा,नष्ट हो जा। सायण के मत में-(इत इव हायनः) गुजरे हुए वर्ष के समान त्भी चला जा।

**◆** 

#### [ १५] सर्वोत्तम होने की साधना।

उद्यालक ऋषिः । वनस्पतिर्देवता । अनुष्डुप् । तृचं स्क्रम् ॥

उत्यामो अस्योषधीनां तर्व वृक्षा उपुस्तर्यः ।

उपुस्तिरस्तु सोर्ड्समाकं यो अस्माँ अधिदास्ति॥ १॥

यज्ञ०१२।१०१॥ ऋ०१०।६७।२३॥

भा॰—श्रोपिध रूप से ब्रह्म का वर्णन करते हैं। हे प्रजापते! परमात्मन्! आप (श्रोपिधीनां) सब ओषिधियों में (उत्तमः) सब से उत्तम भवरोग के विनाशक ओषिध रूप हैं। (ब्रुक्षाः) देहधारी जीव (तव) तेरे (उपस्तयः) उपासक हैं। (यः अस्मान् अभिदासित ) जो हमें विनाश करना चाहता है, हम से द्वेष करता है भगवन्! हमें ऐसा बल दे कि (सः) वह भी (अस्माकम्) हमारे (उपस्तः) समीप बैठने वाला, मित्र के समान (अस्तु) हो जाय।

संबन्धुश्चासंबन्धुरच् यो अस्माँ अभिदासंति । तेषुां सा वृक्षाणांमिवाहं भूयासमुच्नमः॥ २॥

भा०—( स-बन्धुः च ) हमारा बन्धु श्रीर ( अबन्धुः च ) वह जो हमारा सम्बन्धी नहीं है (यः) जो कोई भी ( अस्मान् ) हमें ( अभि-दासित ) विनाश करना चाहता है, हमसे द्वेष बुद्धि करता है ( वृक्षाणां

३-(हि०) 'शुशुको', 'इत इव प्रायनः' इति सायणाभितः। [१५] १-'त्वमुत्तामास्यौषधे' इति ऋ०।

सा इव ) वृक्षों में से जिस प्रकार भ्रोपिध उत्तम है और देहधारियों में जैसे वह ब्रह्मोपिध उत्तम है, उसी प्रकार (तेवां) उन सम्बन्धी श्रीर असम्बन्धी लोगों में (अहम्) मैं उत्तम (भूयासम्) हो जाऊं।

> यथा सोम् ओषधीनामुत्तमो हविपा कृतः। तुलाशां वृज्ञाणांभिवाहं भूयासमुत्तमः ॥ ३॥

भा॰—( यथा ) जिस प्रकार ( सोमः ) सोमलता ( हविपां ) इन्दियों के पुष्टिकारक चरु दृष्यों के निमित्त (ओपधीनां) ओपधियों में सब से (उत्तमः कृतः) उत्तम बतलाया गया है और (वृक्षाणाम् ) वृत्तों में से (तलाशा) 'तलाशा' नामक वृक्ष सव से श्रेष्ट है उसी प्रकार ( अहम् ) में सब देहधारी जीवों में ( उत्तम: ) उत्कृष्ट ( भूयासम् ) होजाऊं। सायण के अनुसार 'पलाशः' पाठ है।

#### (9/20x0)

## [ १६ ] प्रजापति की शक्ति का वर्णन।

शौनक ऋषि:। मन्त्रोक्ता उत चन्द्रमा देवता, २ हिनो देवता। १ निचृत् त्रिपदा गायत्री, ३ बृहतीगर्भा ककुम्मर्ता अनुष्टुप् , ४ त्रिपदा प्रतिष्ठा,

> अनुष्टुप् । चतुर्ऋंचं सूक्तम् ॥ आवेट्टो अनोबट्टो रसस्त उग्र आवयो । आ ते करम्भमद्मास ॥ १ ॥

भा०-प्रजापतिर्देवता । आवयु - अन ओषधि के नाम से प्रजापति के गुणों का वर्णन करते हैं। हे ( आबयो ) सर्वव्यापक ! या खाये जाने योग्य अस ! है (अनाबयो ) कहीं भी इन्द्रियों से उपलब्ध न होने वाले या कभी न खाये जाने योग्य! अथवा हे सर्वप्रकाशक सर्वोत्पा- दक और हे किसी से भी प्रकाशित और उत्पादित न होनेवाले ! (ते रसः ) तेरा रस, आनन्दरस (उग्र: ) बड़ा तीन्न है। हे (आबयो ) सर्वच्यापक, सर्वप्रकाशक या है अब ! (ते ) तेरा ही (करम्भम् ) दिया हुआ अब या क = सुखमय रम्भ = लम्भ = ज्ञान संवेदना या बल का हम (आ अग्नस्त ) सर्वत्र उपभोग करते हैं।

### बिह्रब्हो नाम ते पिता मुदाबेदी नाम ते माता। स हिन्द त्वमीसि यस्त्वमातमान्यावयः॥ २॥

भा०—(ते) तेरा (पिता) पाछकस्वरूप (वि-इल्हः नाम) नाना अकार से सर्वत्र व्यापक है। श्रीर (ते माता) तेरी माता (मद्वती) हर्ष से सम्पन्न, वह प्रकृति शक्ति है। हे (हिन) सर्व-प्रेरक आत्मन् ! (सः त्वम् असि ) त् वही है (यः त्वम् ) जो त् (आत्मानम् आवयः) अपने आत्मा को सर्वत्र तन्तुओं के समान श्रोत श्रोत किये हुए हैं। 'आवयः' यह पद ही 'आवयु' इस पद का प्रवृत्ति- इनिमित्त है।

तौविछिकेविछ्याचायमैछ्व ऐछयीत्। वुभुश्चे बुभुकेर्ष्रश्चापेहि विरोल ॥ ३॥

भा० — हे तौविछिके ! तुविछ = सर्वेड्यापक परमेश्वर की शक्ति से अड्यक्त से ड्यक्त रूप में प्रकट होनेवाजी प्रकृते ! (अयम्) यह (एछव:) समस्त प्रकृतिसंचालक शक्ति का स्वामी (अव ऐछपीत्) समस्त संसार को प्रेरित कर रहा है। उसी की शक्ति से हे प्रकृते ! तू भी (अव ईछय) इस संसार को चला रही है। हे (निराछ) निर्वेड्यन, मुक्त जीव ! तू (ब्रु:) स्वयं सब को धारण पोषण करनेवाछा, प्राण रूप और (ब्रु:

१, 'सप्प' इति सायणः।

कुणः च ) प्राणमय साधनों से सम्पन्न होकर (अप-इहि) इस बन्धन से भाग निकल।

<mark>अळुसालांसि पूर्वी सिलाञ्</mark>जाळास्युत्तेरा । <u>न</u>ीळाग्रळसाळा ॥४॥

भा०—ब्रह्मशक्ति तीन प्रकार की है (पूर्वा) प्रथम जो सृष्टि के पूर्व में या पूर्ण रूप में (अल्लाला) अर्ज=अति अधिक गतिवाली, कियावती या (अ-ल्लाला) अव्यक्त (असि) है। और (उत्तरा) उसके बाद (सिल-अञ्ज्-आला) कण कण, परमाणु २ में व्यापक जगत् को व्यक्त करने में समर्थ हो जाती है। और इसका तीसरा रूप (नीलागलसाला) नील अन्धकारमय, तामस आगल=सबकी संहारक प्रचण्ड वेग वाली होती है।

#### --

[१७] गर्भघारण, प्रजनन-विद्या ।

अथर्वा ऋषिः । गर्भदृहणं देवता । अनुष्टुण् । चतुर्ऋचं स्क्रम् ॥

यथेयं पृथिवी मही सूतानां गर्भमाद्धे ।

एवा ते भ्रियतां गर्भो अनु सूतुं सवितवे ॥ १ ॥

भा०—गर्भघारणकी मूलविद्या का उपदेश करते हैं। (यथा) जिस प्रकार (इयम्) यह (मही) विशाल (पृथिवी) पृथिवी (भूतानाम्) समस्त उत्पन्न होनेवाले प्राणियों के (गर्भम्) गर्भ, मूल-भूत वीजों को (आ दधे) धारण करती है। (एवा) इसी प्रकार (ते) हे प्रियतम लि! तेरे भीतर (गर्भः) गर्भ=मूलबीज (सुतं) सन्तान के रूप से (अन सवितवे) यथाकाल प्रसव करने के जिये (ध्रियताम्) श्वारण कराया जाय।

यथेयं पृथिवी मुही द्वाधारेमान वनुस्पतीन । एव० ॥ २ ॥

१-कौशिक ने ''श्रलाञ्जाला'' नामक धान्य का उल्लेख किया है।

भा०—( यथा ) जिस प्रकार ( इयम् मही पृथिवी ) यह बढ़ी विशाल पृथिवी ( इमान् वनस्पतीन् ) इन वनस्पतियों को ( दाधार ) अपने में धारण करती और अपने रस से उनको पृष्ट करती है ( एवा ते गर्भः श्रियताम् ) हे खि! इसी प्रकार तेरा यह गर्भ भी धारण किया जाकर पृष्ट हो जिससे (अनु सूतुं सवितवे) बाद में पुत्र की उत्पत्ति हो।

यथुयं पृथिवी मही दाधार पर्वतान गिरीन । एवा० ॥ ३ ॥

भा०—( यथा ) जिस प्रकार ( इयम् मही पृथिवी ) यह विशाल पृथिवी (गिरीन् पर्वतान् दाधार) अपने ऊपर इन छोटे छोटे श्रीर बड़ं २ पर्वतों को धारण करती है, उनको डिगने नहीं देती (एवा ते श्रियताम् गर्भः) उसी प्रकार हे छि ! यह तेरा गर्भ दृद्ता से जमा रहे (अनु सूतुं सवितवे ) जिससे बाद में यथाकाल सन्तान उत्पन्न हो।

यथेयं पृष्टिवी मही दाधार विधितं जर्गत्। एवा ते भ्रियतां गर्भो अनुसतुं सर्वितवे ॥ ४ ॥

भा०—(यथा इयम् मही पृथिवी) जिस प्रकार यह विशाल पृथिवी (विष्ठितम् जगत् ) नाना प्रकार से निभक्त, न्यवस्थित चर अचर जीवित संसार को (वाधार) पालन पोषण करती है,सब को अन्न देनी और पालती है (एवा ते ध्रियताम् गर्भः) इसी प्रकार हे स्त्रि! तेरा गर्भ पालित पोषित रहे, मरे न, जिससे (अनु स्तुं सवितचे ) बाद में पुत्र सन्ति उत्पन्न हो।

[ १ = ] ई व्यो का निदान श्रोर उपाय ।

अध्यो अधिः । ईर्ष्याविनाशनं देवता । १,४ अनुष्टुभः । चतुर्ऋचं स्कतम् ॥ -र्द्रष्याया ध्राजि प्रथमां प्रथमस्यो उतापराम् ।

श्राचन हृद्रय्यं।शोकं तं ते निर्वापयामसि ॥ १ ॥ भा०—(ईंप्यांयाः) दूमरे की उन्नति को देख कर हृदय में उत्पन्न होनेवाली ईंप्यों के (प्रथमाम्) प्रथम (ध्राजिं) तीन वेग को (निः वाप्यामिस) हम पहले ही शान्त कर लिया करें। यदि यह न हो सके तो (उत) फिर (प्रथमस्याः) पहले वेग से उत्पन्न दूसरा उससे मन्द्र वेग होता है उस (अपराम्) दूसरे वेग को ही (निः वाप्यामिस) हम शान्त कर लें। हे पुरुष! हम तो (ते) तेरे (तम्) उस पूत्रींक के (हृदयम्) हृदय में सुलगनेवाले (अग्नि) आग रूप (तं शोकम्) उस शोक विपाद को भी (निः-वाप्यामिस) शान्त करें।

यथा भृमिर्भृतमेना मृतान्मृतमेनस्तरा । यथोत मुचुषो मने प्रवेष्योंभृतं मनेः ॥ २ ॥

भा०—(यथा) जिस प्रकार ( भूमिः मृतमनाः ) यह भूमि, मिटी, भरे दिलवाली, अचेतन है और (मृतान्) यह मरे हुए मुर्ने से भी अधिक (मृतमनस्तरा) मुर्नादिल है (उत) श्रीर (यथा) जिस प्रकार (मञ्जूबः मनः ) मरे हुए मनुःय का मन मर चुक्ता है (एवा) उसी प्रकार (ईंब्यों: मनः मृतम्) ईंब्यों जुरूप का भी मन, मनन शक्ति मर जाती है इसलिये ईंब्यों नहीं करनी चाहिये।

अदो यत् ते हिंद श्रितं मनुस्कं पतियिष्णुकम्। नर्तस्त ईर्ष्यां मुश्चामि निरूक्षाणं दतेरिव ॥ ३॥

भा०—(यत्) क्योंकि (अदः) अमुक ईंप्यांयुक्त जो (मनस्कं) तुक्छ मन (ते हृदि) तेरे हृदय में (श्वितम्) समाया है वह (पत-थिष्णु कम्) तुझे सदा नीचे गिरानेवाला है। (ततः) इस कारण से (ते) तेरी (ईंप्यांम्) ईंप्यां को (मुद्धामि) तुझ से ऐसे खुड़ाता हूं, जैसे ( हतेः ) चाम की बनी धोकनी से (जण्माणम् निर्) गर्म वायु की फूंक निकाल दी जाती है।

#### [ १६ ] पवित्र होने की प्रार्थना ।

हान्तातर्ऋषिः । नाना देवता, उत चन्द्रमा देवता । १, २ गायत्र्यौ,३ अनुष्टुष् तृचं स्क्लम् ।।

पुनन्तुं मा देवज्ञनाः पुनन्तु मर्नवो छिया। पुनन्तु विश्वां भूतान्ति पर्वमानः पुनातु मा ॥ १ ॥

यजु०१६। ३९॥ ऋ०६। ६७। २७॥

भा०—पितत्र श्रीर शुद्ध होने का उपदेश करते हैं। (मा) मुझ अशुद्ध पुरुप को (देवजनाः) विद्वान् लोग (पुनन्तु) पित्रत्र कर लें। श्रीर (मनवः) भननशील विचारवान् पुरुप मुझे (धिया) ज्ञान श्रीर कर्म के बल से (पुनन्तु) पित्रत्र कर लें। (विश्वा भूतानि) समस्त प्राणि-गण भी मुझे सद्भावना से पित्रत्र करें और (प्रवमानः) सब को पित्रत्र करनेहारा पिततपावन प्रभु मुझे (पुनातु) पित्रत्र करें।

पर्वमानः पुनातु मा कत्वे दत्तीय जीवसे। अथी अधिश्रहिष्टतातये ॥२॥

भा०—(पवमानः) सब के पावन प्रभु (मा) मुझे (कत्वे) ज्ञान, (दक्षाय) बल, (जीवसे) सम्पूर्ण जीवन, (अथो) भ्रीर (अरिष्ट- तात्ये) क्रेश रहित, सुख कल्याण के लिये (पुनातु) पवित्र करें।

डभाभ्यां देव सवितः प्रवित्रीण स्वेवनं च । इम्सान् पुनोहि चक्षसे॥३॥

भा०—हे (सवितः देव) सर्वोत्पादक, सर्ववेरक परमेश्वर देव! (पवित्रेण) अपने पवित्र करनेहारे ज्ञान और (सवेन च) कर्म (उभाभ्यां) दोनों से (चक्षसे ) अपने साक्षात् दर्शन के जिये (अस्मान्) हमें (पुनीहि ) पितत्र कर।

#### 

### [२०] ज्वर का निदान भ्रौर चिकित्सा।

भृग्वंगिर। ऋषिः । यक्ष्मनाञ्चनं देवता । १ अति जगती । २ ककुभ्मती प्रस्तारेपंक्तिः ।

३ सतः पंक्तिः । तृचं स्क्रम् ।।

अग्नोरिवास्य दहत एति शुष्मिण उतेव मुत्तो विलपन्नपायति । अन्यमस्मिदिच्छतु कं चिद्वतस्तपुर्वधाय नमी अस्तु तक्मने ॥१॥

भा०—(शुष्मिणः) प्रवल ( अग्नेः इव ) आग के समान (दहतः) शरीर को भस्म करते हुए, तपाते हुए इस ज्वर का वेग ( एति ) आता है और रोगी तब ( मत्तः ) भत्त, विचारहीन नशेवाज के समान (उत) और ( विलपन् ) बहबहाता हुआ ( अप अयित ) उठ कर भागा करता है। ज्वर ( अवतः ) जो कि वतहीनता की निशानी है ( अस्मद् अन्यं कंचित् ) हमसे अतिरिक्त किसी दूसरे अर्थात् वतहीन अनाचारी पुरुपको ( इच्छतु ) हुआ करता है। ( तपुः-वधाय ) ताप रूप शस्त्र को धारण करनेवाले ( तकमने ) कष्टदायी ज्वर का तो (ममः) शान्ति का उपाय ही हम करें। पापाचारी को रोग सताते हैं, पुण्यातमा, सदाचारी युक्ता-हार-विहारवान् वतिष्ठ योगी को नहीं सताते।

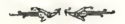
नमी <u>रुद्राय नमी अस्तु तक्माने रुमो राज्ञे वर्चणाय</u> त्विषीमते । नमी द्विवे नर्मः पृथिव्यै नम् ओषेधीभ्यः ॥ २ ॥

भा०—( रुद्राय नमः ) उस रुलानेवाले ज्वर का उपाय करो कि वह शान्त हो जाय। (तक्मने) कष्टमय जीवन के कारणभूत ज्वर का (नमः) उपाय करो । श्रीर (वरुणाय) सर्वश्रेष्ठ उस (त्विषीमते) कान्तिमान् (राज्ञे) राजाधिराज परमात्मा को नमस्कार करो । उसको सदा याद रक्लो और उससे उतर कर सुखी जीवन के बनाने के साधनं (दिवे नमः) तेजो रूप सूर्य को नमस्कार अर्थात् उसका सदुपयोग करो, और उस द्वारा (श्रोषधीभ्यः नमः) उत्पन्न रोगहारी श्रोषधियों का सदुपयोग करो । इससे तुम्हारे जीवन हृष्ट पुष्ट, स्वस्थ, नीरोग रहेंगे । रोगों से रहित होने के लिये सूर्य का प्रभारनान करो, पृथिवी पर परिश्रमण करो श्रीर श्रोषधियों का सेवन करो ।

अयं यो अंभिशोचिष्णुर्विश्व हिपाणि हरिता कृणोषि। तस्मै तेऽरुणाय व्अवे नर्मः कृणोमि वन्याय तक्मने ॥ ३ ॥

भा०—(अयम्) यह (यः) जो (अभिशोचियणुः) सब को सब प्रकार से शोकित और पीढ़ित करनेवाला उनर है, जो (विश्वा रू-पाणि) सब शरीरों को (हिरता) पीला (कुणोपि) कर देता है। (ते) तेरे (तस्मै) उस (अरुणाय) लाल श्रीर (बभ्रवे) भूरे रंगवाले (वन्याय) जंगल में पैदा हुए (तनमने) कष्ट दायी बुखार की (नमः कुणोभि) में चिकित्सा करता हूं।

।। इति द्वितीयोऽनुवाकः ॥



[२१] वीर्यवती श्रोषधियों के संग्रह करने का उपदेश | कातिर्वहिष्ट । चन्द्रमा देवता । १-३ अनुष्टुभः । तृचं मूलम् ॥ इमा यास्तिकः पृथिवीस्तासं ह भूभिरुत्तमा । तासामधि त्वचो अहं भेषुजं समु जग्रभम् ॥१॥

भाग्नि हमाः ) ये (याः ) जो (तिस्रः ) तीन (पृथिवीः ) विशाल लोक हैं (तासाम् ) उनमें से (ह) निश्चय से (मृिमः ) यह भृिम ही (उत्-तमा ) सर्वश्रेष्ठ हैं। (तासाम् ) उन तीनों लोकों के (अधि स्वचः ) आवरण भाग अपरी पीठ पर उत्पन्न होनेवाले (भेषजम्) रोगापहारी श्रीपध पदार्थों को (अहम् ) में (सम् जश्रभम् उ) मली प्रकार संग्रह कर लिया करूं।

श्रेष्टमिस भेषुजानां वसिष्ठं वरिधानाम् । सोम्रो भर्ग इव यभिषु देवेषु वर्धणो यथा ॥ २॥

भा० — हे श्रोपधे ! तू ही (भेपजानाम् श्रेष्टम् असि) सब रोगहारी
श्रीपधों सें श्रेष्ठ है और (विरुधानाम्) नाना शकार की उगनेहारी बेल
वृदियों में सब से अधिक (विरुध् असि) उत्तम रस और गुणों श्रीर
धीयों से युक्त है। जिस शकार (यामेषु सोमः भग इव) दिन और रात के
में चन्द्र शान्तिदायक श्रीर सूर्य तेजस्वी है उसी प्रकार तू भी सब भेएजों
में उत्तम शान्तिदायक श्रीर वीर्यवान् है। श्रीर (देवेषु) सब प्रकाशमान
पदार्थों में या राजाओं में सब का प्रकाशक (यथा वरुणः) जैसे सर्वश्रेष्ठ
वरुण=चुना हुआ राजा या परमात्मा हैं उसी प्रकार तू भी सर्वश्रेष्ठ है।

रेवितीरनाधृषः सिपासर्यः सिपासथ । उत स्थकेशहाहिणीरथी इकेशवर्धनीः ॥ ३ ॥

भा०—हे (रेवतीः) वीर्यवाली श्रोपिधयो ! आप ( अनाष्ट्रपः) कभी निर्वल नहीं हो सकतीं। आपसदा (सिपासवः) सब को आरोग्यता देना चाहती हुई (सिपासथ) आरोग्य प्रदान करना ही चाहा करती हो। श्रीर आप ( केश-दंहणीः स्थ ) केशों को दृढ करने या क्रेशों को नाश करनेवाली हो, साथ ही निश्चय से ( अथो केशवर्धनीः ह ) केशों

की वृद्धि करनेवाली भी हुआ करती हो। केशों को दह करना और बढ़ाना यह आरोग्यतादायक वीर्यवान् थ्रोपधियों का स्वभाव है। निव-कता में केशों का झड़ना, टूटना आदि घटनाएं होती हैं।

[ २२ ] सूर्य-रिश्ययों द्वारा जल-वर्षा के रहस्य का वर्णन

शंताति ऋषिः । सादित्यरइमयो मरुतश्च देवताः । १,३ तिष्टुभौ । २ चतुस्यदा भुरिग् जगती ॥ तृचं सक्तम् ।

कृष्णं नियानं हरयः सुपूर्णा अपा वस्त्रीना दिवसुत पतन्ति । त आवेत्रुत्रुन्त्सेदनाष्ट्रतस्यादिद् घृतेने पृथिवीं व्यूदुः॥१॥

भा॰ १ । १६४ | ४६ ।। अपर्वे० १० । २२ । १३ । ३ । ६ ॥

भा०—(कृष्यम्) कर्षणशील, खेंचने में समर्थ (नियानम्) नियमन करने में समर्थ या आकाशमण्डल में गति करते हुए सूर्य को आश्रय जिये (सुपर्णाः) उत्तम रूप से गति करनेवाली (हरयः) तथा जल हरण करनेवाले रिश्मगण या वायुएं (अपः वसानाः) जलों को अपने भीतर छुपाकर (दिवस्) पुनः अन्तरिक्ष में (उत्पतन्ति) उठती हैं। (ते) वे (ऋतस्य सदनात्) उदक या जल के आश्रयस्थान से (आववृत्रन्) लोटती हैं और (आदित्) अनन्तर पुनः (धृतेन) जल से (धिवीं) पृथिवी को (वि उदुः) वरसाकर गीला कर देती है।

अर्थात् सूर्यं की तापमय रिमयां पृथिवी के जल के भागों पर पड़ती हैं श्रीर हलका जल ऊपर उठता है। पुनः वह उष्ण भाफ शीत के कारण जम कर पुनः नीचे आता है श्रीर जल बरसता है। हरयः=वायुंषु या आदिस्यरिमयां।

पर्यस्वतीः कुणुशाप ओपधीः शिवायदेर्जथा महतो रुक्मवज्ञसः।। ऊर्जे च तर्त्र सुमृति च पिन्वत यत्रो नरो महतः सिञ्चशा मधी॥२॥

भा०—हे (रुवम-वक्षसः मरुतः) सुवर्ण के समान कान्तिमान् तेनस्त्री सूर्य को अपने वक्षस्थल पर करनेवाली वायुओ! या सुवर्ण के आभूषणों को छाती पर पहनने वाले (मरुतः) मारकाट के ज्यसनी भटों के समान तीव्र गतिवाले 'मरुत' वायुद्धो! (यद्) जब तुम लोग (शिवाः) कल्याणकारी शुम रूप में (एजथ) चला करते हो तव (अपः) पृथिवी पर विराजमान सब जल के स्थानों श्रीर (ओषधीः) अन्न आदि श्रोषधियों को (पयस्वतीः कृणुय) पृष्टिकारक रस से पूर्ण कर देते हो। श्रीर हे (नरः) मेघों के ले जानेवाले (मरुतः) वायुगण! (यत्र) जिस देश में तुम (मधु सिज्जथ) जल का सेचन करते हो, जल देते हो, (तत्र) उस उस देश में (कर्जम्) पृष्टिकारक अन्न और (सुमितं च पिन्वत) प्रजा के भीतर उत्तम मित, श्रुभ संकल्पों को भी पृष्ट करते हो।

उद्युती मुरुतस्ताँ इयर्त वृष्टियी विश्वी निवतस्पृणाति । एजाति ग्लहा कृत्येव तुकैरं तुन्दाना पत्येव जाया ॥ ३ ॥

भा०—हे ( महतः ) वायुगणो ! तुम (तान् ) उन ( उद्युतः ) जल से पूर्ण मेघों को ( इयत्तं ) प्रेरित कर धकेल कर लाम्रो । (या ) जिनसे होनेवाली ( वृष्टिः ) वर्षा ( विश्वा निवतः ) सब निम्न भागों श्रीर नीचे बहनेवाली निदयों को ( पृणाति ) पूर्ण कर दे । अथवा हे ( उद-प्रुतः महतः ) जल से पूर्ण मानसून वायुओ ! तुम ( तां=ताम् ) उस वृष्टि को ( इयर्त ) ला बरसाम्रो ( या वृष्टिः ) जो वृष्टि ( विश्वा निवतः पृणाति ) सब नदी नाजों को भर डालती है । (तुम्ना कन्या इव) जिस प्रकार पीड़ित, दु: खित कन्या अपने पिता को व्यथित, कम्पित

करती है और ( तुन्दाना जाया पत्या इव ) जिस प्रकार भय से व्यथित की अपने प्राणपति को व्यथित, कम्पित करती है उसी प्रकार ( ग्लहा ) मध्यमिका वाग्-विशुत् मानो व्यथित-सा होकर ( एरुम् ) प्रेरक मेच को भी ( एजाति ) कंपाती है।

[ २३ ] जलघाराणों हारा यन्त्र सञ्चालन । शन्तातिर्फ्रापः । आपो देवताः । १ अनुष्डुप् । २ त्रिपदा गायत्री । ३ परोष्णिक् । तृचं सक्तम् ॥

सुक्षुर्धास्तद्रपस्रो दिवा नर्सं च सुस्नुर्धाः । वरेण्यकतुरहमुपो देवीरुपंह्रये ॥ १॥ अ १० १० ॥ ॥

भा०—(तत्) उस अनादि अनन्त जीवन-रस को (ससुषीः) निरन्तर बहानेवाली (अपसः) ब्रह्माण्ड निर्मापक ब्राक्तिधाराएं या जल्धाराएं (दिवा नक्तं च) रात भौर दिन (ससुषीः) बहनेवाली जल्धाराओं के समान बराबर चलती ही रहती हैं। (वरेण्य-क्रतुः) सब से वरण करने योग्य क्रतु = ज्ञान और कर्म से युक्त (अपः) व्यापक प्रकृति शक्तियों को (उप-ह्ये) अपने समीप ही अपनी हुक्सत में रखता हूं। अधन-में (वरेण्य-क्रतुः) उत्तम ज्ञान और कर्मवाला पुरुष उन दिव्य शक्तिसम्पन्न (अपः) जलों को (उप-ह्ये) अपने कलायन्त्रादि हारा अधीन रखता हूं।

<mark>ओता आपः कर्मेण्या मुञ्चीन्त्वतः प्रतीतये । सुद्यः क्रण्वन्त्वेतवे।।२॥</mark>

भा०—(ओताः) निरन्तर बंधी धारा से बहनेवाली (आपः) जल-धाराएं ही (कर्मण्याः) कर्म, क्रियाशक्ति उत्पन्न करने में समर्थ होती हैं। हे पुरुषो (प्रणीतये) अपने यन्त्रों को उत्तम रीति से चलाने के लिए उन जलधारास्रों को (इतः) इस रीति या इस निर्दिष्ट मार्ग से(मुखन्तु) छोड़ दो कि (एतवे) गति देने के लिये ये (अपः) जलधाराएं भी (सद्यः) शीघ्र ही (कृण्वन्तु) किया करें।

जलधारात्रों की शक्ति से यन्त्र चलाने का इसमें उपदेश है कि निरन्तर बहती धारा से शक्ति उत्पन्न करो श्रीर शीघ चलने वाला यन्त्र चलाओ।

> देवस्य सिवतुः स्वे कभै कृण्वन्तु मार्जुपाः । शं नौ भवन्त्वप ओषधीः शिवाः ॥ ३॥

भा०—(सिवतुः) सबके थेरक, उत्पादक (देवस्य) प्रकाशमान देव की (सिव) थेरणा में (मानुषाः) सब मनुष्य (कर्म) अपना अपना नियत काम (कृष्वन्तु) करें। (भोषधीः) ताप की धारण करनेवाले (अपः) जल (नः) हमें (शिवाः) सुखकारी और शान्तिदायक हों।

[ २४ ] हृदय-रोग पर जल चिकित्सा । श्रंतातिर्ऋषः । आपो देवताः । १-३ अनुष्डम् । तृचं सक्तम् ॥ हिमचतः प्र स्रवन्ति सिन्धौ समह संगुमः । आपो ह मह्यं तद् देवीर्ददन् हृद्योतभेषुजम् ॥ १॥

मा॰—(हिमवतः) हिमवाले पर्वतों से जो जलधाराएं (प्रस्नवन्ति) वह कर आती हैं उनका (सिन्धौ) बहनेवाले बढ़े प्रवाहों में (समह) एक ही साथ (संगमः) मेल हो जाता है। (तद्) तब (देवीः) दिव्य गुणों से युक्त (आपः) वे जल (महां) मुझे (हचीत मेषजं ददन्) हदय की पीड़ा के रोग को अच्छा करने का लाभ देती हैं। अर्थात् हिमवाले पर्वतों से बहती हुई जलधाराश्रों में उनमें नाना प्रकार के गुणों के एकन्न मिल जाने से हदय के रोग को नाश करने का विशेष गुण होता है।

यन्में अक्ष्योर दिद्यात पाष्ण्यों: प्रपदोश्च यत्।
आपस्तत् सर्वे निष्करन् भिषजां सुभिषक्तमाः॥२॥
भा०—( यत् ) जो रोंग (मे ) मेरे (अक्ष्योः ) आंखों और
(पाष्ण्यों: ) एदियों और (प्रपदोः च) पैरों के अगले हिस्सों में (आवि-द्योत ) जलन पैदा करता है (तत् सर्व ) उस सब रोग को (आपः ) जल्लधाराएं (निष्करन् ) दूर कर देती हैं, क्योंकि वे ही (भिषजां) सब ओषधियों में (सुभिषक्-तमाः) उत्तम रोग की चिकित्सा करनेहारी हैं।

सिन्धुपत्नीः सिन्धुराज्ञीः सर्वा या नद्यांस्थन ।

दत्त नस्तस्यं भेषुजं तेनां वो भुनजामहै ॥ ३ ॥ भा०—(सिन्धु-पत्नीः) अपने निरन्तर प्रवाह को पालने वाली, सदा-बहार श्रीर (सिन्धु-राज्ञीः) नित्य बहते प्रवाह से शोभा देनेवाली (याः) जितनी विशाल (नद्यः) बड़ी निद्यां (स्थन) हैं। हे निद्यों! तुम सब (नः) हम मनुष्यों को (तस्य) उस पीड़ाकर रोग के (भेष-जम्) निवारक ओषधि का (दत्त) प्रदान करो। (तेन) उसके बल पर ही हम (वः) तुम सब निद्यों का (भुनजामहै) उपभोग करें। निद्यों के कारण ही हम स्वस्थ रहकर निद्यों का आनन्द लोभ उठाते हैं।

**→>** ÷ ←

[ २५ ] कराठमाला रोग का निदान भौर चिकित्सा । शुनःशेष ऋषिः । मन्याविनाशनं देवता । १-३ अनुष्टुभः । तुर्चे सक्तम् ॥

पर्ञ्चं च याः पश्चाराचे संयन्ति मन्यो अभि । इतस्ताः सर्वी नश्यन्तु वाका अपिवितामिव ॥ १ ॥

भाग्ना के के अपर के भाग में (याः) जो (पञ्च च पन्चाशत् च) पचपन प्रकार की (मन्याः) गण्डमालाएं (अभि संयन्ति) आ जाती हैं (ताः) वे सब (अपन्तिताम्) अप=बुरे माहे के सञ्चयों से उत्पन्न (पाकाः इव ) पाक=पकी फ़ुन्सियों के समान होती हैं (ताः सर्वाः ) वेःसव (इतः ) यहां से (नश्यन्तु ) दूर हो जायं। सृप्त च याः संप्तृतिश्च सुंयन्ति श्रेब्यां आभि । इतस्ताः० ॥ २ ॥

भा० — और (या:) जो ( ग्रेब्या:) गर्दन में होनेवाली (सप्त च सप्ति: च) ७७ (सतहत्तर) प्रकार की गंडमालाएं ( अभि संयन्ति ) गर्दन पर आ जाती हैं (ता:) वे भी (अप चिताम वाका: इव) बुरे माद्दे के संचय से उत्पन्न फोड़ों के समान होती हैं। (ता: सर्वा: इत: नश्यन्तु) वे सब इस गर्दन भाग से नष्ट हो जायं।

> नर्व च या नंदातिश्च संयन्ति स्कन्ध्यी अभि। इतस्ताः सर्वी मदयन्तु वाका श्रेषुचितामिव॥३॥

भा०—( नव च नवितः च याः ) जो निन्यानवे प्रकार की गंद-माकाएं ( स्कन्ध्याः ) कन्धे के चारों ओर (अभि संयन्ति) आजाती हैं। जे भी ( अपचितां वाका इव ) बुरे माद्दे के फोड़ों के समान ( ताः सर्वा इतः नर्यन्तु ) इस स्कन्ध भाग से नष्ट हो जायं।

डा० बाईज 'हिन्दूसिस्टम आफ्र मैडिसन'' में लिखते हैं—'जब छोटी र गोदियां (Tumours) बेर के फल के समान गला, नईन, कंध और पीठ पर उठती हैं तो वे कफ्र दोष से बढ़ जाती हैं और शनै: र बदती जाती हैं। उनको 'अपचि' कहते हैं।

#### ---

[ २६ ] पाप के भावों पर वश करना।
जहां ऋषिः। पाम्पा देवता। १, ३ अनुष्डमः। त्वं सक्तम्॥
अव मा पाप्मन्तस्य छुदो सन् मृंदयासि नः।
आ मा भद्रस्य छोके पाप्मन् ध्रेह्यविद्वतम्॥ १॥

भा० — हे (पाष्मन्) पाप के भाव! (मा अवस्त ) मुझसे परे रह। तू (वशी सन्) वश में आकर (नः) हमारे (सृद्ध्यासि) सुख का कारण हो। हे पाष्मन्! पाप के भाव (मां) मुझको (अविहुतम्) सरल, निष्कपट रूप में (भद्रस्य लोके) सुख, कल्याणमय लोक में (आधिह) रहने दे। मनुष्य सदा यही भावना करे कि पाप मुझसे परे रहें और में सदा उस पर वश करके रहूं। सरल, निष्कपट रूप से कल्याण-मय लोक में निवास करूं।

यो नेः पाष्म्रन् न जहां मि तर्मु त्वा जहिमो व्यम् । प्रथामनु व्यावतनेनेन्यं पाष्मानु पद्यताम् ॥ २ ॥

भा०—हे पाप्मन् ! पाप के भाव ! ( मः ) हमें ( यः ) जो तू (न जहासि) नहीं छोड़ता तो ( तम् ) उस ( त्वा उ ) तुझको ही (वयम्) हम स्वयं ( जिहमः ) परित्याग करते हैं । ( पथाम् ) सत्पथ से ( वि-आवर्त्तने) उट्टे अर्थात् असत्पथ में वर्त्तमान (अन्यम्) अन्य जन को ही जो कि हम सत्पथ गामियों से मिन्न मार्ग में चलनेवाला है ( पाप्मा ) पाप ( अनुपद्यताम् ) प्राप्त हुआ करता है ।

> श्रुन्यत्रास्मन्न्युच्यतु सहस्राक्षो अमेर्त्यः । यं द्वेषाम तमृच्छतु यमु द्विष्मस्तमिज्जहि ॥ ३॥

भा०—(अमर्थः) मनुष्यों के अयोग्य पाप (सहस्राक्षः) हजारों का जो क्षय करता है (अस्मत्) हमसे (अन्यत्र) पृथक् (नि-उच्यतु) ही रहे। (यं द्वेषाम) जिस मार्ग के प्रति हम प्रेम नहीं करते (तम् अव्यक्त्र) उसी मार्ग में वह रहे (यम् उ द्विष्मः) जिस मार्ग के साथ हम सन्मार्गियों का अनुराग नहीं (तम् इत्) उस मार्ग का (जहि) बाहा ही हो जाव।

[ २७ ] राज और राजदूतों का भादर ।

भगुर्ऋषः । यमो निर्श्वतिर्वा देवता । १, २ जगत्यौ । २ त्रिष्डप् । तृचं सक्तम् ॥ देवाः कृपोतं इष्वितो यदिच्छन् दूतो निर्त्कत्या इदमाज्यामं । तस्मा अर्चाम कृणवाम् निष्कृतिं शं नी अस्तु द्विपदे शं चतुष्पदे ॥ १॥ ४० १० । १६४ । १।।

भा०—विद्वान् राजदूतों के साथ करने योग्य व्यवहार का उपदेश करते हैं। हे (देवा:) विद्वान् पुरुषो ! (निर्ऋत्याः) कष्टदायी विपत्तियों या सेनाओं का (दूतः) ज्ञान कराने या दूर करनेवाला (कपोतः) कपोत के समान संदेश-हर, विद्वान् पुरुष (यद्) जब (इषितः) किसी से प्रेरित या शेषित होकर या (इच्छन्) स्वयं अपनी अभिजाधा से (इदम्) हमारे घर में,हमारे पास (आजगाम) आ जाय (तस्मा अर्चाम) तब उसको हम बड़े आद्र से पूजें। उसकी उपेचा न करें और उसके (निः कृतिम् कृणवाम) अम का प्रतिकार करें जिससे वह (नः) हमारे (द्वपदे) मनुष्यों और (चनुष्पदे) चीपायों को (शं) सुख कल्याणकारी (अस्तु) हो। इसी से कपोत पची द्वारा दूत का कार्य लेना भी सूचितः होता है।

शिवः क्योतं इषितो नी अस्त्वनागा देवाः शकुनो गृहं नः। अग्निहिं विमो जुषती हविनेः परि हेतिः पृक्षिणी नो वृणक्तु ॥२॥ भा०—(इषितः) किसी से प्रेरित (कपोतः) विशेष लक्षणों से युक्त संदेशहर विद्वान् (नः) हमें (शिवाः) शुभ ही ( अस्तु ) हो। हे (देवाः)

कवते रोतच् उणादिर्वस्य चः पः । उणा० १ । ६२ ॥ वर्णयित दर्शयित इति कपोतः । अस्य स्कस्य ऋग्वेदे कपोतो नैऋत ऋषिः कपोतोपहतौ प्रायश्चित्ते वैश्वदेवं देवता । विश्वदेवा देवता इक्षि
 क्षेमकरणः ।

विद्वान् पुरुषो ! (शकुनः ) क्योंकि वह शक्तिशाली होकर भी (नः ) हमारे (गृहं) घर के प्रति (अनागाः) कोई अपराध या हानि न पहुंचानें। वह (अग्नः) अग्नि=आहवनीय अग्नि (हि) के समान (विप्रः) मेधावी पुरुष (नः) हमारे (हिनः) चरु के समान पवित्र अन्न को (जुषताम्) प्रेम से स्वीकार करे। जिससे (पिक्षणी) पंश्वों से युक्त (हितः) आयुध बाण या सेना (नः) हम से (पिर वृणकु) चारों ओर से बच्च अर्थात् दूर रहे, हमें न छमे। अर्थात् पराये राष्ट्र के भेजे राजदूत के साथ आदर से वर्ताव करे, उसको अन्न-भोजन का प्रबन्ध कर दे नहीं तो उसके साथ दुर्ववहार कर के भावी में भयंकर राष्ट्रकलह उत्पन्न होते हैं और भयानक अस्त्रों का प्रहार होता है।

हेतिः पक्षिणीं ने द्भात्यसमानाष्ट्री पदं क्रणुते अग्नियाने। शिवो गोभ्य उत पुरुषभ्यो नो अस्तु मा नो देवा इह हिंसीत् कृपोर्तः॥३॥ अ॰१०।१६४।१३॥

भा०—(पित्रणी) पंखों से युक्क (हेतिः) आयुध, बाण या सेना (अस्मान् ) हमें (न दभाति) नहीं विनाश करे। (आष्ट्री) शक्तिमान् राजा (अग्निधाने) अग्निशाला में (पदं कृणुते) पैर रक्खे, और वहां विद्वान् दृत से अग्नि की साची में बात करे। (नः) हमारे (गोभ्यः) गौओं और (पुरुषेभ्यः) मनुष्यों के लिए भी (शिवः) कल्याण (अस्तु) हो। हे (देवाः) विद्वान् पुरुषों! (कपोतः) प्योंक सक्षणवान् विद्वान् दृत-सूचक (इह) यहां (नः मा हिंसीत्) हमें विनाश न करे। इस मन्त्र के अनुसार ग्राचीन काल में राजा लोग प्रायः अग्नि-

३-'माष्ट्यां पदं कृणुते', 'शं नो गोभ्यः पुरुषेभ्यश्चास्तु, 'यो नः हिंसीदिह-देवा कृपोताः' इति ऋ ।

शाका में दूतों की बातें सुना करते थे। देवाः=विद्वान् लोक जो राज-सभाओं के सभासद् हैं। निर्ऋतिः=शत्रु का आक्रमण रूप विपत्ति। पिंचणी हेतिः=सेना जिसके दोनों पक्ष कहाते हैं।

#### -

# [ २८ ] राजा भीर राजदूत के व्यवहार ।

भगुऋषिः । यमो निऋतिक्ष देवते । १ त्रिष्टुप् । ३ अनुष्टुप् । ३ जगती । तृचं सक्तम् ॥

अचा कृपोतं नुद्दत प्रणोद्दमिषु मदन्तः परि गां नियामः। सं लोभयन्तो दुरिता पदानि हित्वा न ऊर्जे प्रपदात् पर्थिष्ठः॥१॥ अ० १०। १६४॥ ५॥

भा०—( ऋचा ) उत्तम अर्चना, आदर सत्कार से (प्रणोदम् )
ि शिक्षा प्राप्त, स्तुति योग्य (कपोतं ) विशेष लक्षण या वर्णयुक्त विद्वान्
राजदूत को आप लोग भी ( तुदत ) अपना संदेशहर बना बना कर
भेजो। इस भी (इपम् ) अपनी अभिकाषा को ( मदन्तः ) हर्षप्रवेक
(गां परिनयामः ) इस पृथ्वी में सब धोर पहुंचावें । (दुरितानि
पदानि ) दुःखदायी स्थानों का ( सं लोभयन्तः ) विनाश करें।
वह हमारे ( ऊर्ज ) बल को ( हित्वा ) प्रहण करके स्वयं ( पथिष्ठः )
मार्ग तय करता हुआ ( प्र पदात् ) बराबर आगे बदता चला जाय।

राजा अपने तूतों को समस्त पृथिवी में भेजे, अपनी आज्ञाश्चों को [२८] १-(द्वि॰) 'नयध्वम्'। (तृ॰ च॰) 'संयोपयन्तो दुरितानि विधा हि व्वा न ऊर्ज प्रपतात् प्रतिष्ठः।' इति श्व०।

अस्य स्तास्य अपनेदे कपोतो नैऋते अपि: कपोतोपहते वैश्वदेवं प्राथिशत्ते

उसके द्वारा सर्वत्र प्रचारित करें । दुर्गम स्थानों को सुगम कर के वहां से राष्ट्र के हितार्थ ऊर्ज=बळ प्राप्त करके अगले देशों में प्रवेश करें ।

पर्ोमें विनर्मर्षत पर्ोमे गामनेषत ।

देवेष्वंकतु श्रवः क इमाँ आ दंधर्षति ॥ २ ॥

ख०१०। ११५। ५॥

भा०—(इमे) ये विद्वान् जोग (अग्निम् अर्धत) अग्नि के समान प्रकाशमान ज्ञानी विद्वान् को प्राप्त करते हैं (गाम् परि अनेपत) श्रीर समस्त पृथिवी का परिश्रमण या वेदवाणी का अभ्यास करते हैं। (देवेषु) विद्वानों में और राजाओं में भी (अव: श्रकत) इन्होंने अपना वल या यश प्राप्त किया है। (इमान्) अब इनकों (क:) कौन (आ दधर्षति) परास्त कर सकता है।

जो विद्वान दूतों को रखते समय पृथ्वी में पहुंच कर राजाओं में बल प्राप्त कर जे उनको विजय नहीं किया जा सकता। य,प्रथमः प्रवर्तमास्मसार्व बहुभ्यः पन्थीमनुपरपञ्चानः। यो उस्येशे द्विपदो यश्चतुष्पदस्तस्मै यमाय नमी अस्तु मृत्यवे॥३॥ प्र० दि० ऋ० १०। १४। १। प्र० दि०।। त० च० ऋ० १०। १६५। ४ त० च०।। १०। १२१। ३ त० च०।।

भा०—( यः) जो (प्रथमः) सब से श्रेष्ठ, सब से प्रथम (बहुभ्यः) श्रौर बहुत से लोगों के लिये ( पन्थाम् ) मार्ग को ( अनुपस्पन्नानः ) अपने पीछे दिखाता हुआ (प्रवतन् ) उच्च पद को प्राप्त किये है और जो ( अस्य द्विपदः ) इस मानव संसार (चतुष्पदः) श्रौर इस पश्च संसार का

२-(प्र० द्वि०) 'परिमे गामनेषत पर्यक्षिमहृषते' इति ऋ०। २-( तृ०) 'योऽस्य दूतः प्रहित एव तत्तस्मै' इति ऋ०। (प्र० द्वि०) 'परियिवांसं प्रवतो महीरनु बहुभ्याः पन्यामनुः पस्पशानम्' इति ऋ०।

(ईशे) स्वामी है (यमाय) सर्वनियन्ता (मृत्यवे) सब को वन्धनों से मुक्त करनेवाले (तस्मे) उस प्रभु को (नमः अस्तु) नमस्कार है। उक्त दोनों सूक्त अध्यात्मपरक भी हैं। अध्यात्म में (१) निर्ऋति=संसार (दूतः) क्लेश पाकर, कपोत=आत्मा किसी गुरु से प्रेरित होकर या स्वयं अपनी अभिलापा से (इदम्) प्रत्यक्ष परमात्मा को प्राप्त हो जाय तो उस आत्मा का आदर करो वह सबका कल्याणकरी है। (२)वही आत्मा शिव, निष्पाप, शक्तिमान् है और यह हमारा शरीर उसका गृह है। चही विप्र अग्नि है जो इस हिव स्तुति को स्वीकार करता है। (३) पिणी—हेति=पक्षपातवाली तृष्णा हमें न सतावे। वह सर्व भिल्ला अग्नि=आत्मा के स्थान पर भी आक्रमण कर देती है। हमारे पशु-इन्द्रियों और पुरुषों, प्राणों का कल्याण हों, वह आत्मा हमें आधात न करे।

(१) स्तुति या चेद-ज्ञान के अनुसार आत्मा को प्रेरित करे, हुई से अनुभव करते हुए वाणियों हा उच्चारण करे। दुष्ट विषयों का विनाश करते हुए उन का त्याग करे, देवयान मार्ग में गतिशील हमारा आत्मा उस ( ऊर्ज ) रसरूप ब्रह्म को प्राप्त हो। (२) योगी लोग उस अग्नि देव परमेश्वर को प्राप्त करते, वाणी का उच्चारण करते. या अपनी स्तुतियां उस तक पहुंचाते हैं और अपने प्राणों में बल धारण करते हैं अब उनका विजय कौन कर सकता है। (३) वह परमात्मा सबसे पूर्व बहुत से अन्य जीवों को मार्ग दिखाता हुआ सबसे उच्च स्थान मोक्ष में विराजता है वह सब पशु मनुष्यों का स्वामी, सर्वनियन्ता श्रीर बन्धन-मोचन है, उसको नमस्कार है।



### [ २१ ] राजदूतों के व्यवहार

भृगुर्ऋषि:। यमो निर्ऋतिश्च देवते। १-२ विराङ्नामगामत्री। ३ व्यवसाना सप्तपदा विरादृष्टि:। तृचं स्क्तम्॥ अमून् हेतिः पतितिणी न्येतु यदुर्क्को वद्ति मोघमेतत्। यद् वां क्पोतः पुरमुग्नौ कुणोति॥ १॥

ञ्च० १०। १६५ । ४ प्र० दि० ॥

भा०—(यत्) जब (उल्लुकः) उल्लुके समान कुटिल गुम्न दूत (मोधम्) व्यर्थ बात (वद्ति) बोलता है (यहा) या जब (कपोतः) विद्वान् दूत भी (अग्नी) अप्नि में, अप्नि के समान तेजस्वी राजा और (पदम् कृणोति) अपना अधिकार जमाना चाहता है तब (पतित्रणी) पक्षों वाली (हेतिः) धातक सेना (अमून) उन शत्रुश्चों पर (नि-एतु) जा चड़े।

यो ते दूतौ निर्भत इदमेतापिहितौ प्रहितौ वा गृहं नेः। कुपोते।लूकाभ्यामपदं तदस्तु ॥ २ ॥

भा०—हे (निर्ऋते) विपत्ते! (ते) तेरे (यौ दूती) जो दो प्रकार के दूत (इदम् नः गृहं) इस हमारे घर पर (अप्रहिती) विना भेजे या (प्र-हिती) भेजे हुए (एतः) आते हैं (तत्) तब, उस समय जब कि पूर्वोक्त प्रकार से सेना का आक्रमण हो जाय तब हमारा गृह (कपोत-उल्काभ्याम्) मूर्ख और बुद्धिमान् दोनों प्रकार के दूत पुरुषों के लिए (अपदम् अस्तु) आश्रय के लिये न हो। अर्थात् उस समय इम शत्रु के भले बुरे किसी भी प्रकार के राजदूत को आश्रय नहीं दें। अवैरहत्यायेदमा प्रत्यात् सुवीरताया इदमा संसद्यात्। प्राह्मेव प्रां वद् पराचीमन्नं संवत्म्। यथा यमस्य त्वा गृहेरसं प्रतिचाकशानाभूकं प्रतिचाकशान्॥३॥

[२६] १-'यदुल्को बदित मोधमेतद् यत्कपोतः पदमग्नौ कृणोति । यस्य दूतः
प्रहित एष पतत्तस्मै यमाय नमोऽस्तु सृत्यवे कि ऋ० । कपोतो
अभैद्रत ऋषिः । कपोतोपहतौ वैश्वदेवं देवता इति ऋग्वेदे प्रजापितिरिति क्षेमकरणः

भा०—युद्ध के समय राजदूतों के साथ किस सावधानी से वर्ताव करें इसका उपदेश करते हैं। (इदम्) चाहे यह राजदूत ( अवैर-हरणाय आपपत्यात्) वैर से हमारे पुरुषों का धात करने का उद्देश्य न लेंकर भी आया हो और चाहे (इदम्) वह (सुवीरतायाः आससद्यात्) अपनी अच्छी वीरता का ज़ोर दिखलाने ही आया हो, दोनों दक्षाश्रों में (पराक् एव) दूर रह कर ही (पराचीम संवतम्) दूर की वेदी या आसन पर खड़ा रह कर (परा वद) दूर से ही अपना संदेश कहे। (यथा) जिससे हे दूत! (खा) तुझे राजसभा के छोग (यमस्य गृहे) नियन्ता राजा के घर में (अरसम्) निर्वल रूप में (प्रति चाकशान्) देखें श्रीर (आभूकं प्रति चाकशान्) सामर्थ्यहीन, नाचीज जाने।

#### west.

### [३०] राजा के कर्त्तव्य

उपरिवभव ऋषिः । शमी देवता । १ जगती । २ त्रिष्टुप् । ३ चतुष्पदा ककुम्मती अनुष्टुप् । तुन्तं सक्तम् ॥

हेवा हुमं मधुना संयुतं यवं सरस्वत्यामधि मणावचक्षेषुः। इन्द्रं आसीत् सीरपतिः द्यातकतुः कीनाशा आसन् मुरुतंः सुदानवः॥१॥ ॥ ॥ १० ६१।२॥

भा० — जो की खेती के दृष्टान्त से राष्ट्र के शासन का वर्णन करते हैं । (देवा:) देव विद्वान लोग (इमं) इस (यवं) जी धान्य को जिस प्रकार (सरस्वत्याम्) नदी के तट पर (मणी) उत्तम भूमि में (अच-कृषु:) इल जोत कर बोते हैं और उत्तम फसल प्राप्त करते हैं उसी प्रकार (देवा:) विद्वान शासक लोग भी (सप्तना) उत्तम धन धान्य समृद्धि से (सं-युतम्) सम्पन्न (यवम्) इस समृहित राष्ट्र को (सरस्वत्यां भणी) सरस्वती-सत्यवाणी धर्म पुस्तक [कोडूबुक ] के आधार पर

उत्तम पुरुषों के आश्रय पर ( अचर्क्षपुः ) चलाते हैं। इस राष्ट्ररूप खेती में (सीरपितः ) हलका स्वामी (इन्द्रः, आसीत् ) राजा होता है जो ( शतकतुः ) सैकड़ों फल और ज्ञान सामध्यों से युक्त होता है। और ( सु-दानवः ) उत्तम दानशील, उदार ( मरुतः ) प्रजागण खोगा ( कीनाशाः ) किसानों के समान ( आसन् ) होते हैं।

यस्ते मदीवकेशो विकेशो येनीभिहस्यं पुर्धं कृणोर्षि । आरात् त्वदुन्या वनीनि बृक्षि त्वं शामि श्वतवस्था वि रोह॥२॥

भा०—शमी बृक्ष के दृष्टान्त से राजा के कर्त्तव्यों का उपदेश करते हैं। हे शमि! शत्रुओं को शमन करने हारी शक्ति! शमी के मद या रस के समान (ते) तेरा (यः) जो (मदः) हुएँ या उन्माद (अव-केशः) वालों को खोळने वाला (वि-केशः) या वालों को विकृत कर देने वाला है जिससे तू (पुरुषं अभिदृस्यं कृणोषि) पुरुष को उपहास का पात्र बना देती है हे शमि! उस मद से (शत-वृद्शा) सैकड़ों शाखावाली होकर (त्वं) तू शमी वृक्ष के समान ही (विरोह) बढ़। (त्वत् आरात्) तेरे पास से (अन्या बनानि) श्रीर वृद्धों के समान उच्छेद करने योग्य विरोधी राजाओं को (वृद्धि) काट दालता हूं।

राजा का मद अपने अधीन आए शष्टु की चाहे तो इतनी दुदैशा करे उसके बाल खुलनादे या मूंड दे और उसको सबका उपहासका पात्र बनादे। मन्त्री आस पास के और राजाओं का नाश कर राजा को मुक्य बनाता है और सब राज्य प्रबन्ध को, राजा को मूज में रखकर, उसके शाखा रूप में रख देता हैं। इससे राज्य की शक्ति बढ़ती है।

मातेव पुत्रभ्यो मुड केरीभ्यः शमि॥ ३॥

भा०-(शमि) हे शमि ! हे शान्तिकारिकी राजशके ! राजसभे ! हे

( बृहत्पलाशे ) बढ़े ज्ञान सम्पन्न पुरुषों से सम्पन्न, हे (सुभगे) ऐश्वर्य सम्पन्न ! हे (वर्षबृद्धे) सुलादि वर्षण करने में सबसे अधिक बलशालिनी हे (ऋतावरी) सब सत्य ज्ञान=विज्ञान एवं कानृन की रक्षा करने वाली! तू (केशेन्यः) केशों को, राष्ट्र के सुन्दर मूर्धन्य पुरुषों को ( पुत्रेभ्यः माता इव ) पुत्रों को माता के समान ( मृह ) सुली कर।

#### -

### [३१] सूर्यादि लोक-परिश्रमण।

उपरिवक्षव ऋषिः । गौदेवता । गायत्रं छन्दः । तृचं स्क्रम् ।।

आयं गौः पृक्षिरक्रमीद्संदन्मातंर पुरः । पितरं च प्रयन्तस्व/ः॥१॥
वजुः ३। ६ ॥ ऋ०१०। १८६ । १ ॥ साम० दृ० ६ । १४ । ४ ॥

भा०—( अयं गौ: ) ये गतिशील आदित्य आदि लोक ( पृक्षिः ) समस्त रसों का और ध्योतियों का प्रहण करने हारे होकर ( आ-अक्र-मीत् ) चारों तरफ घूम रहे हैं। श्रीर ( मातरं पुरः ) अपने बनाने वाले मूलकारण के सहित ( स्वः ) तेजःस्वरूप ( पितरं च ) अपने परिपालक विशाल लोक की भी ( प्रयन् च ) प्रदक्षिणा करते हैं।

अर्थात् जिस प्रकार बालक माता के सहित पिता के साथ रहता और उसका वशवर्ती रहता है। इसी प्रकार चन्द्र पृथिवी के सहित सूर्य की परिक्रमा करता है पृथिवी अपने मूल सूर्य सहित किसी और नियामक जोक की प्रदक्षिणा-पथ पर गति करती है। इसका अध्यात्मिक अर्थ देखों सामवेद भाषाभाष्य पृ० ३३२।

अथवा—(अयं गौ:) यह पृथ्वी (पृश्चि: पृश्चिम्) सूर्यं के गिर्द (आ अक्रमीत्) चक्र लगाती हैं। इत्यादि योजना भी जानना।

<sup>[</sup> ३१ ] 'ऋग्वेदे सार्पराज्ञी ऋषिः । सूर्थः सार्पराज्ञी देवता ।

#### अन्तर्श्वरित रोचना अस्य प्राणाद्या<u>न</u>तः। व्यऽख्यनमहिषः स्वः॥२॥

मृ०१०।१८९। र ॥ साम० पू०। ६।१४। ४ ॥ यञ्च० ३। ७ ॥

भा०—(प्राणादपानतः) प्राण श्रीर अपान की किया करने वाले प्राणियों के (अन्तः) अन्दर (अस्य) इस सूर्य का (रोचना) प्रकाश श्रीर ताप (चरति) विचरता है। (महिपः) वह महान् सूर्य (स्वः) अन्तरिक्षलोक तथा खुलोक को भी (व्यख्यत्) प्रकाशित करता है।

ब्रिशद् धामा वि राजित वाक् पतिक्षो आशिश्रियत् । प्रति वस्तोरहर्द्धभिः ॥ ३ ॥

ऋ०१०। १६६। ३॥ यजु०३। ८।। साम० पु० ६। १४। ६॥

भा०—( प्रतिवस्तोः ) प्रतिदिन ( अहर्युंभिः ) दिन के उत्पादक सूर्य की किरणों के द्वारा ( वाक् ) उत्पन्न हुई २ वाणी ( त्रिंशत् धाम) दिन और रात के ३० मुहूर्तों में लगातार ( विराजित ) विराजमान रहती है, ( पतंगः अशिश्रियत् ) श्रीर सूर्य ही इस वाणी का मुख्य आश्रय या आधार है। अर्थात् वायुमण्डल में दिन रात नाना प्रकार की आवाज़ तथा गूँज हो रही है जो कि हमें स्थूल कानों से सुनाई नहीं देती श्रीर जिनकी विद्यमानता का कारण सूर्य की किरणें हैं।

॥ इति तृतीयोनुवाकः ॥

तत्र स्तान्येकादश, ऋचश्च त्रयस्त्रिशत ]



### [ ३२ ] दुष्टों के दमन का उपदेश।

१-२ चातन ऋषिः । अथर्वा ऋषिः । अग्निदेवता । १-२ त्रिष्टुभौ ।
२ प्रस्तार पंक्तिः । तृचं स्क्तम् ।।

२-( द्वि० ) 'अस्य प्राणादपानती' (तृ०) 'महिषो दिवम्' इति यज्ञः, साम०, ऋ०

अन्तर्दावे जुहुना स्वे⊴तद् यातुधानक्षयणं घृतेनी । आराद् रज्ञांकि प्रति दह त्वमण्ने न नो गृहाणामुपं तीतपासि॥१॥

भा०—विश्वकारी, पीड़ाकारी हुएों के नाश करने का उपदेश करते हैं। हे विद्वान लोगो! ( घृतेन ) जिस प्रकार घृत के द्वारा अग्नि में चरु आदि पदार्थ भरम कर दिये जाते हैं उसी प्रकार (घृतेन) घृत=बल के द्वारा ( यातुधान-क्षयणं ) पीड़ा देने वाले रोगों के नाश करनेवाले पदार्थों की ( दावे अन्तः ) विशाल अग्नियों में ( सु-जुहत ) उत्तम रीति से आहुति कर दो। और हे (अग्ने) अग्नि के समान जलाने वाले या शत्रुओं को परिताप देने हारे राजन्! ( आरात् ) तू दूर से ही (रह्णांस) राष्ट्र की ब्यवस्था और जन-समाज के जीवनसुख में विघन करने वाले दुष्ट, राक्षस, विघनकारी पुरुषों, रोगों और पीड़ाकारी जन्तुओं को ( प्रति दह ) भरम कर डाला। हे अग्ने! ( त्वं ) तू ( नः ) हमारे ( गृहाणाम्) गृहों को और घर के पुरुषों को ( न उप तीतपासि ) कभी पीड़ित न करना।

कृदो वो श्रीवा अर्घारेत् पिशाचाः पृष्टीवेंपि श्रणातु यातुधानाः । बुध्दि वो विश्पतीवीर्या युमेन समजीगमत् ॥ २ ॥

भा० है (पिशाचाः) मांस खाने वाले दुष्ट पुरुषो ! एवं मांस खा २ कर जीने पाले परभोजी (Paresites) रोगजन्तुओ ! (वः) तुम्हारी (श्रीवाः) गर्देनें (रुद्रः) रुद्र अर्थात् तुमको रुखाने वाला राजा और वैद्य (अरुरेत्) काट ले । और हे (यातुधानाः) पीड़ादायक जन्तुओ ! वही रुद्र (वः पृष्टीः) तुम छोगों की पीठों को (अपि) भी (श्रणातु) तोड़ ढाले । और (विश्वतोवीर्या) समस्त प्रकार के बखों वाली या सब ओर अपना बख दिखाने वाली (वीरुत्) नाना प्रकार से फैळने वाली ओपि सता जिस प्रकार रोग-जन्तुओं का नाज करती है

उसी प्रकार वह (विश्वतो वीर्यां) सर्व बतावती (वीरुत्) विशेष प्रकार से रोकने में समर्थ रुद्र की शक्ति (वः) तुम दुष्ट पुरुषों को (यमेन) व्यवस्था के साथ (सम् मजीगमत्) सम्बन्ध करे, जिससे ये राष्ट्र में पीड़ा न दें।

अभैयं मित्रावरुणाविहास्त<mark>ुं नोर्चिपात्रिणो सुदतं प्रतीर्चः।</mark> मा <u>ज्ञातारं मार्धितिष्ठां विदन्त मिथोविस्ना</u>ना उपयन्तु मृत्युम्॥३॥

भा०—हुष्टों का विनाश करने के लिये भेद-नीति का उपदेश करते हैं—(मित्रावरुणों) हे मित्र! हे वरुण अर्थात् हे राजन्! श्रीर हे सेनापते! (इह ) इस राष्ट्र में (अभयम् अस्तु) हमें सदा अभय रहे। (नः अत्रिणः) हमें खाजाने वाले दुष्ट पुरुषों को (अर्थिषा) अपने चमचमाते तेजस्वी अख से (प्रतीचः) पीछे, उत्तरे पैर (नुदवस्) फेर दो। वे लोग (मा ज्ञातारं विदन्त) किसी भी ज्ञानी को अपने नेता होने के लिये प्राप्त न करें प्रत्युत सदा मूर्खता में पड़े रहें। (मा प्रतिष्टां विदन्त) वे कभी मान, आदर और प्रतिष्ठा, दृदस्थित या कीर्ति को प्राप्त न करें। विदन्त (मिथः) परस्पर (विद्नानाः) एक दूसरे को विरोध से मारते हुए स्वयं (मृत्युम् उप यन्तु) मौत को प्राप्त होजायं। वे आपस में लड़कर अपना नाश करलें।

**→** 

[ ३३ ] इन्द्र, परमेश्वर की महिमा।

यस्येदमा रजे। युर्जस्तुजे जना वनं स्व/ः। इन्द्रस्य रन्त्यं बृहत्॥१॥

भा०—ईश्वर का वर्णन करते हैं—हे जनाः (यस्य) जिसका (इदम्) यह (रजः) समस्त अनुरन्जन करने वाला वैभव (युजः)

<sup>[</sup>६३] '१-वा रजो युजस्तुजे जने वनं स्वः' इति साम ।

योगसमाधि में उसके साथ मिलने वाले योगी के (आ तुने) सब ओर से पालन, रक्षा या बल सम्पादन करने के लिये हैं और जिस परमेश्वर का (वनं स्वः) भजन करना ही परम सुखकारक है उस (इन्द्रस्य) परमेश्वर का (रन्त्यम्) यह रमण करने योग्य धन-पृश्वर्य (बृह्द्) बहा भारी है।

नार्भृष आ दर्धमते घृषाणो धृष्तिः शर्वः ।

पुरा यथा ब्याधिः श्रव इन्द्रंस्य नाध्येषे दावः ॥ २ ॥ भा० — (यथा) जिस प्रकार (पुरा) पहले भी कभी (ब्यिधः) कोई पीड़ा देने वाला अत्याचारी पुरुष (इन्द्रस्य श्रवः) इन्द्र के यश को श्रीर (शवः) बल को (न आ-ध्ये) कभी दवा नहीं सका उसी प्रकार उसके (शवः) बल को अभीतक भी कोई (धिवतः ) बहा विजेता भी (न आ-ध्ये) दवाने में समर्थ नहीं हुआ है। बल्कि वह स्वयं (ध्पाणः) सब का दवानेवाला, सर्वविजयी (धिषतः शवः) सब अभिमानी विजेताओं के बल को (आ दध्यते) दवा लेता है।

स नी ददातु तां रायिमुरुं पिशक्रसंदशम्। इन्द्रः पतिस्तुविष्मो जनेष्वा ॥ ३॥

भा०—(सः) वह इन्द्र अर्थात् परमेश्वर (नः) हमें (तां) उस (उह)
महान्, विशाल, सर्वजोकन्यापी (पिशंग-संदर्श) तेजःस्वरूप, प्रभापटल
के रूप में प्रकट होनेवाली (रिथम्) शक्ति और धर्म का (ददातु) प्रदान
करें । वह (इन्द्रः) परमेश्वर (तुविस्तमः) सर्वशिक्षमान् होने के कारण

१. तुज हिंसायाम् पालने च । म्बादिः । तुजि हिंसाबलादानिकेतनेषु । चुरादिः । पट पुटि छुट तुजि मिज्यादयो भाषार्थाः । चुरादिः ॥ इत्येतेम्यः सम्पदादिभलक्षणो भावे क्विप् ।

२. सुपां सुपो भवन्ति इति षष्ठयाः स्थाने प्रथमाः। धृषितः कर्तरि कः।

सबका (पितः) पालक है और (जनेषु आ) समस्त प्राणियों और जनों में ब्यापक है।

[ ३४ ] परमेश्वर की स्तुति, प्रार्थना ।

चातन ऋषिः । अग्निर्देवता । १-४ गायत्र्यः पंचर्चे सुक्तम् ।

प्राप्तये वार्चमीरय वृष्टमाय क्षितीनाम् । स नः पर्धद्ति द्विषः ॥१॥

भा०—हे विद्वान पुरुष ! (जितीनां) समस्त भूमियों पर जलों की वर्षा करनेहारे मेघ के समान (क्षितीनाम्) समस्त प्रजाओं पर (वृषमाय) सुखों की वर्षा करनेहारे (अप्रये) उस ज्ञामवान सबके पथदर्शक, गुरु अप्रणी परमेश्वर की स्तुति के जिये (वाचं प्र ईरय) अपनी वाणी को प्रेरित कर (सः) वही ईश्वर (नः) हमें (द्विषः) भीतरी शत्रु काम आदि प्रवल दुर्भावों के (अति पर्वत् ) पार पहुंचा दे।

यो रक्षांसि निज्वैत्य्विसित्यमेन गोचिषा । स॰ ॥ २ ॥

भा०—(यः) जो ईश्वर (अग्निः) अग्नि, अग्नणी, नेता होकर अपने (तिग्मेन) तीक्ष्ण (शोचिषा) प्रताप तेज से (रक्षांसि) विद्यकारियों अर्थात् काम कोध आदि को (निजूर्वति) भून डालता और लुंजा कर देता है। (सः न द्विषः अतिपर्वत्) वह हमें हमारे इन अञ्चओं से पार कर दे।

यः पर्रस्याः परावतस्तिरो धन्वातिरोचेते । स॰ ॥३॥

ऋ० १० | १८७ | २ ।।

भा०—( यः ) जो परमेश्वर ( परस्या: परावत: ) दूर से भी दूरे अर्थात् ( धन्व तिरः ) युजोक श्रीर अन्तरिक्ष को भी पार कर (अतिरोध

<sup>[</sup>३४] १-ऋग्वेदे अस्य स्तास्य वत्स आग्नेय श्राधिः ।

२-(दि०) 'बृषा शुक्रेण' इति ऋ०।

चते ) सब से अधिक प्रकाशमान है (सः नः द्विपः अतिपर्यत् ) वह हमें हमारे शत्रुत्रों से पार करे।

यो विश्वाभि विपश्यति भुवना सं च पश्यति। स०॥ ४॥ भा०—(यः) जो (विश्वा भुवना) समस्त जोकों को (अभि विपश्यति) साक्षात् देख रहा है (संपश्यति च) और खूव अच्छी तरह से देखता है (सः) वह (नः) हमें (द्विषः अतिपर्यत्) शत्रुश्रों से पार करे।

यो श्रुस्य पारे रजसः शुको अग्निरजायत । स नः पर्पदति द्विषः॥४॥

भा०—(यः) जो ( ग्रुकः) ज्योतिः स्वरूप ( अस्य ) इस समस्त ( रजसः पारे ) रजः अर्थात् लोक समूह के पार या रजोनिर्मित प्राकृत संसार से परे ( अग्निः) जानमय उसमें जीन होनेवाला ( अजायत ) विद्यमान है (सः नः ) वह हमें (द्विषः ) द्वेप=अग्नीति के पदार्थ-कर्म-बन्धनों अर्थात् सकाम कर्मों के बन्धनों से (अति पर्यत्) पार करे, मुक्त करे।

#### 2

#### [ ३५ ] ईश्वर स्तुति, प्रार्थना ।

कौशिक ऋषिः । वैद्यानरा देवता । गायतं छन्दः । तत्रं सूक्तम् ॥ वैद्यानरो न ऊत्यय आ प्रयातु परावर्तः । आग्निनः सुष्टुतीरुपाशिः यजु० १८ । ७२ । १७ । ८॥

भा०—(वैश्वानरः) समस्त मनुष्यों का कल्याणकारी, समस्त आत्माओं में न्यापक या सब पदार्थों का नेता प्रभु (नः उतये) हमारी रक्षा के जिए (परावतः) दूर देश से भी (आ प्र यातु) आवे। अर्थात्

१. अग्नि: अक्रोपनो अवति ( निरु )।

<sup>[</sup>३५] १, (तु०) अधिकम्थेन वाहसा इति यजुक १७।८॥

चाहे जितनी भी दूर हो तब भी वह हमारी रक्षा करे। वही (अग्नि:) ज्ञानप्रकाशस्वरूप होकर (नः) हमारी (सु स्तुतीः) उत्तम स्तुतियौँ को (उप) स्वीकार करे।

ब्रैश्वानुरो न आगमंदिमं युक्तं सजूरुपं । अग्निहक्थेष्वंहसु ॥२॥

भा०—( वेश्वानरः ) समस्त आत्माश्रों का हितकारी प्रभु ( नः ) हमारे ( इयम् ) इस ( यज्ञम् ) उपासना यज्ञ में ( सजूः ) प्रेम प्रदर्शन करता हुआ ( उप आगमत् ) आवे । वही ( अग्निः ) प्रकाशस्वरूप या इमारा अग्रणी ( अहसु ) प्राप्त करने योग्य ( उक्थेषु ) प्रशंसनीय कार्यों में भी ( उप ) हमारा साथ दे ।

बैरबानुरोङ्गिरमां स्तोममुक्थं च चाक्लपत्।

ऐषु द्युम्नं स्व/र्यमत्॥३॥

भा०—(वैश्वानरः) समस्त जीवों का कल्याणकारी प्रभु (अगि-रसां) ज्ञानवान पुरुषों की (स्तोमम्) स्तुतियों श्रीर ( उनथं) कहे वचन या उच्चारण किये वेदमन्त्र को (च) भी (चाक्कृपत्) समर्थ, सफल या फल-उत्पादन में समर्थ करता है। वही (स्वः) प्रकाशस्वरूप और सुखमय प्रभु (एषु) इन ज्ञानियों को (धुम्नं) प्रकाश, धन और ज्ञान (का यमत्) प्रदान करता है।

### ि ३६ । ईश्वर की प्रार्थना

स्वस्त्ययनकाम अथर्ती ऋषिः । विशिद्देवता । गायत्रं छन्दः । तृचं सक्तम् ॥ ऋताचानं चेश्वानरमृतस्य ज्योतिष्टरपतिम् । अर्जस्रं प्रमेमीमहे॥१॥ यज्ञ० २६ । ६ ॥

भार- (ऋतावानम् ) सत्यज्ञानवान् (ऋतस्य ज्योतिषः पतिम् ) जीवनमय ज्योति अर्थात् चेतना के परिपाछक (अजस्वम्) निरन्तर

विद्यमान अर्थात् नित्य ( धर्मं ) प्रकाशस्वरूप ( वैश्वानरम् ) परमेश्वर की ( ईमहे ) इम नित्य प्रार्थना करते हैं ।

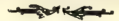
स विश्वा प्रति चाक्लृप ऋत्रत्स्त्रते वृशी। युक्रस्य वय उक्तिरन्॥ २॥ साम० २। १०४८॥

भा०—(सः) वह परमेश्वर (विश्वा) समस्त प्राणियों को, समस्त पदार्थों को (प्रति चाक्छपे) बनाता, उनको प्रेरित करता और शक्ति देता है। वह (वशी) सब पर वद्या करनेहारा (यज्ञस्य) संवरसर रूप यज्ञ-पुरुष के (वयः) काल को (उत्तरन्) विभक्त करता हुआ या (यज्ञस्य वयः उत्तरन्) यज्ञ=यज्ञाहुति के (वयः) अञ्चों को अप्ति के समान सर्वत्र फैलाता हुआ या इस महान् सृष्टिचक में होने वाले भूत संघों के परस्पर संगम रूप यज्ञ के (वयः) जीवन को (वित्तरन्) सर्वत्र प्रकट करता हुआ (श्वत्न उत्त स्वते) इहों श्वतुश्रों का निर्माण करता है।

**मु**ग्निः परेषु धामसु कामो भुतस्य भव्यस्य ।

सुम्राडेको वि राजति ॥ ३ ॥ साम० २ । २०४९ ॥ बजु० १२।११७ ॥

भा०—वही परमातमा ( परेषु भामसु ) उत्कृष्ट, सुद्रवर्ती प्रकाश-मान छोकों में भी ( भक्षिः ) प्रकाशक भक्षि है। वह (भूतस्य ) उत्पन्न पदार्थ और ( भन्यस्व ) आगे उत्पन्न होनेवाले भविष्य के गर्भ में छिपे पदार्थों का भी ( कामः ) उत्पादक भारम्भक संकल्प है। वही ( एकः सम्राट्) समस्त छोकों का एकमात्र प्रकाशक,स्वयं सब में अकेला प्रकाश-मय, सबका एक महेश्वर ( बिराजित ) विशेष रूप से विराजमान है।



१-'य इदं प्रतिपत्रथे' ( तु० ) 'यद्यस्य स्वः' इति साम० । ६-( प्र• ) 'मरिनः प्रियेषु' इति यजु० ।

#### [ ३७ ] कठोर भाषण से बचना।

स्वस्त्ययनकामोऽधर्वा ऋषिः । चन्द्रमा देवता । अनुष्डुप् । त्वं स्ताम् ॥

उप प्रागांत् सहस्रात्तो युक्ता ग्रुपथो रथम्.। श्रुप्तारमन्द्रिक्छन् ममु वृक्षं हुवाविमतो गृहम् ॥ १॥

भा०—(सहस-अक्षः) हज़ारों आंखों वाला या इन्द्रियों में उत्तेजना पैदा करनेवाला (शपथः) शपथ=कठोर वचन रूप राजा तू (रथम् युक्षा) रथ जोड़ कर (उप म अगात्) सब तक मली प्रकार पहुँच जाता है। (तृक इव) जिस प्रकार मेडिया गन्ध के पीछे (अवि-मतः) भेड़ पालनेवाले के घर तक पहुँच जाता है इसी प्रकार वह शपथ रूप राजा भी (मम शहारम्) मेरे ऊपर व्यर्थ दोषारोपण करनेवाले का (अनु-इच्छन्) पता खगाता हुआ उस अपराधी को जा पकड़े और उसे दण्ड दे।

परि णो घुङ्धि शपथ हृदम्प्रिरिंवा दहन्। शुप्तारमत्रे नो जहि दिवो वृक्षमिवाशनिः॥२॥

भा०—हे (शपथ) शपथ ! कठोर वचन-रूप राजन् ! (अग्नि: इव)
अग्नि जिस्र प्रकार ( हृदम् ) तालाव को ( अदहन् )
नहीं बनाता हुआ उसे छोड़ जाता है, उसी प्रकार तू (न: अदहन्) हमें
बिना जलाये (पिर गृल्धि) सदा के लिए छोड़ दे। (दिन:, अशिनः)
आकाश से गिरनेवाली विजली जिस प्रकार ( गृक्षम् इव ) वृक्ष को मार
जाती है और भीतर से जला देती है उसी प्रकार (नः ) हम में से
( शप्तारम् ) व्यर्थ तुरा भला कहनेवाले शाप देनेवाले ( अत्र ) इस
जीवन में ( जिहि ) हे शाप ! तू नष्ट कर देता, उसकों भीतर २ जला
देता है।

यो नः शपादश्यतः शपतो यश्चे नः शपति । शुने पेष्ट्रिम्यावनामं तं प्रत्यस्यामि मृत्यवे॥ ३॥

भा०—(नः) हममें से (यः) जो (अशपतः) गाली या कटोर वचन कहते हुशों के प्रति (शपात्) कटोर वचन कहता है या (यः च) जो (शपतः नः) कटोर वचन कहते हुश्रों के भी प्रति (शपात्) कटोर वचन कहते हुश्रों के भी प्रति (शपात्) कटोर वचन कहता है (तं) उस पुरुष को (शुनः) कुत्तं की (अवक्षामम्) सूखी (पेष्ट्रं हव) रोटी के समान (मृत्यवे) मौत के आगे (प्रत्यस्थामि) डाल हूं।

कठोर वचन या गाली देते हुए पुरुष के प्रति मनुष्य अपनी प्रयक्ष इन्छा-शक्ति का इसी प्रकार प्रयोग करे और विचारे कि कठोर वक्ता के कठोर वचन स्वयं उसी को दण्ड देते हैं उसके दिल को कप्ट पहुँचाते हैं इम पर उसका प्रभाव न पड़े जैसे कि आग का पानी के तालाव पर नहीं पड़ता। वह अपने कठोर वचनों से विजली से मरे बुक्ष के समान मीतर भीतर जलता रहता है और जो ब्यर्थ हम पर जले और बके या उसे समझाने के लिए हमारे कुछ कठोर कहने पर पागल होकर हम पर बके झके तो उसको तुच्छ सा जानकर अपनी मौत मरने देना चाहिए स्वयं उस पर हाथ न चलाना चाहिए।

# ्रिट्] तेज की प्रार्थना।

वर्चस्कामोऽथर्वा ऋषिः । बृहस्पति रुतस्विषिर्देवता । त्रिष्टुप् छन्देः । चतुर्ऋषं स्क्तम् ॥

भिंहे न्याघ उत या पृदाको त्विषिरम्नो ब्राह्मणे सूर्ये या। इन्द्रं या देवी सुभगा जजान सा न ऐतु वर्धसा सांविदाना ॥१॥ भा०—( या त्विषिः ) जो तेज या कान्ति, ज्योति, शक्ति (सिंहे) सिंह में (ब्याघ्रे) ब्याघ्र में (उत) श्रीर (या) जो तेज (पृदाकी) महा अजगर में है श्रीर (या) जो तेज (अश्री) अधि में (ब्राह्मणे) ब्राह्मण अर्थात् ब्रह्मज्ञानी में श्रीर (स्यें) सूर्य में है और (या सु-भगा देवी) सीभाग्यमयी दिव्य कान्ति (इन्द्रम्) पुरुप को इन्द्र=ऐश्वयं-वान् राजा (जजान) बनाती है (सा) वह (नः) हमें (वर्चसा) तेज, ब्रह्मवर्चस से (सं-विदाना) सम्पन्न करती हुई (एतु) प्राप्त हो या हस्तिनि ह्यीपिनि या हिर्ण्ये त्विषिर्ण्सु या गोष् पुरुषेषुः इन्द्रं ॥ २॥

भा०—(या) जो कान्ति (हस्तिनि) हाथी में भौर (हीपिनि) चीते में है श्रीर (या) जो कान्ति (हिरण्ये) सुवर्ण में और (अप्सु) जलों में है और (या) जो कान्ति (गोषु) गौश्रों में श्रीर (पुर्षेषु) युवा बलवान् पुरुषों में है श्रीर (या देवी सुभगा) जो सीभाग्य-मयी लक्ष्मी (हन्द्रम् जजान) राजा को उत्पन्न करती है (सा नः वर्चसा संविदाना एतु) वही लक्ष्मी कान्ति हम में तेज को धारण करती हुई हमें प्राप्त हो।

रथे मुत्तेष्वृत्मस्य वाजे वाते पूर्जन्ये वरुणस्य गुष्मे । इन्ट्रं० ॥३॥

भा०—(या सुभगा देवां) जो सौआग्यकारिणी दिच्य कान्ति (रथे) रथ में (अनेषु) इन्द्रियों या रथ की घुरी में (ऋपभस्य वाजे) श्रेष्ठ पुरुष के वेग ज्ञान बल में (वाते पर्जन्ये) प्रचण्ड वातः श्रीर भेघ में श्रीर (वरुणस्य शुष्मे) वरुण=सूर्य के प्रखर ताप में है, और बह जो (इन्द्रम् जजान) इन्द्र, राजा को उत्पन्न करती है (सा नः वर्चसा सं-विदाना एतु) वह हम में तेज को धारण कराती हुई हमें प्राप्त हो।

गुजन्येऽदुन्दुभावायतायामध्येर्यं वाजे पुरुषस्य मायौ। इन्द्रं या देवी सुभगा जजान सा न ऐतु वधसा संविद्वाना॥ ४॥ भा०—(राजन्ये) राजा में (आयतायाम् दुन्दुभौ) कसे कसाये नियमपूर्वक वजनेवाले मारू वाजे में (अश्वस्य वाजे) घोड़े के वेग में और (पुरुपस्य मायौ) वीर पुरुप के उच्च स्वर के नाद में जो शक्ति है और जो (देवी) दिन्य (सुभगा) सौभाग्यकारिणी शक्ति (इन्द्रं खजान) राजा को बनाती है (सा) वह (नः) हमें (वर्चसा-सं-धि-दाना) ब्रह्मतेज से युक्त करती हुई (नः आ—एतु) हमें प्राप्त हो।

#### e (Assess)

## [ ३६ ] यश भ्रोर बल की प्रार्थना ।

वर्चस्कामोऽथर्वा ऋषिः । बृहस्पतिर्देवता । १ जगती, २ त्रिष्टुप्, ३ अनुष्टुप् । तृचं सक्तम् ॥

यशो ह्विवैर्धतामिन्द्रज्तं सहस्रवीर्धं सुभृतं सहस्कतम् । प्रसन्धीणमतुं दीर्घाय चक्षसे ह्विष्मन्तं मा वर्धय ज्येष्ठततिये॥१॥

भा०—हमारा (सह:-कृतम्) बल और सहनशक्ति का बढ़ानेवाला (सुम्तम्) उत्तम रीति से हमारा धारण पोषण करनेवाला (सहस्र-वीर्यम्) अनन्त सामध्यों से युक्त (इन्द्र-जूतम्) ईश्वर से प्रदत्त या ईश्वर के निमित्त प्रीरत या राजा को अभिमत, हमारा (यशः) यश और (हिवः) अब और बल (प्रस्माणम्) खूब विस्तृत होकर (वर्धताम्) बदे। हे इन्द्र! परमात्मन्! (अनु) और फिर (हविष्मन्तं) अब समृद्धि से युक्त (मा) मुझ को (दीर्घाय चक्षसे) दीर्घदर्शी होने और (ज्येष्ठ-तातये) सब से बढ़ा हो जाने के लिए (वर्धय) उन्नत कर।

अच्छो न इन्द्रं यशसं यशोभिर्यशस्विनं नमसाना विधिम। स नो रास्य राष्ट्रमिन्द्रंजूनं तस्य ते रातौ यशसः स्याम॥२॥ भा०—हम बोग ( अच्छा ) साक्षात् (इन्द्रम्) ऐश्वर्यवान् ( यशसम् ) यशो रूप या सर्वव्यापक ( यशोभिः ) अपनी व्यापक शक्तियों से ( यशस्त्रिनं ) यशस्त्री प्रभु को ( नमसानाः ) नमस्कार-चूर्वक पूजा करते हुए ( विधेम) उसके गुणों को अपने भीतर धारण करें। ( सः ) वह ( नः ) हमें ( इन्द्र-जूनं ) एक वहे राजा से संचा-बित ( राष्ट्रं रास्त्र ) राष्ट्र को प्रदान करे । है परमारमन् ! (तस्य) उस ( ते ) महेश्वर जगदीइनर के ( रातौ ) दिये राष्ट्र में हम ( यशसः ) यशस्त्री होकर ( स्थाम ) रहें।

> युशा इन्द्रो युशा अग्निर्युशाः सोमी अजायत । युशा विश्वस्य भूतस्याहर्मासम युशस्तमः ॥ ३॥

भा॰—(इन्द्रः यशाः) इन्द्र ऐइवर्यवान् सूर्य यशस्वी है, (अग्निः यशाः) पृथिवी की अग्नि यशस्वी है (सोमः यशाः अजायत) सोम, प्रेरक आहंहादक चन्द्र भी यशस्वी है। इसी प्रकार (यशाः) यश का अभि- लावी (विश्वस्य भृतस्य) समस्त प्राणियों में (अहम्) में (यश-स्तमः) सबसे अजिक यशस्वी (अस्मि) होऊं।

#### <del>\*\*(•)\*</del>\*

[ ४० ] भ्रभय भ्रोर कल्याण की प्रार्थना।

१, २ अभयकामः, ३ स्वस्त्ययनकामश्राथवी ऋषिः । मन्त्रोक्ता देवताः । १, २ जगस्यौ, ३ ऐन्द्री अनुष्टुप् । तुचं स्कम् ॥

अमेयं द्यावाष्ट्रधिवी इहास्तु नोभेयं सोमः साविता नेः कृणोतु। अमेयं नोस्तुर्वन्तारीतं सप्तऋषीणां च हिष्णमेयं नो अस्तु ॥१॥

भा०—(द्यावाष्ट्रधिवी) द्यौः और प्रथिवी, आस्मान् और ज़मीन इस मंसार में (नः अभयं अस्तु) इमारे लिए भय रहित हों (सोमः) चन्द्र और (सविता) सब का प्रेरक सूर्य (नः) हमें (अभयं कृणोतु) भय रहित करें। (उह अन्तरिक्षम् नः अभयम्) यह विशाल अन्तरिक्ष= वातावरण भी हमारे किए भय रहित रहे। (सप्त-ऋषीणां च हविषा) सप्त ऋषियों, सातों पाणों के बल और ज्ञान से (अभयं नः अस्तु) हमें सर्वत्र ही अभय रहे।

अस्मै ग्रामाय प्रदिश्ञास्त्रतेषु ऊर्जे सुभूतं स्वस्ति संविता नेः क्रणोतु । अगुज्ञिन्द्रो अभयं नः क्रणोत्वन्यज्ञ राज्ञीमभियातु मन्युः ॥ २ ॥

भा०—(नः) हमारे (अस्मै ग्रामाय) इस ग्राम की (चतसः प्रदिशः) चारों दिशाओं में (सिवता) सिवता, धन-धान्य का उत्पादक, एवं नाना प्रकार के पदार्थों को उत्पन्न ग्रीर नाना कारखानों के चलाने की प्रेरणा करने वाला अधिकारी शासक अथवा परमात्मा (सु-भूतम्) उत्तम रीति से उत्पन्न होने वाला ( ऊर्जम् कृणोतु ) अन्न आदि पदार्थ उत्पन्न कराए ग्रीर इस प्रकार (न: स्वस्ति कृणोतु ) हमारा कल्याण करे। (इन्द्रः) राजा (नः) इमारे लिए (अशत्रु अभयं) शत्रुओं से रहित, अभय (कृणोतु ) करे ग्रीर (राज्ञां) राजाओं का (मन्युः) कोध और उससे प्रेरित सेनाबल भी (अन्यज्ञ) अन्य स्थान में (यातु) चला जाय।

राजा ग्रामों का ऐसा प्रबन्ध करे कि उनके बाहर की भूमियों में अन्न आदि प्रभृत तथा उत्तम उत्पन्न हो और उनकी ऐसी रक्षा करे कि योद्धाराजा की सेनाएं उनके खेतों को खराब न करें और ग्रामों को न उजाई।

अनुमित्रं नी अध्राद्विमित्रं ने उत्तरात्। इन्द्रानमित्रं नेः प्रश्चाद्विमित्रं पुरस्कृषि ॥ ३॥ भा०—(इन्द्र) हे परमात्मन् अथवा राजन्! (नः) इमारे.

३-( प्र॰ ) 'मे अवराग्' ( द्वि॰ ) 'उदक् कृषि' इति का॰ यजु॰।

(अधरात्) नीचे की ओर (अनिमन्नं) कोई शत्रु न रहे, (उत्तरात् नः अनिमन्नं) उपर की ओर भी कोई शत्रु न रहे। (पश्चात् नः अनिमन्नं) सीछे की ओर भी शत्रु न रहे और (पुरः नः अनिमन्नं कृषि) ऐसा की जिये जिससे आगे की श्रोर भी हमारा कोई शत्रु न रहे।

---

## [ ४ ? ] श्रध्यात्म शक्तियों की साधना ।

महा। ऋषिः । बहवः उत चन्द्रमा देवता । १ मुरिगनुष्टुप्, २ सनुष्टुप्, ३ त्रिष्टुप्। तुन स्ताम् ॥

मनसे वेतसे धिय आकृतय उत चित्तये।

मृत्ये श्रुताय चक्षेसे विधेम हिवण व्यम् ॥ १॥
भा०—(मनसे) मनः-शिक, (चेतसे) सम्यग् ज्ञान, (धिये)
धारणा शक्ति, (आकृतये) प्रतिभा (उत्) और (चित्तये) चेतना
शिक्ति, (मत्ये) तत्व विचार करने वाली मननशिक, (श्रुताय) गुरुउपदेश द्वारा प्राप्य वेद ज्ञान या श्रवण शिक और (चक्षसे) भीतरी
चक्षु, आत्मा की दर्शनशिक, इन सब शित्तयों के प्राप्त करने के लिए
(वयम्) हम (हविषा) अन्न आदि पौष्टिक सात्विक पदार्थों: द्वारा या
आत्मशक्ति या मिस्तष्क शिक्त या मन और वाणी की शिक्त से
प्राप्त करने की (विधेम) सदा साधना किया करें। इविः=जीवं
वैदेवानां हविरमृतमम्तानाम्।श०१।२।१।२०॥ तस्य पुरुषस्य
शिर एव हविधीने। की०१०।७॥ वाक् च वै मनश्र हविधीने। की०
९।३॥ अर्थात् हवि=आत्मा, जीव, शिर की ज्ञानशिक, वाणी और
मन इनकी साधना से मनुष्य उपरोक्त सब शिक्रयां प्राप्त करे।

अणुनायं ज्यानायं प्राणाय भूरिधायसे। सर्रस्वत्या उठ्ज्यचे विधेमं ह्विषां व्यम्॥२॥ भाव—(अपानाय) अपान, (वि-आनाय) ज्यान और (भूरि-धायसे) बहुत बलों को धारण करने वाले (प्राणाय) प्राण और (उरु-ज्यचे) विशाल आत्मा में ज्यापक या नाना लोकों में ज्यापक (सरस्वत्ये) ज्ञानधारा की प्राप्ति के लिये (वयम्) हम (हविषा) हवि अर्थात् जीव, मस्तिष्क शक्ति या मन से (विधेम) उद्योग करें।

अपान=मुख नासिका से बाहर के वायु को पुनः भीतर लेना।
प्राण=भीतर की वायु को नासिका से बाहर फेंकना। ब्यान=ऊपर नीचे
दोनों श्रोर की गति न करके प्राण का स्थिर रहना। अभवा करठ से
कर्ष्वगत शक्ति प्राण, कण्ठ से नाभि तक की शक्ति ब्यान, नाभि से
गुदा तक की शक्ति अपान है।

मा नी हासिषुर्ऋषयो दैन्या ये तेनुषा ये नस्तुन्वऽस्तन्जाः।

अमर्त्या मर्त्या अभि नः सचध्वमायुर्शत प्रतरं जीवसे नः ॥३॥ भा०—( दैव्याः ऋषयः ) दिव्य गुणसम्पन्न अथवा देव आत्मा से सम्बद्ध, अथवा देव इन्द्रियमय ऋषिगण, ज्ञनसाधन आंख, नाक, कान, मुख, त्वचा, रसना आदि ज्ञानेन्द्रियं (नः ) हमें (मा हासिष्ठः) जीवन भर त्याग न करें। और (ये) जो (नः) हमारे (तन्-पाः) शरीर के रक्षक प्राण और (तन्वः ) शरीर के ही अङ्ग और (तन्-जाः) शरीर से उत्पन्न होने वाले हाथ पांव आदि अंग हैं वे भी हमारा त्याग न करें। ये सब हमारे स्वस्थ बने रहें। हे आत्मा के (अमर्थाः) न मरने वाले प्राणो ! तुम (नः ) हम (मर्त्यान् ) मर्त्य पुरुषों को (अभि सचध्वम् ) प्राप्त होओ। श्रीर (नः ) हमारे (जीवसे ) जीवन के लिये (प्रतरं आयुः) बहुत दीर्घ जीवनकाल (धत्त) बनाये रक्सो।

॥ इति चतुर्थोऽनुवाकः ॥

[ तत्र दश स्तानि, ऋचश त्रयस्त्रिशत् ]



[४२] क्रोध को दूर करके परस्पर मिलकर रहने का उपदेश । परस्परचित्तेक्करणे भृग्विक्करा ऋषिः । मन्युर्देवता १, ३ अनुष्डमः (१,२ मुरिजी)। नृचं स्तम् ॥

अब ज्यामिब धन्वनो मन्युं तनोमि ते हृदः।
यथा संमनिसौ भूत्वा सर्खायाविव सच्चावहै॥१॥
भा०-कोध को दूर करके मित्रभाव से रहने का उपदेश करते हैं।
मित्र अपने कोधी पुरुष के कोध उतारने के जिये इस प्रकार कहता हैहे मित्र! (धन्वनः ज्याम् इव) जिस प्रकार धनुर्धर पुरुष शान्स
होकर अपने धनुष से डोरी को उतार लेता है और किसी की हिंसा नहीं

होकर अपने धनुप से डोरी को उतार छेता है और किसी की हिंसा नहीं करता उसी प्रकार में शान्त पुरुप (ते हृदः) तेरे हृदय से (मन्युम्) कोध को (अब तनोमि) उतारने का यत करता हूं। (यथा) जिससे हम दोनों (सं-मनसी) एक समान चित्त वाछे (भूत्वा) होकर (सखायो हव) दो मिन्नों के समान एक ही होकर (सचावहै) सदा मिन्नों रहें।

सर्खायाविव सचावहा अर्व मन्युं तनोमि ते। श्रधस्ते अर्घमनी मन्युमुपास्यामसि यो गुरुः ॥ २॥

भा०—क्रोध के विशेध का उपदेश करते हैं। हम दोनों (सखायों इव) दो मित्रों के समान (सचावहै) मिल कर रहें श्रीर यदि इस मित्रतापूर्वक रहते हुए कभी क्रोध भी आजाय तो प्रत्येक हममें से अपना यही कर्तव्य समझे कि (ते मन्युं अव तनोमि) में तेरे क्रोध को शान्त करूं। यदि फिर भी क्रोध उमइना चाहे तो यह विचार हो कि (अइमनः अध इव) भारी शिल्ला के समान भारी पदार्थ के नीचे जिस प्रकार उइता हुआ पदार्थ दव जाता है फिर नहीं उइता उसी प्रकार (ते मन्युम्) तेरे क्रोध को भी (यः गुरुः) जो हमारा गुरु, उपदेशक (उपास्यामिस) उस उपदेश गुरु के अधीन कर दें जिसके गौरव से

दब कर पुनः कोध न उठे। क्रोध आजाने पर गुरु के समीप जाकर कलह के कारण को मिटा लेना चाहिये जिससे फिर क्रोध न सताये।

अभि तिष्ठामि ते मन्युं पाष्ट्या प्रपदेन च। यथाव्यो न वाहिष्टा मम चित्तमुपायसि॥ ३॥

भा०—कोध शान्त करने का तीसरा उपाय बतलाते हैं। हे कोधी पुष्प (ते मन्युम्) तेरे कोध को (पाण्यों) अपनी एड़ी से और (प्र-पदेन) अपने पैरों के अगले भाग से (अभि तिष्ठामि) दवा कर उस पर वश करता हूँ। जिस प्रकार आते हुए वेग को अपनी एड़ी और पंजों पर मज़वूती से खड़ा होकर सहा जाता है उसी प्रकार दूसरे के कोध के वेग को धीरता और मज़वूती से खड़े रह कर सहना चाहिए। (यथा अवशः) जिससे लाचार होकर (न वादिषः) फिर तू कोध के वचन न बोले और (मम चित्तम्) मेरे चित्त के (उप आयसि) समीप में आकर मेरा मित्र बन जाय। जिसको मित्र बनाना है उसके कोध के उद्देगों को धीरता से सहन करना चाहिए।

## -

## [४३] क्रोधशान्ति के उपाय।

भरस्परैकचित्तकरणे भगवंकिरा ऋथिः । मन्युशमनं देवता। अनुब्दुप् छन्दः।

ख्यं दुर्भी विमन्युकः स्वाय चारणाय च । मन्योविमन्युकस्यायं मन्युरामन उच्यत ॥१॥

भा०—क्रोध शान्त करने का चौथा उपाय बतलाते हैं। (अयं) यह (दर्भः) दाभ, दमन या कुश घास है वह (स्वाय च) अपने सङ्बन्धियों और (अरणाय च) अपने शश्रु के लिये भी (वि-मन्युकः) सर्वधा क्रोधरहित है इसमें कांटा नहीं, सरल सीधा है, हवा के झोंके से भी मुद जाता है। दर तो भी बहुतों को रस्सी बन कर (दर्भ:) बांध लेता है। इसी प्रकार जो पुरुष (स्वाय च अरणाय च) अरने सम्बन्धी और शतु दोनों के लिये (वि-मन्युकः) क्रोध रहित शान्त पुरुष है वह (दर्भ:) समाज को रस्ती के समान गांठने वाला होता है। वह (वि-मन्युकस्य) स्वभावत: मन्यु रहित पुरुषों के उटे हुए (मन्योः) क्रोधों का भी अथवा (मन्योः विमन्युकस्य) क्रोधी और क्रोध रहित पुरुषों के बीच में आकर उनके (मन्यु-शमनः) क्रोध या क्रव्ह को शान्त करा देनेवाला (उन्यते) कहा जाता है वह पुरुष उन के कलहों को मिटा सकता है।

श्चयं यो भृशिमूलः समुद्रमेवृतिष्ठिति । दुर्भः पृथिक्या उर्श्यितो मन्युदामेन उच्यते ॥ २॥

भा०—( दर्भः ) दर्भ— दाभ जिस प्रकार ( भूरि-मूलः ) लम्बी
गहरी और अधिक मूल वाला ( पृथिब्याः उत्थितः ) पृथिवी के जपर
ढठा हुआ होकर भी ( सगुद्रम् अव-तिष्ठित ) सगुद्र, आकाश के नीचे
भीरता से खदा रहता है इसी प्रकार ( अयम् ) यह पुरुप जो ( दर्भः )
समाज का संगरन करने में समर्थ है वह भी (पृथिब्याः उत्थितः) अपनी
विशाल मातृ-समाज से उत्पन्न होकर ( भूरि-मूलः ) बहुत से मूल रूप
भाश्रयों पर प्रतिष्ठित होकर ( सगुद्रम् अव-तिष्ठित ) सगुद्र=महान् प्रभु
की छ्यछाया में रहता है । वही लोक में सब के (मन्यु-शागनः) कोधों
का शान्त करने हारा, सब कलहों को मिटाने वाला (उच्यते) कहा जाता
है । अथवा दर्भ या दाभ रस्सी का प्रतिनिधि है यदि कोधी फोध बरे

वि ते हमुद्यांश्हारिष्टं वि ते सुख्यां नयामसि। यथां बुशो न वादिष्टो समे चित्तमुपार्यसि ॥ ३॥

तृ० च० अर्थवै० ६ । ४२ । ३ तृ० च० ॥
भा०—हे पुरुष (ते) तेरी (हनव्यां) टोढ़ी में विद्यमान श्रीर
(ते सुख्यां) तेर सुख में विद्यमान (शरणिष्) हिंसा श्रीर कीच के
भाव को उत्पन्न करने वाली वाणी को (वि नयामिस ) विनीत
शिक्षित कर कें। (यथा) जिससे। अवशः) काचार होकर (न वादिपः)
त् अधिक कोध के वचन न वोल सके और (मम चित्तम् उप आयिस)
मेरे चित्त के अति समीप मिश्र होकर रहे। अर्थात् परस्पर का कोधः
शान्त करने के लिए वाणी पर वश करना चाहिए। इससे भी दौनों के
चित्त परस्पर मिळ जायेंगे।

यदीच्छित बद्दीकर्तुं जगदेकेन कर्मणा । परापवादसम्बेभ्यो गां चरन्तीं निवारय ॥

अथवा वाणी को सभ्य जिल्ला देनी चाहिए जिससे गाली आदि गुँह पर न आवे ।

[ 88 ] रोग की चिकित्सा में विषाणका नाम भोषि। विश्वामित स्रविः। मन्त्रोक्ता उत वनस्पतिर्वेवता । १,२ अनुष्टुभौ । ३ त्रिपदा महाबृहती। एचं सूक्तम् ।। अस्थाद् द्यौरस्थात् पृथ्वित्यस्थाद् चिश्विद्यिदं जगत्। अस्थावृंद्वा ऊर्ध्वस्वेप्नास्तिष्टाद् रोगो अयं तवं ॥१ ं भा०—यह ( द्यौः ) विशाल द्युलोक ( अस्थात् ) स्थिम है ( पृथिवी ) पृथिवी भी ( अस्थात् ) स्थिम है ( हदं विश्वं जगद् ) यह ३-'मुख्ये' इति क्षांचत ।

समस्त जगत् भी स्थिर है। (उहाँ-स्वप्नाः हुक्काः) उतान खड़े र सोने बाले वृक्ष भी स्थिर हैं, इसी प्रकार (अयं तब रोगः) यह तेरा रोग भी (तिष्ठान् ) स्थिर हो जाय, आगे अधिक न बड़े।

शृतं या भेपुजानि ते सुहलुं संगतानि च। श्रेष्टमास्त्रावभेपुजं वसिष्टं रोष्ट्रनार्शनम् ॥ २॥

भाव—(यानि से शतम् ) जो तेरी है कहीं श्रीर (सहस्रम्) हर्ज़रीं (भेषजानि ) ओपिध्यां (संगतानि च ) प्राप्त भी हो गई हैं श्रीर निदान के अनुकूछ भी हैं तो भी उनमें से जो (भेष्टम् ) सब से अधिक गुणकारी और (दिसष्टम् ) मुख्य रूप से देह में वास करनेवाली उसके भीतर प्रयेश करके असर कर जाने वाली (आखाव-भेषजम् ) रक्तस्राच को अवद्या करनेवाली श्रीषध है वह (रोग-नाशनम् ) रोग का अवद्या नाश करती है।

रुद्रस्य द्विमस्यमृतस्य नाभिः।

[ १५] मानस पाप के दूर करने के दृढ़ संकल्प की साधना ।
अचेगः अंगिरा यमश्र ऋषिः । दुःस्वप्ननाशनं देवता । १ पथ्यापंक्तिः । २ भुरिक्
जिल्दुप् । ३ अतुन्दुप् । तृचं स्क्रम् ।।

परोपेहि मनस्पाप किमर्शस्तानि शंसासि । परेहि न त्वां कामये वृक्षां वनानि सं चर गृहेर्षु गोर्षु मेमनः॥१॥

आव १० । १६४ । १ ॥

भा०— मानसिक पापों को दूर करने के मूलमन्त्र का उपदेश करते हैं। (सनः-पाप) हे मानसिक पाप, दुर्विचार! (परः अपेहि) परे इट, त् (अश्रस्तान) बुरी र निन्दा योग्य कुचाित्तयां करने को (किम्) क्यों (श्रंसिक्ष) कहता है। (परा इहि) चक्त परे हो। (न त्वा कामये) में तुशे नहीं चाहता। हे (सनः) मेरे सन! स् पाप से हट कर (वृक्षान् वनािन सं चर) हरे र वृक्षों और वनों उप-इनों में विहार कर और (गृहेषु गोषु सं चर) अपने गृहों और गौओं ते विहार कर। पाप में जब सन जाय तब पाप के संकल्पों को दूर करने हरे वृक्षों, वनों, उत्तम गृहों, सम्बन्धियों श्रीर गौ आदि पश्चश्चों के साम सन को बहलाना चाहिए।

खुद्दास्त विःशसा यत् पराशसीपारिम आर्थतो यत् स्वपन्तः। स्रोशिधिश्वान्यपे दुष्कृतान्यज्ञेष्टान्योरे अस्मद् देघातु ॥ २॥

भार - पापों को दूर करने के निमित्त प्रार्थना । (अव-शसा) नीखे गिराने बाढ़े ( निः-शसा) निर्वत करके गिराने वाले भीर ( परा-शसा )

<sup>[</sup> ४४ ] १-अपेडि मनसस्यतं ऽपक्षाम परदचर । परो निर्श्वत्या आचहन बहुआ जीवतो मनः' इति ऋ । ऋग्वेदे अचेताः ऋषिः । दुःस्वपनधनं देवसा।। १-'वदा असा निःशसाभिक्षसोषारिम्' अति ऋ ।

सत्कर्मों से दूर ले जाकर आत्मा का नाश करने वाले जिस २ दुष्ट विचार युक्त पाप से हम (जाप्रतः) जागते हुए या (स्वपन्तः) सोते हुन्न (यत्) जब २ भी (उप-आरिम) पीड़ित होते हों तब २ (अग्निः) वह स्ववं प्रकाशक पापों को भरमसात् करने वाला अग्नि, परमेश्वर विश्वानि। सब (अजुष्टानि) असेवनीय और अवांछनीय. मन के अग्नीतिकर, युरें (दु:कृतानि) पापकर्मों को (अस्मद्) इमसे (आरे। दूर (अप स्थातु) करदे।

यदिन्द्र ब्रह्मणस्प्रतेषि मृषा चरामसि । प्रचेता न आङ्गिर्सो दृशितात् पात्वरंसः ॥ ३ ॥

श्चान रका र**वधा के श** 

भा०—हे इन्द्र ! ऐश्वर्यवान् हे ( ब्रह्मणस्पते ) समस्त ध्रह्मज्ञाल के परिपालक ! ( यद् अपि ) जब २ भी हम ( मुषा चरामि ) अस्त और छल कपट का भाचरण करते हैं तू उनको ( प्रचंताः ) खूप मली क्रकार जानता है तू ( आंगिरसः ) प्रकाशस्त्र इप, तेजोमय ज्ञानी होकर ( नः ) हमें ( दुरितात् ) बुरे निन्दनीय ( अहमः ) पाप से ( पातु ) बालन कर ।

#### \*\*\*

#### [ ४६ ] स्वप्न का रहस्य ।

भिगर श्रिवः । स्वप्नो दुःस्वप्ननाशनं वा देवता । १ ककुम्मतौ विस्तार पंचिः,
२ व्यवसाना शर्करीगर्भा पञ्चपदा जगती । ३ अनुष्दुप् । तृवं सूनम् ।।
यो न जीवोस्ति न मृतो देवानाममृतगुभौऽसि स्वप्न ।

<u>ष्ठणानी ते माता युमः पितार</u> हुनीमासि ॥ १ ॥

३ - 'यदिन्द्र महाणस्पतेऽभिद्रोहं चरामसि । प्रचेता न मा क्रारसो हिस्से पारवंहसः' इति ऋ । भा॰—स्वप्न का रहस्य बतलाते हैं। हे स्वप्न (यः) जो (व बीवः असि) तू न जीवित, जागृत दशा है और (न मृतः) न मृतः सुप्रस दशा है अपितु ( देवानाम् ) इन्द्रिय गण जिस दशा में (अमृतगर्भः असि) अमृत=आरमा के गर्भ=भीतर में छुपे रहते हैं। तब बह दशा है उस समय इन्द्रिय गण बाह्म विषयों का ज्ञान नहीं करते। है स्वप्न! (ते माता) तुश स्वप्न की जननी, माता, उत्पादक भी स्वतः (वरुणानी) वरुण की छी आत्मा की शक्ति, चितिशक्ति, चेतना ही है और स्वयं (यमः) सब इन्द्रिय और शरीर का नियामक आत्मा ही स्वप्न का (पिता) पालक या बाजपद है। तू (अरुकः नाम असि) 'अरुक्' नाम वाला है। निरन्तर गतिशील, अति तीव गांत वाला, क्षणावस्थायी है अथवा बीधि ही विस्मृत हो जाता है। लम्बे से लम्बा स्वप्न प्र सेकण्ड में उत्पन्न होकर समाध भी हो जाता है। स्वप्नकाल में इन्द्रियां प्राण में, प्राण मन में लीन हो जाता है।

स्वप्नकाल में मनसहित इन्द्रियगण आत्मा में रहकर भी केवल मनकी गति से सम पूर्वानुभूत संस्कारों की जागृति होती रहती है। उस समय इन्द्रियां प्राणमय आत्मा में गार्भित रहती हैं। विद्या ते स्वप्न जानित्रे देवजामीनां पुत्रेक्ति यमस्य करणः। अन्तेकोसि मृत्युरस्ति। तं त्यां स्वप्न तथा विद्या सानेः स्वप्न दुष्वपन्यात् पाहि ॥ २॥ अध्वै० १६ । १। ६॥

भा० — हे स्वप्त ! (ते जनित्रं विद्य ) हम तेरे स्वरूप और उत्पत्ति के रहस्य को जानते हैं कि तू (देव-जामीनां) ज्ञान को उत्पन्न करने वाली हेव-इन्द्रियगण की सूक्ष्म शक्तियों का या ज्ञान-तन्तुओं को जो कि "
मस्तिष्क में आश्रित हैं (पुत्रः ) पुत्र है, उससे उत्पन्न होता है। पर तो

२-जामिः जी इति सावणः । भगिनी इति क्विटिनः ।

श्री (यमस्य करणः) नियासक प्राणात्मा का तू करण अर्थात् कार्य है। है स्वप्त ! तू (अन्तकः असि ) अन्त करने वाला (सृत्युः असि ) ग्रीर सार देने वाला है। हे स्वप्त ! (तं) उस नुझको (तथा ) जैसा तू है इसी प्रकार (सं विद्य) इस भली प्रकार जानते हैं (सः) वह तू (नः) इमें (दुःस्वप्न्यात्) दुष्ट स्वप्न से जो मन और शारीर को गिराने वाले अय, काम और वीर्यनाल के प्रयोजक हैं उनसे (पाहि) बचा।

युथी कुळां यथी शुक्तं <mark>यथुणे सं नय</mark>न्ति । एवा दुष्यष्ट्यं सर्वे द्विपते सं नयामसि ॥ ३॥। <sub>सपर्वे</sub> १६।५७।१॥ ४० ८। ४७। १७। <sup>प्र</sup>े-च•॥

भा०—( चथा ) जैसे (कछां) कछा, रेह वां भाग कर के था

( बंधा शकं ) है वां भाग करके ( यथा ऋणं ) जिस प्रकार ऋण को

( सं नयन्ति ) खुका देते हैं । उसी प्रकार ( सर्वं दु: व्वप्न्यम् ) सगस्त
प्रकार के दु: इवप्नों को (द्विपते) अपने अप्रीतिभाजन पुरुष का ऋण सा

जानकर ( सं नयामि ) सर्वधा त्याग दें । धर्थात् दु: स्वप्न आदि के

दुर्विचार नीच धृशित पुरुषों के बिए रहने दें । उनमें सदाचारी आर्यपुरुष अपने को न गिरावें । अर्थात् जिस प्रकार कछा=१६ वां सोलहवां

दिस्सा करके या एक आठवां एक आठवां हिस्सा करते २ प्रा ऋण खुका
देते हैं उस प्रकार हम बुरे विचारों को भी ( द्विषते ) शत्रु का भ्रण सा

ही मानकर, शने: २ क्रमशः उनको ऐसे छोड़ते जायं मानो हम में

बुरे भावरूप अपने शत्रु का कर्जा धारते हैं । उसे शीघ्र खुकाकर

सुक्त हो आयं।

३-( च • ) 'आप्तये सं नया'-इति ऋ ० । 'अनेहसोऽबद्तयः सुऊतयो व जन्यः' इति ऋग्वेदेऽधिंकः पाठः । तत्र त्रित आप्तय ऋषिः । आदित्या उपाश्च देवते ।

[ ४७ | दीर्घायु, सुखी जीवन भ्रीर परम सुख की प्रार्थना | अंगिरा भ्रवः । १ अग्निटेंबता । २ विशेटेवाः । ३ स्रथन्वा देवला । १-३ विष्टुभः । तृच सक्तम् ॥

ष्ट्रिक्तः प्रातःसबुने पान्बस्मान् वैश्वानुरो बि्दव्कृद् बिश्वदीभूः। स नैः पावको द्रविणे दशान्वायुष्मन्तः सहभैक्ताः स्याम ॥ १ ॥

भा॰—( प्रातः सवने ) प्रातः काल के सवन=चसु ब्रह्मचर्य के अवः सर में (चैश्वानरः) समस्त पुरुषों का हितकारी, समस्त पुरुषों में व्यापक विराट् ( विद्य-क्षम् ) सब के लिये सुख शान्ति का उत्पत्तिस्थान, ( विश्व-कृत ) मंसार का रचियता ( अग्निः ) अग्नि=ज्ञानमय परमारमा, सबका अग्रणी ( पातु ) हमारी रक्षा करें । ( सः पात्रकः ) वह पात्रकं सबका पवित्र करने वाला ( नः ) हमें ( द्विणे द्धातु ) बल ग्रौर धन-समृद्धि में स्थापित करें । ग्रौर हम सब ( आयुष्मन्तः ) दीर्घ आयु वालें होकर ( सह-मक्षाः ) एक साथ भोजन करनेहारे ( स्थाम ) हों।

विश्वे द्वा मुरुत इन्द्रो अस्मान्तिसमन् द्विताये सर्वने न जहाः। भाषुष्मन्तः प्रियमेषां वर्दन्तो वयं देवानी समतो स्याम् ॥ २॥

भाष्ट्र-(अभिन्न द्वितीये सवने) इस द्वितीय सवन अर्थात् रह-महाचर्य के अवसर पर (इन्द्रः) हमारा राजा, आत्मा और (विश्वेदेवाः) समस्त देव, इन्द्रियगण, विद्वान् पुरुष और (मरुतः) समस्त प्रजाएं और प्राणगण (अस्मान्) हमें (न जहाः) परित्याग न करें। (आयु-ध्मन्तः) दीर्घ आयु से सम्पन्न होकर (एपां प्रियं वदन्तः) इन सब के प्रति प्रिय भाषण करते हुवे (वयं) हम (देवानां) विद्वान् पुरुषों की (सु-मतौ) ग्रुभ मति में, उत्तम उपदेशों के अनुसार (स्थाम) रहें।

हुदं तृतीयं सर्वनं कर्यानामृतेन ये चंयसमैर्रयन्त । ते सौधन्यनाः स्वरानशानाः स्विऽप्टिं नो अभि वस्यो नयन्तु ॥३॥

भा०-(इदं तृतीयं मवनम् ) यह तीसरा सवन अर्थात् आदित्य-बहाचर्य (क्वीनाम्) क्रान्तद्शीं, मेधावी, विद्वान् पुरुषों का ही है, (ये) जो (ऋतेन) सत्य और बहाज्ञान के बल से (चमसम्) अपने मस्तिक को प्रेरित करते हैं. अर्थात् जो सत्य, ज्ञान श्रीर तपके बल से अपने मस्तिष्क को तीसरे दर्जें के ब्रह्मचर्य की पूर्ति के लिबे बैरित करते हैं (ते) वे (सौधन्वनाः) धनुर्धरों के समान उत्तक इत्य से ओंकार रूप श्रीपनिषद धनुष को धारण करते हुए ( स्द: आनशानाः ) मोक्ष सुख या प्रकाशमय ब्रह्म का आनन्द लाभ करते हुए (नः ) हमारे (स्विष्टिं ) उत्तम ब्रह्मचर्य-यज्ञ के प्रति (वश्वः ) **इ**त्तम श्रेष्ठ फल ( अभि नयन्तु ) प्राप्त करावें ।

अध्यातम् में चमसपात्रों का निर्णय इस प्रकार है । प्राणापानाभ्यामे-बोवांश्वन्तयांमी निरमिमीत । ब्यानादुपांशुमवनं । वाच ऐन्द्रवायवं । पश्च-कतुभ्यां मेत्रावरुणं, श्रोत्रादाश्विनं, चक्षुषः शुक्रामन्थिनी, आत्मन अयाय 🖏 भक्तेभ्यः उक्वयं, आयुषो ध्रुवम् । प्रतिष्ठाया ऋतुपात्रे । ते० १ । ধ । 💌 🖊 ९ । २ ॥ यहां चमस=समस्त आयु है। यज्ञ में चमसस्थित पात्र के सोम को चार भागों में विभाग किया जाता है। जिसका अभिप्राय जीवन को चार भागों में बांटना है । इस प्रकार यज्ञपरक अर्थ सङ्गत होता है, तीन सवनों की व्याख्या अध्यातम साधना में-जीवन के तीन भाग हैं। अथम सवन २४ वर्ष का ब्रह्मचर्य, द्वितीय सवन ४४ वर्ष का ब्रह्मचये, भौर तृतीयसवन ४८ वर्ष का ब्रह्मचर्य । (देखो छःन्दो० उप० ३ । १६)

49400

<mark>[ ४८</mark>] तीन सवन. त्रिविध ब्रह्मचर्य | मन्त्रोक्ता ऋषिदेवता च । उष्णिक् । तुर्च सक्तम् ॥ इयुनोऽसि गायुत्रच्छन्दा अनु त्वा रमे। स्युस्ति मा सं वेड्रास्य युज्ञस्योदिच स्वाहां ॥ १ ॥ भार-प्रशेष तीनों सवनों भीर तीन प्रकार के ब्रह्मचयं कालों का खिरोप वर्णन करते हैं। हे प्रातः सवनरूप प्रथम ब्रह्मचर्य ! तू (इपेना धिरोप वर्णन करते हैं। हे प्रातः सवनरूप प्रथम ब्रह्मचर्य ! तू (इपेना धिरोप वर्णन करते हैं। हे प्रातः सवनरूप प्रथम ब्रह्मचर्य ! तू (इपेना धिरी) इपेन अर्थात् ज्ञान, ब्रह्मतेज का सम्पादन करानेहारा और (गायत्र इन्दाः) गायत्र इत्ताः = प्राणसाधना, आत्मसाधना, ब्रह्मवृत्ति । ब्रह्मवर्च, सैज और धीर्य का प्राप्त करानेहारा है और २४ अक्षरों वाले गायव्यो छन्द के समान जीवन का ब्राह्मभ रूप २४ वर्ष तक पालन करने योग्य है। (खां) तेरा में (अनु रक्षे) अनुष्ठान करता हूँ, तेरा पालन गुरु के अधीन रह कर करता हूँ। (अस्य) इस (यज्ञस्य) ब्रह्मचर्य यज्ञ के (उद् ऋषि) अनितम ब्रह्मवाराठ की समाति तक (मा) मुझे (स्वस्ति) कल्याणपूर्वक (सं बह्) प्राप्त करा। (स्वाहा) यही इमारी अपनी इह प्रतिज्ञा है।

## 🌞 ऋभुरस्यि जर्गच्छन्द्रा अनु त्वा रेमे। 🕬 २॥

भा०—हे तृनीयसवन! ४८ वर्ष तक के बहाचर्यकाल ! तुम (ऋषुः) ऋषुं=अति तेजस्वी, सत्य, अह्मसान सम्पन्न हो और (जगत-छन्दाः) द्वम जगतीहन्द के समान ४८ अक्षरों के प्रतिनिधि ४८ वर्षों तक पालन किये जाने योग्य हो। एवं तुम आदित्यस्वरूप हो। (त्वा अनु रक्षे) तेरा में पालन करता हूँ। (अस्य यक्षस्य उद्दिच) इस यक्ष की समाति तक्ष (मा) सुमन्दों (स्वस्ति) कह्याणप्वंक (सं वह) प्राप्त करा। (स्वाहा) यह मैं अपने अस्मा से दह भावना करता हूं।

युषांसि बि्ब्हुप्छेन्द्रा अनु त्वा रंभे। स्ब्रह्ति मा सं वैद्वास्य यक्षस्योद्याचे स्वाद्या॥ ३॥

भार — है माध्यन्दिन सवन ! ४४ वर्ष तक के ब्रह्मचर्य ! तू (वृपा असि ) वृषा=वीर्य सेवन से समर्थ इन्द्र रूप और (विष्टुप् छन्दाः ) ४४ अक्षर बाले जिक्टुप्छन्द के समान हो । (त्वा अनुस्भे ) तेरा पालन

- कर्ह (सा ) मुझे (यज्ञस्य उद्दिव) इस यज्ञ की समाप्ति तक (स्वस्ति) कर्याणपूर्वक निर्विष्ठ (सं-वह ) प्राप्त करा ! (स्वाहा ) यह में स्ववं अपने प्रति दह संकल्प एवं प्रार्थना करता हूँ ।
- (१) इयेनः—इयायतेज्ञांनकमंणः ॥ निरु०। ज्ञान करनेवासाः स्नारमा इयेन हैं।
- (२) गायलच्छुन्दः— महा हि गायली ।। ता ॰ ११।११।१९॥ गायली जहावचंसम्॥ तै०२।७।३।३॥ तेजो वै अहावचंसम् गायली।ऐ०१।५२॥ बीर्यं गायली।। ता ॰ १।३।१४॥ बातुर्विशस्यक्षरा गायली।। ऐ०३।३६॥ बसवो गायली समभरन्।। कि० छ०९।६८।१४॥

' गायत्री बहा है, बहावचंस,तेज,वीयं है। इसके २४ अक्षर हैं। २४ 'र बर्ष तक अक्षत वीर्य का पालन करनेवाले वसुगण उस गायत्री का धारण करते हैं।

ऋथु: - ऋभव: उरुभान्तीति वा ऋतेन सान्तीति वा ऋतेन भव-म्तीति वा ॥ निरुठ देवत० अ० ५ । २ । १ ॥ अति तेजस्वी, ऋतः ज्ञान से प्रकाशवान् या ऋत से सामध्येवान् ऋभु कहाते हैं ।

जगत् छन्दः -- अष्टाचःवारिशदक्षरा वै गायत्री ।। २०६। २। २।

४८ अक्षर का जगती छन्द होता है। १८ वर्ष का ब्रह्मचर्य पासन करनेवाले विद्वान् आदित्य ब्रह्मचारी जगती का पालन करते हैं।

त्रिष्टुण् छन्दः — ऐन्दं केष्टुशं माध्यन्दिनं सवनम् ॥ गो० छ० ॥ ॥ भीर्षं वे त्रिष्टुण् ॥ ऐ० १ । २१ ॥ आत्मा त्रिष्टुण् ॥ ऐ० ६ । २ । १ । २४ ॥ त्रिष्टुण् रुद्राणां पत्नी ॥ गो० उ० २ । ९ ॥ रुद्राः त्रिष्टुशं सम-भरन् ॥ ते० ठ० १ । १८ । ५॥ बतुइचस्वारिशद्शस्य त्रिष्टुण् ॥ कौ० १६ । ७॥ श्रिष्टुप् छन्द ४४ अक्षरों का है। ४४ वर्ष तक का ब्रह्मचर्य का पाकव करनेवाले विद्वान् रुद्ध त्रिष्टुप् का पालन करते हैं। वद्दी रुद्धों की श्रक्ति है। उनका आत्मा इन्द्र उसका देवता है।

#### 

#### [ ४६ ] कालाशिका वर्णना

मभवकामोऽथर्वा ऋषि:। अधिनौ देवते । विराष्ट् जगती ।

२-३ पथ्या पंत्ती । तुत्रं स्त्तम् ॥

नुहि ते अस तत्वऽः क्रुरमानंश मत्यः।

कृषिधेमस्ति तेर्जने स्वं जुरायु गौरिव ॥ १ ॥

भाय—हे अग्ने ! (ते तन्वः) तेरे अग्गिमय शारीर के (क्र्म) केंद्रन भेदन सामध्यं को अर्थात् परमाणु २ अलग कर डालनेवाले विशेष सामध्यं को (मर्त्यः) यह मरणधर्मा पुरुष (न आनंश) नहीं प्राष्ठ कर सकता। तू (किः । किष्णच्यति कम्यवान् होकर (तेजनं) अग्निया वाप को अपने भीतर (बभस्ति। ऐसे धारण कर लेता है जसे (गीः) गी (स्वं जरायुः) अपनी जर को खा जाती है।

अथवा — हे अपने ! परमात्मन् ! तरे कृत्≕छेदन भेदन सामर्थ्य को मनुष्य भास नहीं कर सकता। तू (किपः) सब कंपाने वाला होकर (तेजनम्) पाप को ऐसे खा जाता है, जला देता है, विनाश कर देता है जैने गी जगयुको।

१. कृतेरछः सूच । उणादि० पा० २ । २१ ॥ कत्त्रेनसामध्ये छेदन-सामध्यम् ।

<sup>🕏</sup> कम्पतेः सार्वधातुक इन उणादिः । ४।१४।४ यकृद्धा यम् उदकं शरीरं गतं रसं पिवति इति कपिः । सामणः ॥

<sup>🧸.</sup> पाष्मावै तेजनी ।। तै० ३ । ८ । १६ । २ ॥

श्रथवा—(स्वं जरायु गौरिव) अपनी अजीणं त्वचा या आचरण को जिस प्रकार सूर्य वार २ लील जाता है उसी प्रकार (किपः) कः श्रचापित हिरण्यगर्भ का पालक वह परमात्मा समस्त (तेजनं) ब्रह्माण्ड श्रचापित हिरण्यगर्भ का पालक वह परमात्मा समस्त (तेजनं) ब्रह्माण्ड श्रेच (वभस्त) अपने प्रजयकाल में लील जाता है । इसिलिए (मत्यें को तन्वः क्र्रम् न आनंश) यह मनुष्य उस कालाग्नि परमेश्वर के खेदनभेदन सामध्ये तक नहीं पहुँच सकता।

जरायुः शणाः ॥ श॰ ६।६ १४ ॥ यत्र वा प्रजापतिरजायत गर्भो भृत्वा एतस्मात् यज्ञात् तस्य यन्तेदिष्टमुख्यमासीत् ते शणाः ॥ जिसमें भ्रत्वा एतस्मात् यज्ञात् तस्य यन्तेदिष्टमुख्यमासीत् ते शणाः ॥ जिसमें भ्रजापति हिरण्यगर्भ रूप में उस यज्ञरूप परमात्मा से उत्पन्न हुआ वह सपर का गर्भावरण=उत्व, शणा या जरायु नाम से कहा जाता है। सेण् इख वे सं च वि चोर्चेऽच्यसे यदुत्तरद्वायुपरस्य खादेतः। श्रीवर्णा शिरोप्समाप्सी अर्दयन्तरं त् बंगस्ति हरितो भिरान् खादीः ॥ २॥

भा०-- प्रलयकाल की वह अग्नि किस प्रकार ब्रह्माण्ड को खाजाती है हिसे स्पष्ट करते हैं। हे अग्ने ! प्रलयकालाग्ने ! प्रसात्मन् ! तू ( ग्नेष हव ) लेष=सूर्य के समान में (उक्त) इस विशाल ब्रह्माण्ड में (सं अव्यक्ते ए वि अव्यक्ते च ) संकुचित होता और विशेष या विविध रूप से फैस धाता है। जिस प्रकार (खादतः) खाते हुए पुरुष के (उत्तरज़ी) उत्पर के जवाड़े में (उपरः=उपलः) नीचला जवाड़ा लग कर दोनों भोजन छा प्रशासे हैं उसी प्रकार तुम भी इस दी और पृथिवी दोनों पाटों के बीच समस्त संसार को पीस कर खा जाते हो और इस ब्रह्माण्ड के (किरः) उपर के भाग को अपने (शीष्णां) उत्पर के भाग से और (अपस्ता अपनुः) अपने समस्त व्यक्ति रूप सामर्थ्य से इस क्यवाब

<sup>🤋.</sup> बभक्तिरिक्तिकर्मी इति यास्कः । निव् ५ । १२ ॥

जगत् को ( मदंयन् ) पीढ़ित करता हुआ— पीसता हुआ ( इति भिः आसिभः) अपने हरणशील संहारकारी तीन प्रलयकारी मुखों=दिचेपकारी शक्तियों से ( प्राञ्चन ) इन समस्त लोकों को ( वभस्ति ) साजाता है, बील जाता है।

सौर-मण्डल के खण्डमलय के समान ही महामलय की कर्मना विद्वान वैज्ञानिकों ने मानी है। प्रश्रीत् उस समय सूर्य की ज्वालाएं खुसते दीएक के समान कभी बड़ी दूर तक फैलेंगी। कभी खुझोंगी और फिर फैलेंगी। वे ज्वालाएं दूर पास के सब महीं को असम करेंगी। वेद उन ब्वालाओं को 'हरित आस' नाम से पुकारा है। यही प्रलय या भाष्य की रीति भ्रष्यात्मधेत्र में आत्मा और उसके मन प्राण इन्द्रियों में होती हैं। वहां सी मेष=आत्मा। उत्तरद्व, उपर=प्राण, अपान। भ्रंशु= इन्द्रिगण, हरित आस=स्हमप्राण हैं।

सुपूर्णा बार्चमक्तियु बन्याखरे कृष्णा इपिरा अनितिषु: । । । वि यन्नियन्त्युपरस्य निष्किति युक्त रेती दक्षिरे सूर्यक्रिले: ॥ ३॥ २०१०। ९४। ५॥

भाग—है असे! कालांसे! (सुपणां:) सूर्य की अपर उठने याली वे ज्यालांप ही (वाचम अकत) यह वाणी उपदेश कराती हैं, इस बात की सूचना देती हैं कि (आखरे) उनके प्रावास्थान सूर्य में (कृष्णाः) कृष्ण—समस्त अपने ग्रह उपग्रहीं को खींचने में समर्थ ग्रीर (हिपराः) गतिमान् चिह्न धव्वे (अनिर्त्तपुः) नाचते हैं। (यत्) बब (उपरस्य) कार श्राये हुए मेवावरण की (निष्कृति) रचना को वे सुपर्ग अर्थात् शोव्रमामी पतनशील किरणें (नि निवन्ति) सर्वथा

३-( तु॰ ) न्यात्रियन्ति', 'निष्कृतम्', सूर्याश्वितः' इति ऋ । १-ऋग्वेद अर्दुदः काद्रवेयः सर्प ऋषिः । प्राणो देवता ।

4

तोड़ ढाजती हैं, तब ही दे उदालाएं (सूर्य-श्रितः ) सूर्य में आश्रय छेती हुई (पुष्ठ रेतः दिधरे) बड़ा भारी तेज, वीर्य, प्रचण्ड ताप उत्पद्ध करती हैं। इस मन्त्र के गृहाशय को समझने के जिए सूर्यमण्डल में उठनेवाले ब्वालोवेक ( Perterbation का Prominences) ज्वाला-एटलों की और सूर्य में दिखाई पड़नेवाले काले घटवों की वैज्ञानिक सम्वयीमांसा का स्वाध्याय करना चाहिए । देखी एन्साईं छोपीडिया विटेनिका (Art. Sun)

#### 金卷

[ ५० ] स्वत्रद्धा के लिए हानिकारक नन्तुत्रों का नाश । अभयकागोऽधर्य अधिः। अधिनौ देवते । १ विराह् जगती । र-१

पथ्या पंक्तिः । तृचं स्कम् ॥

द्दंत तुर्वे स्पष्टक्षमाख्यमधिवना छिन्तं शिरो यपि पृष्टीः श्यणितम् । यद्यक्षिद्दानिष नहातुं सुख्यस्थाभयं कृणुतं धान्याऽय ॥ १ ॥

भा०—हे (अश्वना) अश्विगणो ! धान्य के उत्पादक और त्थक खी पुरुषो ! (तर्द) हिंसक जन्तु (समझ्य) बिल में छिपने वाले स्याजाति (आखुम्) और भूमि को खन कर रहनेवाले अद्यानाक जन्तु को (हतं) मारो, (शिरः) उनके शिर को (छन्तं) मार कर हकड़े २ कर डालो जिससे उनका प्राण नष्ट हो जाय और वह जीता न रह जाय विकि उनकी (पृष्टीः) पीठ की पसिलयां (भिष् ) भी (श्रणीतम्) तोड़ डालो और हो सके तो (सुखम् अप नद्यतम्) उसके सुख भी बांध दो जिससे (यवान्) वे यवां को (न इत्) नहीं (अदान्) खा सकें। इस प्रकार (धान्याय) धान्य के लिये (अममं कृष्ठुत) अभय कर दो।

सर्दे है पतं कु है जभ्य हा उपकस। मुझेवासंस्थितं हुविरनदन्त इमान यवानहिंसन्तो श्रापोदित ॥२॥

भा०—(है तर्द) हे हिंसक जन्तो ! (है पतंग) हे टिड्डीदल ! (है जभ्य) हे हिंसा योग्य वा विनाश करने योग्य और (है उपकस) है टिड्डे आदि कीटी (ब्रह्मा इव) जिस प्रकार ब्रह्मा ( असंस्थितम् इवि:) असमाप्त या असंस्कृत हवि को नहीं लेता उसी प्रकार तुम लोग भी (असंस्थित हवि:) असंस्थित, अपरिपक्क, अधकची, अरचित अख को (अनदन्तः) न खाते हुए और (इमान् यवान्) इन जौ धान्यों को (अहिंसन्तः) हानि न पहुँचाते हुए (अप उदित) परे चले जान्नो । भान्यरक्षक लोग उक्त कृषि-नाशक जन्तुश्रों से खेती को बचावें और ऐसा अधन्य करें कि वे उनको हानि न पहुँचा सके।

तर्दापेते वर्घापते तृष्टजम्मा आ श्रेणोत मे ।

ब आंर्ण्या व्यंद्वरा ये के च स्थ व्यंद्वरास्तान्त्सवीन जम्भयामासि ॥ ३ ॥

भा०—हे (तदांपते) हिंसकों के स्वामी ! हे (वधापते) कृषि-बातक जन्तुओं के मुख्य पति ! हे (तृष्टजम्भाः) तीक्षण दांतों वाले बन्तुओं ! (मे आ शृणोत) मेरा वचन सुनो । (मे आरण्याः) लो बंगली (उपद्वराः) खास तौर पर खेती को खा जानेवाले, बढ़े जानवर भौर (ये के च) जो कोई भी (उपद्वराः स्थ ) मेरी खेती को बानेवाले जन्तु, जैसे और जहां भी हों (तान् सर्वान्) उन सबों को (जन्मयामित्र) हम विनाश कर डालें। [ ४१ ] पवित्र होकर उन्नत होने की प्रार्थना । शताति भीषः । आपो देवताः ॥ ३ वरुणः । १ गायनी । २ विष्डुप् जनती । तुर्व सक्तम् ॥

वायोः पूतः प्रवित्रेण प्रत्यङ् सोम्रो श्रति दुतः । इन्द्रस्य युज्यः सक्ती ॥ १॥ बज्जु० १६ । ३ प्र० दि०॥

भार — (प्रत्यक्) भीतरी शुद्ध भारमा (सोमः) सोस, जीव (वायोः) सर्वद्यापक, सर्वप्रेरक प्रभु के (पविशेष) परस पावन स्वरूप के ध्यान से (पूतः) पवित्र होकर (भति-दुतः) संसार के दुःखों को शति-क्रमण करके शीघ्र ही सुक्त हो जाता है। वही तब (इन्द्रस्य) ऐश्वर्यशीलें प्रभु का (युज्यः) योग समाधि में मिलनेवाला (सखा) इसका परम मिन्न बन जाता है। कश्चिद् धीरः प्रत्यम् आत्मानमैक्षदावृत्तचक्षुरसृतत्व-मिन्छन्। इति। कड उप० ४। ९॥

आपी अस्मान मातरं सदयन्तु घृतेन नो घृतप्यः पुनन्तु।

चिर्चं हि रिगं प्रवहन्ति देवीरुदिर्थित्यः द्युचिरा पूत एमि॥२॥

(प्र० दि०) यजु० ४। २॥ इत्यस्याः पूर्वार्थः। ऋ० १०। १०॥ १०॥

भा०—(अस्मान्) हम को (मातरः) समस्त विश्वका निर्माणं करनेवाली (आपः) आस शक्तियां (स्दयन्तु) प्रेरित करें, सदा समर्थं बनावें। और (धृतप्यः) तेज से पवित्र करनेवाले तेजोमयं सूर्य आदि पदार्थ (धृतेन) अपने धृतः अकाश से (नः) हमें सदा (पुनन्तु)

पवित्र करें, हमारे शरीर मन, और वाणी के मलों का शोधन करें। क्योंकि

(देवीः) दिव्य शक्तियां ही (विद्यं) समस्त (रिपं) मल और पाप
भाव को (प्रवहन्ति) नदियों के समान दूर वहा ले जाती हैं और धो

<sup>[</sup> ५१ ] १-( ब्रि ) 'अलिस्रतः' इति यजु० ।

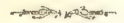
२- 'मातरः शुचयन्त' इति पाटः युजु , ऋ ।

डालती हैं। ( आस्य: इत् ) इनमें स्नान करते ही में ( ग्रुचिः ) शुद्ध पवित्र होकर ( उत् ) उर्ध्व गति को प्राप्त होकर सात्विक साव में ( आ-पूत: ) सर्वथा पवित्र होकर ( एसि ) उस प्रभु को प्राप्त होऊँ ।

यत् कि चेदं वरुण दैच्ये जनिभिद्रोहं मनुष्याः श्रारित । अधिस्या चेत् तय धभी युयोपिम मा नुस्तस्मादेनेसो देव रीरिषः ॥ ३॥ ऋ॰ ७। ८६। ५॥

भा०—है (वरुण) राजन् ! हे प्रभो ! (दैन्ये) दिन्य गुणों से युक्त विद्वान् (जने) पुरुष के प्रति (मनुष्याः) मनुष्य लोग (इदं यत् किंच) यह जो कुछ भी (अभिद्रोहं) अभिद्रोह, अनुचित विरोध (चरित) कर बैठते हैं और यदि (अचित्या) विना जाने (तन धर्मा) तेरे बनाये नियमों को हम लोग (युयोपिम चेत्) न पालन करें तो भी हे देव ! (नः) हमें (तस्माद् एनसः) उस अपराध के कारण (मा रीरिषः) कुछ न दे। इसी मन्त्र के आधार पर अज्ञान में किये गये बड़े बड़े अपराध भी कृत्नन दण्ड योग्य न होकर क्षमायोग्य होते हैं। ईश्वर भी अज्ञान में किये कार्यों को अपराध नहीं गिनता। इसी से भोगयोनि में किये हिंसादि कर्म भावी में नया प्रारब्ध नहीं पैदा करते।

॥ इति पञ्चमोऽनुवाकः ॥



## [ ४२] तमोविजय ग्रीर ऊर्ध्वमति।

भागिलर्ऋषिः । मन्त्रोक्ता बहवो देवताः । अनुष्टुभः । तृचं स्क्रम् ॥

३-'मनुष्याश्चरामित' 'अचित्त्यायत् तव' इति ऋ ।। [ ५२ ]-१,२ एतयोऋंग्वेदे अगस्त्य ऋषिः । अद्योपधिसूर्या देवताः । उत् सूर्यो दिव एति पुरो रज्ञांसि निजूर्वेन् । आदित्यः पर्वतेभ्यो विश्वदेष्टो अदृष्ट्रहा ॥ १ ॥

ऋ०१ । १९१ । ९ ॥

भाव-नित्त प्रकार ( सूर्यः ) सूर्य ( दिवः ) द्युलोक, विशास्त्र आकाश में ( पुरः रक्षांसि निजूर्वन् ) अपने आगे आये सब विश्वकारी अन्धकारों और मेघों का नाश करता हुआ ( उद् एति ) उदित होता है उसी प्रकार यह जीव ( सूर्यः ) सब इन्द्रियों और शरीर का प्रेरक, विज्ञानवान् होकर ( पुरः रक्षांसि निजूर्वन् ) अपने आगे आये समस्त विश्वकर तामस भावों, राजसी विचारों, काम क्रोध आदि आचरणों को जो उसे आगे नहीं बढ़ने देते, उन्हें जीर्ण शिर्ण, किन-भिन्न करता हुआ ( दिवः उत् एति ) उस तेजोमय बहा के प्रति उत्तम पद को चला ( दिवः उत् एति ) उस तेजोमय बहा के प्रति उत्तम पद को चला जाता है । श्रीर वहीं ( आदित्यः ) सब प्राणशक्तियों को अपने भीतर जेने वाला, वशी, जितेन्द्रिय, ज्ञानी, सूर्य के समान ( अदृष्टहा ) उस अ-प्रत्यक्ष परलोक में भी गित करनेवाला होकर ( विश्व-दृष्टः ) विश्व-सर्वन्थापक प्रभु से द्या दृष्टि से देखा जाकर ( पर्वतेभ्यः ) आवरणकारी मेघों के समान आवरणों से भी ( उत् एति ) उपर चला जाता है ।

सूर्यपक्ष में—( विश्व-दृष्ट: अदृष्ट्हा सूर्यः पर्वतेभ्यः उद् एति) समस्त प्राणियों को प्रत्यक्ष सूर्य अदृष्ट कष्टों का विनाशक होकर मेघों या पर्वतों के पीछे से उद्य होता है।

नि गावी गोष्ठे असद्भ नि मृगासी अविदात । न्यूर्वमेयी नुद्दीनां न्यर्दछो अल्प्सित ॥ २॥ सा०—जब योगी का आत्मा आदिल के समान समस्त तामस

१- 'उदपप्तदसौ सर्थः पुरुविश्वा निजूर्वन् । 'भादित्यः पर्वतेभ्यो' । इति ऋ ० । २- ( रू ० ) 'निकेतयोजनानां' । इति ऋ ० ।

आवरणों से उपर उठ जाता है तब ( गावः ) जिस प्राकर शास्त मध्याह में गौएँ विश्राम के जिये ( गोष्ठ ) गोशाला में ( नि-असदन् ) आ जाती हैं और विश्राम लेती हैं उसी प्रकार यह प्राण भी उस अपने आश्रयभूत गोष्ठ-आत्मा में ही विश्राम करते हैं । वे बाहर विषयतृष्णा में नहीं भागते । और ( गृगासः ) विषयों को खोजनेवाली इन्द्रियें ( नि-अविश्रत ) सर्वथा भीतर ही निलीन हो जाती हैं । किस तरह से ? जैसे ( नदीनां ) वायुश्रों के शान्त हो जाने पर या वेग के शान्त हो जाने पर निद्यों की ( अभयः ) विशाल तरंगें भी ( निः ) उसी में लीन हो जाती हैं उसी प्रकार ये प्राणेन्द्रिय और ज्ञानेन्द्रियें भी ( नि-अहष्टाः ) सर्वथा प्रत्यक्ष न होकर तन्मय, तल्लीन होकर ( नि अलिप्सत ) उसी आत्मा को प्राप्त करने या खोजने में लग जाती हैं ।

ञायुर्द्दं विष्श्रितं श्रुतां कण्वस्य <u>बी</u>रुधंम् । आभारिषं विश्वमेषजीमुस्यादण्टान् नि शमयत् ॥ ३ ॥

भा० — में (विश्वभेषजीम्) समस्त कष्टों का निवारण करनेवाली, (आयुर्ददं) दीर्घ जीवन को देनेवाली, (विपश्चितम्) ज्ञानमयी, (श्वतां) मिसद्ध या गुरुमुख से उपदेश द्वारा श्रुतिवचनों से श्रवण की गई (कण्वस्य) मेधावी पुरुष की उस (वीरुधस्) आत्मज्ञान रूप वल्ली को (आभारिषं) प्राप्त करूं। वह (अस्य) इस जीव के (अदृष्टान्) अदृष्ट अर्थात् न दीखने वाले बुरे संस्कारों को भी (नि शमयत्) सर्वथा नष्ट करे।

# [ ५३ ] रत्ता की प्रार्धना।

बृहन्छुक वाषिः । नाना देवताः । २-३ विष्टुभौ । १ जगती । त्वं सक्तम् ॥ द्योश्च म दृदं पृथिवी च प्रचेतसौ शुको बृहन् दक्षिणया पिपर्तु । अनु स्वधा चिकितां सोमो अगिनुक्यियुनेः पातु सदिता भगश्चा। १॥ भा०—( थी: ) आकाश और (पृथिवी च ) पृथिवी के तुल्य माता पिता (प्र-चेतसी) उत्कृष्ट ज्ञानवान् होकर ( मे ) मेरे लिय (इस्म् ) इस उत्तम फल को प्राप्त करावें या इस देह की रक्षा करें । (बृहन् शुक्रः ) वह महान् प्रकाशमान प्रभु (दक्षिणया) अपनी ज्ञान और कमें शक्ति से हमें (पिपर्तु) पालित पोषित करें । (स्वधा) यह स्वयं अपने को धारण करनेवाली चितिशक्ति (अनुचिकिताम् ) उस प्रभु के दिये ज्ञान के अनुसार ही सस्य ज्ञान को प्राप्त करें । भीर ( नः ) हमें ( सोमः ) उत्पादक, ( अग्निः ) सर्वज्ञ. ( सविता ) प्रेरक ( मगः च ) और ऐश्वर्यवान् परमात्मा ( पातु ) सदा पाले ।

द्योः-पृथिवी=उत्तरारिण और अधरारिण या सूर्व पृथिवी के समान अपर नीचे की दोनों शक्तियां, प्राण अपान, माता और पिता । पुनः प्राणः पुनेरातमा न ऐतु पुनुश्चक्षुः पुनुरसुन् ऐतु । वैश्वानुरो नो अद्वयस्तनूपा श्चन्तस्तिष्ठाति दुरितानि विश्वा॥२॥

भा०—(नः) हमारों (प्राणः) प्राण (पुनः) फिर भी (आ एतु)
प्राप्त हो जाता है (आत्मा पुनः आ एतु) हमारा (अत्मा) जीव हमें
पुनः भी प्राप्त हो जाता है। (चक्षुः पुनः) यह आंख और
उसके सहयोगी अन्य इन्द्रियां भी फिर २ प्राप्त हो जाती हैं। (नः असुः
पुनः एतु) यह प्राण भी हमें पुनः २ प्राप्त हो जाता है। क्यो? क्योंकि
(नः) हमारा (वैश्वानरः) नेता, प्राणों का स्वामी आत्मा (अदब्धः)
कभी भी नहीं मरता। प्रत्युत वही (तन्पाः) समस्त शरीर की रक्षा
करता है और (विश्वा दुरितानि) समस्त पाप कमों को जानता हुआ
भी निराश न होकर (अन्तः तिष्ठाति) भीतर धेर्यवान् होकर

कीवस्य चेन्धनाग्नेश्च सदा नाशो न विद्यते । सिमधामुपयोगान्ते सम्नेवामिन दश्यते ॥ प्राणान् धारयते योग्निः स जीव उपधार्यताम् ।

न जीवनाशोऽस्ति हि देहमध्ये मिध्येतदाहुर्मृत इत्यबुद्धाः ॥

जीवस्तु देहान्तरितः प्रयाति दृशार्धतैवास्य शरीरभेदः ॥ २७ ॥

( महाभारते, शान्ति० अ० १८४ )

सं वर्चेषा पर्यसा सं तृनुभिरगन्महि मनसा सं शिवन । त्वष्टा नो अञ्चवरीयः छणोत्वर्तु नो मार्ण्ड तन्वोर्धयद् विरिष्टम् ॥३॥ यज्ञ०२।२४॥

भा०—हम लोग (वर्चसा) तेज श्रीर ब्रह्मवर्चस से, (पयसा) उत्तम प्रष्टिकारक बल से, (तन्भिः) उत्तम शरीरों से और (शिवेन) श्रुम (मनसा) मन से (सं, सं, सं अगन्मिह) मली प्रकार युक्त रहें। (स्वष्टा) सर्वेद्धादक प्रभु (अत्र) इस लोक में (नः) हमें (वरीयः) सब से उत्तम, वरण करने योग्य धन, ज्ञान यश (कृणोतु) प्राप्त करावे और (यत्) जो (नः तन्वः) हमारे शरीर का (विश्विष्ट्म्) विशेष प्रकार से पीड़ित साग हो उसका (अनु मार्च्टु) स्वयं अनुमार्जन करें, उसे अनुकूलता से रोगरिहत करें। अर्थात् प्रथम हम अपने श्रंगों को साफ रक्लें तब ईश्वर भी हमारे शरीरों को रोग से मुक्त रक्लेगा।

#### \*\*(0)\*\*

पृष्ठ ] राजा की नियुक्ति श्रीर कर्तव्य !

वद्या ऋषिः। बग्नीपोमी देवते । अनुष्टमः । तृथं सक्तम् ॥

इदं तद् युज उत्तर्मिन्द्रं शुम्भाम्यप्रेये ।

अस्य क्षत्रं श्रियं महीं वृष्टिरिव वर्धया तृणम् ॥ १ ॥

३-(न० च०) 'त्वष्टा सुदत्त्रो विद्यातु रायोऽनुमार्व्धु तन्वो यद्विलिष्टम्' । इति यजुः० ।

भा० — ( वृष्टिः तृणम् इच ) जिस प्रकार वर्षा तृण=घास को बढ़ाती है उसी प्रकार हे इन्द्र। राजन्! (अस्य) इस राष्ट्र के (क्षत्रम्) भाश्य-बल को और (महीम्) वदी भारी (श्रियं) श्री, लक्ष्मी को बढ़ावे। (इदम्) इसी प्रयोजन से (तत्) उस उत्तम पद पर (उत्तरम्) मनुष्यसमाज से उत्कृष्ट (इन्द्रम्) इन्द्र, राजा को (युजे) राज्यकार्थ में नियुक्त करता हूँ और (अष्टये) उत्तम फलों को प्राप्त करने श्रीर उत्तम रूप से राष्ट्र पर वश प्राप्त करने के लिये (इन्द्रम्) राजा को (शुग्रभामि) अलंकृत करता हूँ।

असी क्षत्रसंग्नीषोमावस्मै श्रारयतं रुथिस् । इसं राष्ट्रस्योभीवर्गे क्षेणुतं युज उत्तरम् ॥ २॥

भा०—हे (अग्नि-सोमों) अग्नि=सेनापित और सोम=पुरोहित ब्राह्मण गण (अस्में) इसी राजा के उपयोग के लिये (रियम्) अपने ज्ञान श्रीर बल को (धारयतम्) धारण करो श्रीर (इमम्) इस राजा को (राष्ट्रस्य अभीवर्गे) राष्ट्र की रक्षा के कार्य में (कृणुतम्) समर्थ करो श्रीर इसी प्रयोजन के लिए में राष्ट्र का पुरोहित उसको (उत्तरम्) अन्यों से उक्षष्ट जान कर (युजे) इस पद पर नियुक्त करता हूँ।

सर्वन्युश्चासंवन्धुश्च यो अस्माँ आभेदासति । सर्वे तं रन्धयासि मे यजमानाय सुन्वते ॥ ३ ॥

प्र० द्वि० अथर्वे० १५ । २ ॥ प्र० द्वि०, ६ तृ० च० ॥

भा०—हे पुरोहित ! (सबन्धुः च असंबन्धुः च ) चाहे सगोत्री भा कोई असगोत्री (यः अस्मान् अभि-दासित ) जो हमारा विनाश हरना चाहता है (तं सर्वम् ) उस सब को तू (मे सुन्वते ) मेरे राष्ट्र का संचालन करते हुए (यजमानाय) तथा सबको सुन्यवस्थित करने वाले राजा के लिये (रन्धयासि) वश कर। इसी प्रकार पुरोहित राजा के प्रति भी ऐसा ही कहे।

## [ ४४ ] उत्तम मार्गी से जाने और सुखसे जीवन व्यतीत करने का अपदेश।

बहा ऋषिः। १ विश्वेदेवा देवताः, २, ३ रुद्रः। २ त्रिब्हुप्। १, ३ जगत्यौ॥ ये पन्थानो बहवी देवयानां अन्तरा द्यावापृथिवी संचरन्ति। तेषामज्योनि यतुमो बहाति तस्मै मा देवाः परि धत्तेह सर्वे॥१॥ प्र० हि० अथर्व० ३। १४। २ प्र० हि०॥

सा०—(ये) जो (देवयानाः) विद्वानों के जाने योग्य (बहवः) बहुत से (पन्थानः) ज्ञानमार्ग (द्यावापृथियी) हो और पृथियी, ज्ञान और कर्म, परलोक और इहलोक, ब्रह्म और प्रकृति और राजा प्रजा के (अन्तरा) बीच में (सं-चरन्ति) चल रहे हैं (तेषां) उनमें से (यतमः) जो भी (अख्यानि) हानिरहित समृद्धि, आत्मरक्षा को (बहाति) प्राप्त कराता है (तस्ते) उस मार्ग के लिये (सर्वे देवाः) सब विद्वान लोग (मा) मुझे (इह) संसार में (परि धत्त) पुष्ट करें, बज दें, उस उत्तम मार्ग में चलने को कटिबद्ध करें।

ब्रह्मज्ञान का मार्ग सबसे उत्तम है। ''इह चेदवेदीदथ रात्यमस्ति न चेदवेदीनमहती विनष्टिः।'' इसी शरीर में रह कर आत्मज्ञान कर जिया तो ठीक, नहीं तो बढ़ा भारी विनाश हो जाता है। कठ उप०।

श्रीष्मो है मुन्तः शिशिरो वसुन्तः शरद् वर्षाः स्थिते नी दधात । आ नो गोषु भज्ञता युजायाँ नियात इद् वेः शरुणे स्योम ॥ २॥

भा०—काछ पर विचार करके उससे उपस्थित वि-पातियों से अच कर सुखपूर्वक जीवन निर्वाह करने का उपदेश करते हैं। (ब्रीप्म: हेमन्त: शिशिर: वसन्त: शरद् वर्षा: ) ब्रीक्म, हैमन्त, शिशिर, वसन्त शरद् भौर वर्षाकाल ये छः ऋतु हैं। हे छुहों ऋतुश्रो ! तुम (नः) हमें (स्विते) सुख से गुजरनेवाले जीवन में ही (द्धातु) स्वक्षो । कभी कष्ट में ब डालो। (नः) श्रोर हमारे (गोषु) गवादि पशुओं श्रोर (श्रजायां) प्रजा-पुत्र आदि में भी (आ भजत) सुख का वितरण करो। हम सदा (वः निवाते) प्रबल वायु के झकोरों या उपद्रवों से रहित आप (शरणे) छहों ऋतुओं के अनुकूल घर में (स्याम) रहें, निवास करें। इदाब्रत्खराय परिवरक्तराय संवरक्षराय छणुता बृहचर्मः। तेषां व्यं सुमृतौ युज्ञियानामणि मुद्रे सौमनुसे स्याम॥३॥ (तु० च०) क० ३।१।१२ तु० च०॥

भार — (इदावत्सराय परिवन्सराय संवत्सराय ) इदावत्सर, परि-वत्सर छीर संवत्सर के लिये (बृहत् नमः इ.णुत ) बहुत, प्रचुर अञ्च उत्पन्न करो । (तेपां) उन (यज्ञियानां) यज्ञ करने वाले पुरुषों की (सु-मतो) शुभ कल्याणकारिणी बुद्धि में छौर (सौमनसे) उत्तम मनः—संकल्प से उत्पन्न होनेवाले (भद्रे अपि) कल्याण सुख में (स्थाम) सदा रहें।

प्रभव से आदि लेकर प्रत्येक पंचयुगी के, वर्षों में क्रम से संवस्तर, परिवस्तर, इदावस्तर, अनुवस्तर और उदावस्तर ये पांच संज्ञाएं होती हैं। अथवा-अधिवां संवस्तरः। आदिलाः परिवस्तरः। चन्द्रमा इदावस्तरः। वायुरनुवस्तरः। ते० ब्रा० १ । ४ । १० । १ ॥ अधि, आदिला और चन्द्रमा इनके लिये हम नमः करते हैं अर्थात् इनका सदा ध्यान रखते हैं। जिससे ठीक ठीक काल का ज्ञान हो और ठीक ठीक समय पर उचित यज्ञों का विधान कर सकें और विद्वानों की शुभ मति और उत्तम करवाणकारी सुख में हम सदा रहें।

- निक्षिति । १ विश्वेदेवाः । २, ३ रहो देवता । १३ उष्णिग्-मर्भा । २ अनुण्डुप् । उर्व सक्तम् ॥

मा नी देवा श्राहिर्वधीत् सनीकान्त्सहपूरुषान् । संयेतुं न वि ष्परद् व्यातुं न सं यमुक्तमो देवजुनभ्यः ॥ १ ॥

भा०—हे (देवाः) विष को दूर करनेवाले विद्वान् लोगो! (अहिः) सांप (स-तोकान्) हमारी सन्तानों समेत और (सह-पुरुषान्) पुरुषों समेत (नः) हमें (मा वधीत्) न मारे, हमें न काटे या हमारी मृत्यु का कारण न हो। (देव-जनेभ्यः नमः) देवजन—विपवैद्य या सर्प विष के निकालनेवाले चतुर पुरुषों के इस किल्प का हम बड़ा आदर करते हैं कि जब वे सांप का मुख (संयतं बन्द करते हैं तब (न विष्परत्) वह उसे खोल नहीं सकता श्रीर यदि (व्यात्तं) सांप ने मुंह खोल जिया तो फिर वह (न सं-यमत्) वन्द नहीं कर सकता।

नमीस्त्वसिताय नमस्तिरश्चिराजये । स्वजाय बभ्रेषे नमी देवजनेश्यः॥ २॥

भा०—( असिताय नमः ) असित—काले नाग का भी वश करने का उपाय है। (तिरश्च-राजये नमः ) पीठ पर तिरछी धारियों वाले सर्प का भी वश करने का उपाय है। (स्वजाय बश्चये नमः ) स्वज= शारीर से जिपट जानेवाले सर्प का भी वश करने का उपाय है। इन विशेष हुनरों के जिय (देवजनेभ्य: नमः ) ऐसे उन सपों के वशोपाय धानने हारे विद्वानों का हम स्वयं आदर करें।

सं ते हास्म दता दतः समु ते हन्वा हन्।

सं ते जिह्नया जिह्ना सम्बारनाह आर्थम् ॥ ३॥

भार — सांप को पकड़ने का उपाय बतलाते हैं। हे सर्प ! (ते दता दतः सं हिन्स ) तेरे उपर के दांतों को नीचे के दांतों से सटा दूं। और (ते हन्वा हन् सम् ) तेरी ठोड़ी को ठोड़ी से सटा दूं। (जिह्नया ते जि-ह्वाम् सम्) तेरी जीभ से जीभ को सटा दूं, इस प्रकार की रीति से में (आस्ना) मुख भाग से (आस्यम्) सांप के मुख को (सम् हिन्म) अच्छी प्रकार भीचूं श्रोर इस प्रकार सर्प को यश कर छेता हूं।

## [ ५७ ] व्रणचिकित्सा ।

हांतातिर्क्षृषिः । १-२ रुद्रो देवता । १,२ अनुष्टुभौ । ३ पथ्या बृहती । तृचं सक्तम् ।।

इदमिद् वा उ भेषुजमिदं रुद्रस्य भेषुजम्। येनेषुमेकतेजनां शातशस्यामण्डवत्॥१॥

भा०— इदम् इत् ) यह ही ( वा उ ) निश्चय से ( भेषजम् ) ओषि है, ( इदम् ) यह ( रुद्रस्य भेपजम् ) रुद्र=वैद्य की उपदेश की हुई श्रीपध है ( येन ) जिससे ( एक-तेजनम् ) एक काण्डवाले और ( शत-शस्याम् ) सैक्हों फलेवाले ( इपुम् ) वाण को भी (अप नवत्) वाहर खेंच लिया जाता है।

अध्यातम में रुद्र=परमात्मा का उपदिष्ट ब्रह्म ज्ञान ही इस भव-रोग की एकमात्र औषध है जिससे एकतेजना-एक काण्डवाले और 'शतशब्य' तीर को दूर किया जा सकता है। यह देह या जीवन ही एक काण्डवाला वाण है। जिसमें सैकड़ों व्याधियां ही 'शतशब्य' हैं अथवा जीवन के सौ वर्ष ही 'शतशब्य' हैं। उस जन्म या भवरोग की ओषधि भगवान का उपदिष्ट ब्रह्मज्ञान ही है।

जाळापेग्रामि विश्वत जाळापेणोपं सिश्चत । जाळापमुग्रं भेपुजं तेन नो मृड जांवसे ॥ २॥

भा०—हे विद्वान पुरुषो ! (जालापेण) जल से (अभि सिञ्चत) स्नान करात्रो, (जालापेण उपसिञ्चत) जल से ही व्या भादि को घोन्नो। (जालापम्) जल ही (उग्र-भेषजम्) तीव रोगनाशक पदार्थ है। हे परमात्मन् ! (तेन) उस जल के द्वारा ही (जीवसे) मुखमय जीवन

के लिये (नः) हमें (मृड) सुखी कर। अध्यात्म में—'ज लाप' प्राणियों का एकमात्र अभिजाषा का विषय=परम बहासुख। दां चे नो मयश्च नो मा च नः किं चनाममत्। श्वमा रपो निश्वं नो अस्तु भेषुजं सर्वं नो अस्तु भेषुजम्॥ ३॥ १०। १९। ८। १० च० (एवं० पं०) १० वं० पं०॥

भा०—(नः शं च) हमें शानित प्राप्त हो श्रीर (मय: च) सुख प्राप्त हो। (नः) हमारा (किं चन) कोई भी अंग (मा असमत्) रोग-पीड़ित न हो। (रपः) पाप और पाप का फज दुःख सब को हम (क्षमाः) सहन करने और उसको वश करने में समर्थ हों। (नः) हमारे (विश्वम्) समस्त पदार्थ (मेषजम् अस्तु) दुःखनिवारक हों। (सर्व नः भेषजम् अस्तु) हमारे सब पदार्थ रोगनाशक हों। अथवा (विश्वं) विश्वमय और (सर्वं) सर्वमय परमारमा सब भव रोगों को शान्त करे।

### - FOR -

## [ ५८ ] यश की प्रार्थना।

यशस्कामोऽथर्वा ऋषिः । मन्त्रोक्ता देवता बृहस्पतिश्च । १ जगती । २ प्रस्तारपंक्तिः। ३ अनुष्डप् । तृत्रं स्क्तम् ॥

युशसं मेन्द्री मध्वान कृणीतु युशसं द्यावीपृथिवी उमे हुमे । यशसं मा देवः संविता कृणीतु प्रियो दातुर्दक्षिणाया हुह स्योम॥१॥

भा॰—(इन्द्रः) परम ऐश्वर्यवान् परमेश्वर (मघवान्) सब निभूतियों का स्वामी है, वह (मा) मुझे (जशसं कृणोतु) यशस्वी बनावे। (उभे खावापृथिवी) दोनों सूर्य और पृथिवी, ज़मीन और आस्मान (मा यशसं कृणोतु) मुझे यशस्वी बनावें। (देवः सिवता) सबका प्रेरक सूर्य देव भी (मा यशसं कृणोतु) मुझे यशस्वी बनावें। और (अहम्) में (दांक्ष-

३-(द्वि०) 'मो वु ते'। 'द्यो: पृथ्विकी श्वमा रपा' इति आ ।

णायाः ) दान दिलणा और अम्न के (दातुः) देनेवाले पुरुष का ( प्रियः स्याम् ) प्रिय होकर रहूं।

यथेन्द्री द्यावापृथिन्योर्थशस्त्रान् यथापु ओषंघीषु यशस्त्रतीः। एवा विश्वेषु देवेषु व्यं सर्वेषु यशसः स्यामः॥ २॥

भा०—( यथा ) जिस प्रकार ( इन्द्रः ) परमेश्वर (द्यावापृथिक्योः) आकाश और पृथिवी के बीच (यशस्वान्) सर्वशक्तिमान् हे और (यथा) जिस प्रकार ( आपः श्रोपधीषु ) जल सब श्रोपधियों में (यशस्वतीः) बलशालिनी हैं। (एवा ) इसी प्रकार (विश्वेषु देवेषु ) समस्त विद्वानों में श्रोर ( सर्वेषु ) सब जीवों में ( वयं ) हम ( यशसः ) यशस्वी और बलवान् ( स्वाम ) हों।

युशा इन्द्री युशा अभ्निर्युशाः सोमी अजायत । युशा विश्वस्य भूतस्याहमंसि युशस्तमः॥३॥ अथर्वे० इ । ३६ । ३॥

भा०- इयाख्या देखो [ का॰ ६ | सू० ३६ | मं॰ ३ ]



[ प्र.] गृह-पत्नी के कर्तव्य, पशुरत्ता और गोपालन । अथर्क अषिः। रुद्र उत मन्त्रोक्ता देवता । अनुष्ड्य । त्यं चक्तन्त्र । श्रुन्द्रद्भ्युस्त्यं अश्रुमं श्रुनुभ्युस्त्वम्यन्यति । अधेनवे वयको राम यञ्जु चतुष्पदे ॥ १ ॥

मा०—है (अरुम्धति) अरुम्धति! अरोधनशीछे! सब को मुक्त करनेहारी, सुखकारिणी गृहपिन! (प्रथमम्) पहले (त्वं)त् (अनडु-द्म्यः) बेंबों (धेनुम्यः) गायों और (अधेनवे वयसे) गाय के अतिरिक्त पांच बरस तक के बढ़े बढ़दों और (चतुष्पदे) चौपायों के बिये (श्रमें युक्त मुखदायी रहने का घर या शाबा बना

दे । स्रोर उनको पृथक् २ कालाओं में रख । बजों, गीओं, बढ़े बछड़ों और अन्य पशुत्रों की अलग २ कालाएं बनायें ।

शम यच्छुत्वेषित्रिः सह देवीररुन्धती । कर्त् पर्यस्वन्तं गोष्ठमेयुक्ष्माँ इत पूर्वपान् ॥ २ ॥

भा०—(अरुम्धती) घर की स्वामिनी (देवी: जह) घर की अन्य सहेली खियों के साथ मिल कर (श्रोपधि:) ओषधि=अन्न आदि जही वृदियों के प्रयोग से (शम यच्छतु) सब को सुल प्रदान करे। श्रीर पशुओं को भी हरा चारा दे। और (गोष्टम्) गोशाला को (पयस्वन्तं करत्) पृष्टिकारक दूध श्रीर जल से सम्पन्न करे। (उत) और सब पदार्थ स्वच्छ रक्खे जिससे (पृष्पान्) घर के और पुरुषों को भी (अयहमान् करत्) राजयहमा से रहित, नीरोग करे। अर्थात् घर की छी ही घर के पशुओं, मनुष्यों श्रीर बालकों के लिये भोजन आच्छा-दन और ओपि आदि का उपचार करे।

चिश्वरूपां सुभगास्त्रच्छा वैदामि जीव्छास् । सा नी दुद्रस्यास्तां हेति दूरं नयतु गोभ्यः ॥ ३॥

भा०—हम (विश्व-रूपाम्) नाना प्रकार से समस्त पदार्थें। को उत्तम रूप से बनानेवाली वा उनको निरीक्षण करनेवाली (जीवलाम्) सव को जीवन प्रदान करनेवाली (सुभगाम्) सौभाग्यशील, ऐश्वर्य-वाली स्त्री को (अच्छ बदामसि) बड़ा उत्तम कहते हैं। (सा) वह आनेवाले (स्त्रस्य) रुलानेवाले, रोग आदि कष्टदायक और हिंसक पदार्थों के (हेति) शस्त्र, आधातकारी आयुध को (नः) (गोभ्यः) हमारी गौओं से (दूरं नयतु) दूर करे।

[ ६० ] कन्यादान भौर स्वयंवर | अथर्ग ऋषिः । अर्थमा देवता । अतुष्टुमः । तृचं स्कास् ॥ अयमार्यात्यर्थमा पुरस्ताद् विषितस्तुषः । अस्या इच्छन्नुयुवै पतिमुत जायामुआनेये ॥ १ ॥

भा०—( अयम् ) यह ( अर्थमा ) कन्या का दान करने वाला पुरुप (पुरस्तात् ) अपने समक्ष ( विधित-स्तुपः ) नाना स्तुति योग्य गुणों को प्रकट करता हुआ ( अस्य ) इस अपनी ( अप्रुव ) कन्या के लिय ( पितम इच्छन् ) पित के प्राप्त करने की इच्छा करता हुआ (उत) और ( अजानये ) विना पत्नी के पुरुष के लिये योग्य ( जायाम् ) पुत्री-त्पादक भार्या को प्राप्त कराने की इच्छा करता हुआ (आयाति) आता है। इस सुक्त में—'अर्थमा इति तम् आहुर्या ददाति। तै० १।१।२।

४ || दाता या कन्या का प्रदाता पुरुप अर्थमा कहाता है |

अश्रमदियमर्थमन्त्रन्यासां समनं यती।

श्रुङ्गो न्वयमन्त्रस्या अन्याः स्रंत्रनुमायति ॥ २॥

भा०—( अर्थमन् ) हे कन्या के दान करने हारे ! उसके पिता आता आदि पुरुप! (इयम् ) यह कन्या (अन्यासां) अन्य अपनी सखी, बहनों आदि के (समनं ) सम्मान को (यती ) प्राप्त करती हुई (अश्रम्त् ) विद्या आदि के अभ्यास और ब्रह्मचर्य व्रतपालन में श्रम करती रही है। (अङ्ग उ) हे ( अर्थमन् ) अर्थमन् ! कन्यादातः! ( अन्याः ) श्रीर अन्य सखियां भी (अस्याः) इसके (समनम् ) संमान को (आयित) प्राप्त होती हैं।

अथवा—( इयम् अन्यासां समनं यती अश्रमत् ) यह अत्यों के समन=पित संगमन, पित मिलाप के अवसर पर जाती रहे श्रीर अब ( अन्याः अस्या समनम् आयित ) अन्य सिलयां इसके पित-लाम के अवसर पर आवें।

समनं, संमननात् सम्माननाहा । ( तिइ० अ० ७ । १ । ३ ॥

धाता दांधार पृथिवीं धाता चामुत स्थीम्।
धातास्या अगुवै पर्टि दर्धातु प्रतिकास्यम्॥३॥
भा०—(धाता) धारण, पाछन करने वाला या उत्पादक परमेश्वर
जिस प्रकार (पृथिवीम्) पृथिवी को धारण करता है (उत धाता)
धीर धाता ही (बाम् सूर्यम्) प्रकाशमान सूर्य को भी धारण करता है।
हसी प्रकार (धाता) परिपालक, संरक्षक (अस्ये अगुवै) इस
स्वयंवरा कन्या के लिये (प्रति-कास्यम्) इसके प्रति अभिलापा करनेवाले,
इसके थिय (पतिम्) पति का (दधातु) धारण या प्राप्त करावे।

### Me son

[६२] ईश्वर को स्वतः विभूति-परिदर्शन । वर्षा ऋषिः । रही देवता । त्रिप्डमः २-३ । अरिजोः । तृचं सतम् ॥ मह्यमाप्रो मर्श्वमदेर्यन्तुरं मह्यं खरी अर्थ्यं उज्योतिषु कम् । मह्यं द्वा इत विश्वे तप्रोजा मह्यं देवः संविता त्र्यची धात् ॥१॥

भार — (आपः) सब लोक या समस्त प्रजाएं या जल (महाम्)
भेरे निमित्त (मधुमत्) मधुरता अमृतयुक्त रस को (आ-ईरयन्ताम्)
प्राप्त करावें अथवा (आपः) आस पुरुप मेरे निमित्त (मधुमत्) ब्रह्ममय ज्ञान का उपदेश करें। और (सूरः) सबका उत्पादक, प्रेरक सूर्थ
या परमात्मा और विद्वान् (महाम्) भेरे निमित्त (ज्योतिषे) सर्व
पदार्थों के प्रकाशित करने के जिये अपनी ज्योति को (अभरत् कम्)
निश्चय से धारण करें। (उत्त) और (विश्व) समस्त (तपोजाः) तप
से उत्पन्न होने वाले तपस्वी (देवाः) विद्वान् पुरुष और (सविता)
शूर्य के समान (देवः) विद्वान् आचार्य (महाम्) मुझे (ज्यचः) सर्वज्यापक, ब्रह्मज्ञान या विशेष ज्ञादन्य ज्ञान का (धात्) प्रदान करें
या धारण करावे।

अहं विवेच पृथिवीमुत द्यामहमृत्रं जनयं सप्त साकम्। अहं सत्यमनृतं यद् वदीम्यहं दैवीं परिवासं विदीश्च ॥ २॥

भा०—(अहम्) में ही (पृथिवीम्) इस विशाल पृथिवी को ओर (उत् द्याम्) द्योलोक को (विवेच) पृथक् २ थाम रखता हूं और (अहम्) में (साकम्) एक साथ ही (सप्त) सात (ऋत्न्) शितशील प्राणों को (अजनयम्) अपने सामर्थ्य से इस शरीर में उत्पन्न करता हूं। (सलम् अनृतं यत्) सल्य क्या है और असल्य क्या है, यह जो कुछ भी है उसको (अहं वदामि) में ही ठीक २ बतलाता हूं। और (देवीम्) ज्ञानमयी, विद्वानों को (वाचं) वाणी को (पिर विशः) प्रजा के भीतर भी (अहं) में ही बतलाता हूं, उपदेश करता हूं। अर्थात् यह सब प्रमात्मा ही करता है। बही इन सब सामर्थ्यों का धारक है।

अहं जंजान पृथिवीमुत चामहमृतूंर्जनयं सप्त सिन्ध्रंनू । अहं सत्यमनृतं यद् वद्धि यो अंग्नीप्रोमान्नजुपे सर्खाया ॥३॥

मा॰—(अहं) में ईश्वर ही (पृथिवीम्) पृथिवी को (जजान) प्रकट करता हूं, उत्पन्न करता हूं। (उत ) श्रीर (द्याम्) द्युलोक को भी (जजान) प्रकट करता हूं। (अहं) मैं ही (ऋत्न्) गतिशील (सप्त सिन्ध्न्) सात प्राण, प्रवाहों को भी (अजनयम्) प्रकट करता हूं, उत्पन्न करता हूं। और (सत्यम् यत्) सत्य, परमार्थ सत् क्या है ? श्रीर (अनृतम्) व्यवहार में असन् एवं विनश्वर, अश्चव, ध्वंसयोग्य असत्य क्या है यह सब भी ठीक २ (अहं वदामि) में ही उपदेश करता हूं। और (सलायों) समान आख्यान वाले, वा समान रूप से 'ख'=इन्द्रियों में 'अय'= ग्राति करने वाले (अग्नियोमों) अग्नि श्रीर सोम, सूर्य और चन्द्र, प्राण और

अपान इन दोनों को में आत्मा ही ( अजुवे ) सेवन करता हूं । इस सूक्त की गीता के 'विभूति-योग' नाम दशम अध्याय से तुळना करनी चाहिये ।

॥ इति षष्ठोऽनुवाकः ॥ [तत्र स्कानि दश, श्राचश्च त्रिंशत्]

### 金币

## [ ६२ ] भ्राभ्यन्तर शुद्धि का उपदेश।

मर्था ग्रिपः। रह उत मन्त्रोक्ता देवता । त्रिष्टुभः । तृत्रं सक्तम् ॥ चैरवानुरो रहिमसिनंः पुनातु वार्तः छाणेनेपिरी नभौमिः । द्यावापृथिवी पर्यस्मा पर्यस्वती ऋतावरी युन्निये नः पुनीताम् ॥१॥

भा०—(वैश्वानरः) वैश्वानर, सूर्य और गरिन (रिश्विनिः) अपनी किरणों से (नः) इमें (पुनातु) पिवत्र करें। और (वातः प्राणेन) वात, वायु या प्राण किया द्वारा हमारे शरीर को पिवत्र करें। और (इपिरः) सबका प्रेरक वायु अपने (नभोमिः) अन्तरिक्ष प्रदेशस्थ वायुगत भेवों द्वारा हमें पिवत्र करें। और (अतावरीः) जल से पूर्ण (पयस्वतीः) पृष्टिकारक रस से पूर्ण (वावापृथिवी) वी और पृथिवी, आस्मान और जमीन दोनों (यज्ञिये) यज्ञ=दान किया में, या परस्पर संगत होकर उपकार करने में समर्थ होकर (नः) हमें (पुनीतम्) पिवत्र करें।

बैरवान्सी सुनुतामा रमध्वं यस्या आश्रास्तु व्योऽश्वीतपृष्टाः । तया गुणन्तेः सधमादेषु वयं स्याम् पत्तयो रयीणास् ॥ २ ॥

यजु० १९। ४४॥

भा०—हे विद्वान् पुरुषो ! (वैश्वानरीम् ) उस ईश्वर विषयक (सू-नृताम्) ग्रुभ सत्यमयी वाणी रूप देवी, वेद को (आरभध्वम्) प्रारम्भ करो,

२-( प्र०, द्वि० ) 'वैश्वदेवी पुनती देन्यागाद यस्यामिमा बह्नयः तन्वो वीत-पृष्ठाः । तया मदन्तः सधमादेषु' इति यजु० ।

उसका नित्य अभ्यास करो। (वीतपृष्ठाः) प्रकाशमय पृष्ठवाली (आशाः) दिशाएं (यस्याः) जिसके (तन्वः) शरीर हैं अर्थात् जिनका ज्ञान सर्वत्र व्यापक है। (तया) उस वेदवाणी से ही (सधमादेषु) एकत्र आनन्द प्राप्त करने के अवसरों में (गृणन्तः) उपदेश करते हुए (वयं) हम लोग (रयीणाम्) सर्व सम्पत्तियों के (पतयः) स्वामी (स्याम्) हों।

वैद्यान्धी वर्धस् आ रंभध्वं शुद्धा भवन्तः शुर्चयः पावकाः। इहेर्डया सधमादं मदन्तो ज्योक् पद्यम् सूर्यमुच्चरन्तम् ॥ ३॥ स्थि० १२।२।२८ म० दि०॥

भा०—(वैश्वानरीं) उस परमातमा सम्बन्धो वेदवाणी को हे विद्वान् पुरुषो ! ( ग्रुचयः ) मन और शरीर से=श्रुचि पिवन्न श्रीर ( पावकाः ) श्रीरों को भी पिवन्न करने में समर्थ, (श्रुद्धः भवन्तः) श्रीर श्रुद्ध होकर ( वर्चसे आ रमध्वम् ) बल वीर्य प्राप्त करने के लिये अभ्यास किया करो । श्रीर ( इह ) इस संसार में ( इंडया ) अन्न से ( सध-मादं मदन्तः ) एक ही साथ हर्ष उत्सन्न का आनन्द लेते हुए हम सब ( ज्योक् ) चिरकाल तक ( उत्-चरन्तम् ) जपर उठते हुए (सूर्यम्) सूर्यं को ( पश्येम ) देखा करें । श्रुद्ध पिवन्न होकर बेद का अभ्यास करें परस्पर मिळकर अन्न का भोग करें श्रीर दीर्घनीवन निभावें ।

### 金币

## [६३] भ्रविद्या-पाश का छेदन।

दुहण ऋषिः । निर्ऋतिदेवता । अग्निः । १ अतिजगतीगर्भा । ४ अनुष्टुप् , २, ३ जगत्यौ । चतुर्ऋचं स्तम् ॥

यत् ते देवी निकंतिराव्यन्ध् दामं श्रीवास्वविम्रोक्यं यत्। तत् ते वि ज्याम्यायुषे वर्षेषे वलायादोम्यसम्मिक्तः प्रस्तः ॥१॥ यज् १२। ६४॥ भा॰—हे पापी पुरुष ! (ते निर्ऋति: ) निरुद्ध-ऋति अर्थात् सत्यगति या ज्ञानमय आचरण से शून्य, अविद्या ने (देवी) तुझे लुभानेबाली होकर (यत् दाम) जिस बन्धन को (ते) तेरी (धीवासु)
गर्दनों में (आ बबन्ध) बांध रक्खा है और (यत्) जो (अविमोक्यं)
सहज में नहीं छूटता। उसको भी में (ते) तेरी (आयुपे) आयु
(वर्चसे) तेज श्रीर (बलाय) बल वृद्धि के लिये (वि स्यामि)
काटकर दूर करता हूं। त् इस प्रकार (प्रस्तः) उत्कृष्ट मार्ग में प्रेरित
होकर अथवा उत्कृष्ट विद्यायोनि से उत्पन्न होकर (अदो-मदम्) अमुकपरलोक में हर्षप्रम, सुखदायक (अञ्चम्) इस ज्ञानमय अज, परम सुख
का (अद्धि) उपभोग कर।

नमीस्तु ते निर्ऋते तिग्मतेज्ञोयसमयान् वि चृता बन्धपाशान्। यमो मह्यं पुनरित् त्वां ददाति तस्मै यमाय नमी अस्तु मृत्यवे॥२॥ (१० द्वि०) यज्ञ० १२। ६३ प्र० द्वि०॥

भा०—है (निर्ऋते ) सत्य विद्या से विपरीत अविद्ये ! (ते नमः अस्तु ) तुझे दूर से नमस्कार है । अथवा तेरा (नमः ) वशीकार किया नाय । हम तुझे वश करें शे । किस प्रकार १ हे (तिगमतेजः) तीक्षण तेज वाले सूर्य समान प्रमात्मत् ! आत्मन्! (अयस्मयान्) लोहे के से दृढ़ या आवागमन से बने इन (बन्ध-पाशान् ) बन्ध के पाशों को (वि चृत) काट डाल । हे निर्ऋते ! अविद्ये ! (यमः ) वह सर्वनियन्ता परमात्मा (पुनः इत्) फिर भी (महां) येरे लिये (त्वा) तुझे (दृद्दाति) प्रदान करता है अर्थात् तुझे ईश्वर ने मेरे अधीन कर स्वत्वा है । श्वर्थात् जब चाहूं तुझमें फर्स् भीर जब चाहूं न फर्सू । इसलिय (तस्मे ) उस (मृत्यवे)

२-(१०) 'नमःसु' इति यजु०। (दि०) 'सयस्मर्य विचता बन्धमेतम्'

देहबन्धन से मुक्त करने वाले (यंगाय) सर्वनियामक परमेश्वर के लिये (नमः) हम नमस्कार करते हैं। अयुस्मयें द्वुवद वेश्विष इहामिहितो मृत्युभियें सुहस्त्रम्। युमेन त्वं पितृभिः संविद्यान उत्तमं नाक्रमार्थं रोहयेमम्॥ ३॥ यजु० १२। ६३ तृ० व०॥

माठ—हे अविद्य ! बन्धकारिणी ! जब तू ( अयसमये ) जोहे के समान दढ़ या आवागमनस्वरूप, ( हुपदे ) वृक्ष के खूंटे के समान वर्तमान इस कठोर देह के साथ जीवको ( बेधिषे ) बांध लेती है तब (इह) इस लोक में वह जीब ( मृत्युभिः ) नाना प्रकार के शरीरनाशक, जबर आदि कारणों से, ( ये सहस्रम् ) जो सेकड़ों संख्या में हैं ( अभिहितः ) बँध जाता है । हे पुरुष ! ( वं ) तू ( पितृभिः ) अपने परिपालक आचार्य आदि गुरुओं और ( यमेन ) उस अन्तर्यामी परमात्मा से ( संविदानः ) उत्तम रीति से ज्ञान लाभ करता हुआ ( उत्तमम् ) उत्कृष्ट ( इमम् ) उस ( नाकम् ) सुखमय परम ब्रह्मलोक को ( अधि रोह्य ) प्राप्त हो ।

सं समिद् युवसे वृष्त्राग्ने विश्वान्यर्थ आ। इडस्पुदे सामिध्यसे स नो वसून्या भर ॥ ४॥

भ्रा० १० । १६१ । १ ॥ यजु० १४ । ३० ॥

भा०--हे ( वृषन् ) सब सुखों के वर्षक ! हे (अग्ने) ज्ञानस्वरूप ! आप ( अर्थः ) सबके प्रेरक और सबके स्वामी हैं। आप ( आ ) सब तरफ (विश्वानि) सब पदार्थों को ( सं सं युवसे इत् ) चला रहे हैं, और (इडस्पदे) इला=अन्न के आश्रयभूत भूतल पर, धथवा इडा=श्रद्धां के पद, आश्रयस्थान हृदय में अथवा इडा=चेतना मनन शक्ति के पद,

३-'यमेन त्वं यम्या संविदानोत्तमे' 'नाके अधिरोहयैनम्' इति यजु० । ४-ऋग्वेदेऽस्याः संवनन ऋषिः । अधिदेवता ।

आश्रय, आत्मा में (समिध्यसे) प्रकाशित होते हो (सः) वह आप (नः) हमें (वसूनि) नाना जीवनोपयोगी धनों को (आ भर) प्राप्त कराओ।

'इउस्पदे'—इडा वै श्रद्धा श०११।२।७|२०॥ इडा वै मानवी यज्ञानु-काशिनी आसीत्। तै० १।१।४।४॥ सां वै इडा पञ्चावत्ता भवति श०१।८।१।१२॥ (१) श्रद्धा इडा है।(२) मनु=मननशील के यज्ञ आस्मा या देह में अनुप्रकाश करने वाली चितिशक्ति 'इडा' है। वह इडा पांच विभाग में बांटी जाती है। यही पांच भाग पांच चेतन्य ज्ञानेन्द्रिय हैं। उस इडा का पद आश्रय, आवास आत्मा है। राजा के पक्ष में इडा पृथिवी और अग्नि राजा है।

### 

### [ ६४ ] एकचित्त होने का उपदेश।

व्यवर्ग ऋथिः । साम्मनस्यं देवता । १, २ अनुष्डुभौ । २ त्रिष्डुप् । ं तृत्वं सुक्तम् ॥

सं जीनीध्वं सं पृच्यध्वं सं वो मनासि जानताम् । देवा भागं यथा पूर्वे संजानाना उपासते ॥ १ ॥

ऋ०१०।१६१।२॥

भा०—हे पुरुषो ! (यथा) जिस प्रकार (पूर्व) पूर्व के विद्यमान (देवाः) विद्वान लोग (संजानानाः) समान रूपसे एकत्र होकर ज्ञान प्राप्त करते हुए (भागं) अपने भजन करने योग्य फल को (उपासते) प्राप्त करते हैं। उसी प्रकार (सं पृच्यध्वम्) आप लोग एकत्र होकर, एक दूसरे से सम्पर्क रक्खो। (वः) आप लोगों के (मनांसि) मन, चित्त (सं जानताम्) प्रत्येक पदार्थ को समान रूप से ही जानें।

<sup>[</sup>६४] १-(प्र०) 'संगच्छध्वं संवदध्वं' इति ऋ०। ऋग्वेदे संवनन ऋषिः। संज्ञानं देवता।

समाने। मन्त्रः समितिः समानी समानं व्रतं सह चित्तभैपाम् । समानेनं वो ह्रविषां जुहोमि समानं चेती अधि सं विंशध्वम् ॥२॥

भा०—( एपास् ) इन समस लोगों का ( सन्त्रः समानः ) मन्त्र अर्थात् सनन, विचार भी समान हो, (सिमितिः समानी) एकत्र होकर बैठने की सका भी समान, एक ही हो, (समानं नतस्) नत, आचार कर्तव्य भी समान=एक ही हो और (चित्तं सह ) सबका चित्त भी एक साथ ही हो । हे लोगो ! (चः ) तुम सबको ( समानेन हिवषा ) में समान प्रकार के, एक ही हिन=ग्रहण करने योग्य मार्ग से ( जुहोमि ) प्रेरित करता हूं । आप लोग ( समानं चेतः ) एक चित्त होकर ( अभि सं विद्याध्वम् ) नगर में निवास करो ।

समानी व आर्क्तिः समाना हृदयानि वः। समानमस्तु वो मनो यथा वः सुसहासति ॥ ३॥

भा०—हे षुरुषो ! (वः) आप लोगों की ( आकृतिः) संकरुप, कामना भी (समानी) एक समान हो। और (वः) आप लोगों के ( हृद्यानि) हृदय भी (समाना) समान हों। (वः मनः) आप लोगों के मन (समानम्) समान ( अस्तु ) हों। ( यथा ) जिससे (वः) आप लोगों के सब कार्य (सह) एक साथ मिलकर (सु असित) उत्तम रूपसे हुआ करें।

[६५] विनयी, दमनकारी राजा का शत्रुत्रों को निःशस्त्र करना। अथर्वा ऋषि:। चन्द्र उत इन्द्रः पराश्चरो देवता। १ पथ्यापंक्तिः, २-३ अनुष्टुमौ। त्रचं सक्तम्॥

李帝帝帝

२-( द्वि ॰ ) 'समानं मनः' ( च ॰ ) समानं मन्त्रमिमन्त्रये वः । इति मा ॰ ।

अर्व मृन्युरवायतार्व वाह मंने।युजा । परोशर त्वं तेषुां पराञ्चं शुष्ममंदियार्था नो रुयिमा क्रीध ॥ १ ॥

भा०—हे राजन् ! ( मन्युः ) तेरा कोध ( अव ) नीचे अर्थात् शान्त रहे । (आयता) उठे हुए शक्ष भी (अय) नीचे हो जायँ । (मनो-युजा बाहू ) मनके संकल्प के साथ उठने वाली बाहुएं भी (अव) नीचे ही रहें । तिस पर भी हे ( पराक्षर ) दूर के शत्रुश्चों के नाशक इन्द्र ! ( स्वं ) तु (तेषां) शत्रुश्चों के ( पराब्चं ) दूर से दूर वर्तमान (शुष्मम्) बल या सेना विभाग को (अर्दय) विनाश कर । ( अध ) और ( न: ) हमें (रियम् ) धन ऐश्वर्यवान् ( आ कृधि ) प्राप्त करा ।

अथवा शत्रुओं का कोघ, उद्यत शस्त्र और बाहुएं नीची हों और हे इन्द्र ! तू उनके दूरके सेनादुल को भी पीड़ित कर, हमें धन प्राप्त करा।

निहस्तेभ्यो नैर्हस्तं यं देवाः शरुमस्यथ।

वृश्चामि रात्रूणां वाह्ननेने ह्विषाहम्॥२॥

भा०—हे (देवाः) विद्वान् पुरुषो ! शासक पुरुषों ! (निर्हस्तेभ्यः) हस्त=हनन साधन या सामर्थ्य से रहित पुरुषों के लिये (नैईस्तं) सदा निहत्थापन रूप (यं शरुंम्) जिस शस्त्र को आप (अस्यथ) फेंकते हो, प्रयोग करते हो। (अनेन हविषा) उसी उपाय से (अहम्) में देश-विजयी राजा(शत्रूणां बाहून्) शत्रुष्ट्रों अर्थात् बाहुग्रों=बाधाकारी उपायों को भी (बुआसि) काटता हूं, निर्मूल करता हूं। अर्थात् निर्वल प्रजाओं को सदा निर्वल बनाये रखने के लिये विद्वान् लोग जिस निःशस्त्रीकरण उपाय का प्रयोग करते हैं राजा उसी उपाय का प्रयोग अपने शत्रु को निर्वल करने के लिये करे अर्थात् उनको निःशस्त्र ही करदे।

इन्द्रश्चकार प्रथमं नैर्हस्तमसुर्भेयः। जर्यन्तु सत्वानो मम स्थिरेणेन्द्रेण मेदिना ॥ ३॥ भा०—(इन्द्रः ) इन्द्र राजा (प्रथमं ) सबसे पहले (असुरेभ्यः) असुरों, निर्देय, बलवान रात्रुओं पर (नेईस्तम् ) निहत्थापन के उपाय को (चकार ) करे। तब (मम) मेरे (सत्वानः ) वीर्यवान भटः (स्थिरेण) स्थायी (मेदिना) बलशाली (इन्द्रेण) सेनापति राजा के साथ (जयन्तु) विजय करें।

[ ६६ ] शत्रुओं का नि:शस्त्रीकरण। अथर्वा ऋषिः। चन्द्र उत इन्द्रो देवता। १ त्रिष्डप्। २-३ अनुष्डुण्। तृचं सक्तम्॥

निहिस्तः श्राचुराभिदासं सस्तु ये सेनाभियुंधमायन्त्यस्मान् । समर्पयेन्द्र महता खंधन द्रात्वेषामधहारो विविद्धः ॥ १ ॥ भा०—( अभिदासन् ) हमें विनाश करने वाला ( श्रञ्जः ) शत्रः ( निर्हस्तः अस्तु ) निहत्था होकर रहे । श्रौर (ये) जो ( अस्मान् ) हम पर ( सेनाभिः ) सेनाओं सिहत ( युधम् आयन्ति ) युद्ध करने के लिये चढ़ आते हैं उनको हे इन्द्र ! सेनापते ! तू ( महता वधेन ) बढ़े भारी शक्तिशाली हथियार से (सम् अप्य) उन पर प्रहार कर। जिससे (एषां) उनमें से ( अध-हारः ) सबसे प्रवल आधातकारी पुरुष (वि विद्धः) नाना प्रकार से पीड़ित होकर ( द्रातु ) भाग जाय ।

ञ्चातुन्त्वाना आयच्छन्तोस्यन्ते। ये च धार्वथ । निहीस्ताः शत्रवः स्थनेन्द्री वोद्य परोशरीत् ॥ र ॥

भा०—निःशस्त्र किनको किया जाय ? ( थे ) जो शतुगण ( आ त-न्वानाः) धतुष पर चिल्ला चढ़ाते हैं, ( आ यच्छन्तः ) उनकों खेंचते हैं, और ( अस्पन्तः ) बाण फेंकते हैं और ( ये च ) जो धावथ वेग से आक्रमण करते हैं, ऐसे हे ( शत्रवः ) शत्रु जोगो ! तुम ही (निईस्ताः) निहत्थे ( स्थन ) होकर रहो, नहीं तो ( इन्द्रः ) हमारा सेनापित राजा ( व: ) तुमको ( अद्य ) श्राज ( पराशरीत् ) मार डालेगा । आक्रमण- कारी. मारने की चेष्टा करने दालों को निहत्था कर दें । नहीं तो सेमापति उनका वध कर दे ।

निर्देश्ताः सन्तु राष्ट्रवोङ्गेपां म्लापयाससि । अधैपानिन्द्र वदौसि रात्रशो वि भंजामहै ॥ ३ ॥

भा०—(शत्रवः) शत्रु लोग ( निर्हस्ताः सन्तु ) निह्त्ये होकर रहें और इम (एपास् अङ्गा) उनके अङ्गों को ( स्लापयामिस ) लंजा पुंजा करदें। श्रीर हे इन्द्र ! (एपां) इनके (वेदांसि) धनों को हम (शतशः) सैकड़ों प्रकार से ( वि भजामहै ) आपस में बांट लिया करें।

## [६७] शत्रु-विनय।

सथवां ऋषिः । चन्द्र उत इन्द्रो देवता । अनुष्टुप् । तृचं सक्तम् ॥

परिवरमीनि सर्वत इन्द्रीः पूषा चै सस्रतः। मुह्यन्त्वद्यास्ः सेनो श्रुमित्रोणां परस्तराम् ॥१॥

भा०—( इन्द्रः ) इन्द्र, मुख्य सेनापित और (पूषा च) पुष्टि-कारक अश्व आदि सामग्री का प्राप्त कराने वाला, अथवा पोशक, सहायक सेनापित दोनों (सवंतः) सब प्रकार के (वर्त्मानि) मार्गी में (परि पस्नतः) प्रयाण करें जिससे (अमूः) वे (अभिन्नाणां) शनुन्नों की (सेनाः) सेनाएं परः स्तराम्) सर्वथा (मुह्यन्तु) निराश होकर पछाड़ खावें और किही भी राहते से आगे न बढ़ सकें।

सुढा अभिर्याक्षरताशीर्पाणे इवाह्यः। तेषां यो अग्निस्ट्रानामिन्द्रो हन्तु वरंवरम्॥२॥

<sup>[</sup>६७] २-(प्र० दि०) 'ग्रन्था मित्रा भनताशीर्षाणोहय इव' (तृ०) 'मिश्रनुत्तानाम्' इति साम० । 'शीर्षाणा सह -' (तृ०) अस्ति-दग्धानामस्तिमृढानां' इति ऋ०।

भा०—हे (अमित्राः) शत्रुओ ! तुम लोग (मृदाः) मृद, किं-कर्त्तव्यविमूढ होकर, विना मार्ग प्राप्त किये, भटकते हुए ( अशीर्पाणः ) विना सिर के (अहय: इव) सर्पों के समान अन्धे होकर (चरत) विचरो, ( अग्नि-मूढानां ) हमारे श्रयणी सेनापित के प्रयाण से मोहित श्रीर मार्ग छोड़कर भटकते हुए (तेषां वः ) उन तुम्हारे में से (इन्द्र: ) वीर सेनापति राजा (वरं-वरं इन्तु) अच्छे २ चुने वीर पुरुषों को मार डाले।

देषु नह्य वृपाजिनं हार्णस्या भियं कथि। परोङ्गित्र एषत्वर्वाची गौरुपेषतु ॥ ३ ॥

भा॰ — हे इन्द्र ! राजन् ! (एषु) इन वीर भटों में तू ( वृषा ) सब सुलों का वर्षक होकर ( हरिणस्य ) हरिण की ( अजिनं ) खाल को (आ नह्य ) कवचरूप में बंघवा दे। इस प्रकार शत्रु के लिय ( भियं कृषि ) भय उत्पन्न कर । ( अभित्रः ) शत्रु लोग ( पराङ् ) परे ( एषतु ) भाग जांय। (गौः) पृथ्वी ( अवीची ) हमारे समीप, ( उप-एषतु ) हमें प्राप्त हो।

[६८] केश मुगडन भीर नापितकर्म को उपदेश। अथर्वा ऋषिः । मन्त्रोक्ता देवता । १ पुरोविराष्ट्रतिशक्तरीगर्भा चतुष्पदा जगती, २ अनुष्टु प्. ३ अति जगतीगर्भा त्रिष्टु प् । तुचं सूत्तम् ॥ आयमगन्त्सधिता शुरेणोप्णेन वाय उद्दर्भनेहि। श्चादित्या रुद्रा वसंय उन्दन्तु सचैतसः सोर्मस्य राज्ञी **घ**पत प्रचेतसः ॥ १ ॥

भा० - विद्वान् पुरुषों को नापित बनकर केश मुंडने का उपदेश करते हैं। यह ( सविता ) मुर्य जिस प्रकार तीक्ष्ण हिरणों से काले अन्धकार को दूर कर देता है उसी प्रकार ( अयम् ) यह नापित ( श्रुरेण ) अपने छुरे से काले केशों को भी दूर कर देता है वही (अयम् आगन्) यह आता

है। श्रीर हे (वायो) जिस प्रकार वायु मेघ द्वारा जल लाकर जंगल पर वरसाता है उसी प्रकार हे वायो ! ज्ञानवन् ! तू भी (उप्णेन) उदकेंन आ इहि) गरम जल के सहित यहां आ। और जिस प्रकार (आदित्याः) आदित्य, वारह मास. (कद्वाः) वायुगण, (वसवः) पृथिवी श्रादि पदार्थ सब जंगलों को हरा भरा कर देते हैं उसी प्रकार आप लोग (सचेतसः) एक चित्त और ज्ञानवान् होकर केशों को (उन्दन्तु) गीला करें श्रीर तब (प्रचेतसः) हे उत्कृष्ट ज्ञान वाले पुरुषो ! (राज्ञः सोमस्य) सोम्य गुण वाले राजा के (वपत) केशों को छुरे से मूंड दो। अथवा (राज्ञः सोमस्य) सुन्दर सोम, शिष्य, बालक के केशों को मूंड दो।

उपनिषत् की परिशापा में सोम राजा=जीव। उसके अञ्चान को दूर करने के लियें सर्विता आचार्य या परमात्मा तीक्ष्णं ज्ञानरूप क्षुर सहित उसकी साक्षात् हीता है। वायु प्राण उसकी उष्ण जल से आई करता है मानों तपस्यां और योगं समाधि का उपदेश करता है, आदित्य, रुद्ध, वसु वे विद्वान्गणं साधारण जीव को उपदेश करते हैं और इस प्रकार सब विद्वान् उसके श्रज्ञानं की नाश करते हैं।

अदितिः समर्थं वप्तवापं उन्दन्तु वर्चसा। चिकित्सतु प्रजापतिदीर्घोष्टत्वाय चक्षसे ॥ २॥

भा॰—( अदितिः ) आदिखं स्पृंध जिस प्रकार अन्धकार को काट डालता है उसी प्रकार श्रदिति=अखण्ड, तीक्ष्ण छुरे की धार (इमश्रु) सिर के बालों को (वपतु) काट दे। और ज्ञानी (श्रापः) श्राप्त पुरुष जिस प्रकार (वर्चसा) तेज से हृदय को आई कर देते हैं उसी प्रकार (श्रापः) ये जल केशों को गीला कर दें। (प्रजापतिः) प्रजा का स्वामी परमात्मा जिस प्रकार सबको चक्षु देता और दीर्घ-जीवन देता है उसी प्रकार (प्रजापतिः) नाई भी वंद्य के समान जरीही हारा, श्रथवा फोड़ा फुंसी के रोग से बचाये रखने के जिये (चक्षसे ) चक्ष

की दर्शनशक्ति की वृद्धि श्रीर (दीर्घायुत्वाय) दीर्घजीवन के लिये (चिकि: सतु) रोग से बचाये रक्षे ।

येनार्वपत् साविता क्षुरेण सोर्मस<u>्य राज्ञे। वर्</u>दणस्य विद्वान् । तेर्न ब्रह्माणो वपतेदमस्य गो<u>मानश्वेवान</u>्यर्मस्तु प्रजावन् ॥ ३ ॥

भा॰—(सविता) सूर्य (येन) जिस प्रकार के (क्षुरेण) ज्योतिर्मय छुरे से (राज्ञः सोमस्य) राजा अर्थात् प्रकाशमान सोम अर्थात् चन्द्र के अन्धकार को (अवपत्) छिन्न मिन्न करता है और (विद्वान्) विद्यावान् आचार्य (येन जुरेण) जिस उपदेशमय छुर=उपदेश से और सज्जय के उपाय से (वरुणस्य) राजा के अज्ञान को (अवपत्) छिन्न मिन्न करता है (तेन) उसी ज्ञान और ज्योतिर्मय उपदेश और प्रकाश के छुरे से, हे (ब्रह्माणः) ब्राह्मण, विद्वान् पुरुषो ! (ग्रस्य) इस अपने शिष्य के (इदम्) इस अज्ञान अन्धकार को भी (वपत्) छिन्न भिन्न करो। उसी के साथ र छूरे से ग्रारोग्य और दीर्घ जीवन के विषय वालों को भी काटा करो, जिससे (अयम्) यह राजा ग्रीर शिष्य (गोमान्) गो=ज्ञानेन्द्रियों से युक्त और (अश्ववान्) अश्व=प्राणेन्द्रियों से युक्त और (प्रजावान्) उत्तम सन्तान से भी युक्त हो।

जिस प्रकार सूर्य चन्द्र श्रन्थकार को दूर करता है श्रीर उसमें ज्यी-तिर्मय धन का वितरण करता है या जिस प्रकार विद्वान् मन्त्री राजा के अपर के संकटों को दूर करता है श्रीर विशेष उपाय से सावधान होकर के उसकी समृद्धि बढ़ाता है उसी प्रकार आचार्य ज्ञानद्वारा शिष्य के अज्ञान को

१. श्वरः — श्च शब्दे इत्यस्मात औणादिको रक् निपात्यते ( उणा० २ | २८) अथवा श्वर विलेखने ( अदादिः ) श्वर सञ्चये ( इवादिः ) इत्येताभ्यां पचाचच् । श्वरः उपदेशः । विलेखनोपकरणं, लोमशातनोपकरण्या श्वरा इति प्रसिद्धम् । सञ्चयोपायो वा । इति द्या० ।

हटावे, छुरे से बालों को दूर करे, उसके ज्ञान आरोग्य श्रीर दीर्घ जीवन की युद्धि करे।

# [६१] यश ग्रोर तेन की प्रार्थना।

वर्वस्कामो यसस्कामश्राथर्वा ऋषिः । बृहस्यतिरुताश्विनौ देवता । अनुष्डुप् ।

तृचं स्तम्॥

गिरावर्गराटेषु हिरेग्छे गोषु यद् यशेः । स्रुरीयां सिच्यमानायां कृतिताळे मधु तन्मर्थि ॥ १ ॥

अथर्वे ६। १। १८॥

भा०—(यद् यदाः) जो यद्ग, कीर्ति और धन ( गिरों ) पर्वत में, (अरगराटेषु) अरगराट अर्थात् रथों या यन्त्रों से विचरने वाले जिल्पी लोगों में, (हिरण्ये) सुवर्ण में, और (गोषु) गाय बैलों में विद्यमान है और जो ( मधु )मधुर रस ( सिच्यमानायां ) पात्रों में पढ़नेवाली ( सुरायां ) सुरा=जल्धारा में और ( कीलाले ) अन्न में है ( तत् ) वह यश इस ( मिथ ) मेरे आत्मा में विद्यमान हो।

अरगराट=सायण के मत में (१) अराः रथचकावयवाः कीलकाः, तान् गिरित आत्मना संश्चेपयित इति अरगराः रथाः। तेन अटिन्त संचरन्तीति अरगराटाः रथिनः। (२) यद्वा अरा अरयः तान् गच्छिन्ति इति
अरगाः वीराः। तेषां राटाः जयघोषाः। अर्थात् अरगराट रथी या वीरों
के जयघोष। चेमकरण के मत में—''अरस्य ज्ञानस्य गरेषु विज्ञापकेषु
अटिन्त इति।'' अर्थात् गुरुओं के पास जाने वाले शिष्य। इस मतभेद
में सायण ने लिखा है ''ब्युत्पत्त्यनवधारणाद् नावगृद्धते। साफ २ अर्थ
नहीं खुलने से इसका अर्थ ठीक तरह से विदित नहीं होता। ग्रीफिथ
के मत में अरगराट=घाटियां। अथवा—''अरम् अत्यर्थगर्गर् शब्देन
अटिन्त इति अरगराटाः=महानदाः। अथवा अरघटाः जलयन्त्राणि, धान्य-

पेषणार्थं जलधारया प्रवित्तितं पेषणीयन्त्रं 'घराट्' इति प्रसिद्धं तादशो वा अन्यो विद्युदादियनत्रविशेषः ।

अर्थात् — खूब घर घर आवाज़ से चलनेवाले यहानद व अरघट वा जल द्वारा चलने वाली चिक्कियां, मिलें वा विजली के यन्त्र ।

थार्थिना सार्धेण मा मधुनाङ्कं शुभस्पनी। यथा भगैस्वतीं वार्चमावदानि जनाँ अनु॥ २॥ अवर्वे० ९। १। १६॥

भा०—( शुभस्पती ) शुभ-उत्तम शोभा को पालन करने वाले ( अधिनी ) माता और पिता ( सारघेण ) मधुमिन्नका के तैयार किये हुए ( ग्रधुना ) शहद से ( मा ) मुझे ( अङ्क्तम् ) आंजें, मुझे खिलावें ( यथा ) जिससे ( जनान् अनु ) समस्त लोगों के प्रति में बालक बदा होकर ( भर्गस्वतीम् ) दीप्ति, चमस्कार युक्त और ओजस्विनी ( वाचम् ) वाणी को ( आवदानि ) घोलूं।

मां बाप बालको को शहद खिलाया करें जिससे उनकी वाक्-शिक्त बढ़े और कफ भादि का नाश हो। मिं वचीं अथो यशोथी युज्ञस्य यत् पर्यः।

तन्मयि प्रजापतिर्दिवि द्याभिव दंहतु ॥ ३॥ साम॰ १। ६।३॥

भा०—(प्रजापितः) प्रजा का पालक परमेश्वर जिस प्रकार (दिवि-द्याम् इव) द्युलोक में सूर्य को दृदता से स्थापित करता है उसी प्रकार वह प्रजापित, पिता ( मिय ) मेरे शरीर में (वर्षः) तेज ( यशः ) बल और ( यत् ) जो (यज्ञस्य) यज्ञ=आत्मा का (पयः) सारभूत बल ज्ञान है ( तत् ) उसको ( मिय ) मेरे में धारण करावे।



[७०] माता के प्रति उपदेश।

कांकायन ऋषिः। अवन्या देदता। जगती। तृचं सक्तम् ॥
यथा मांसं यथा खुरा यथाक्षा अधिदेवेने।
यथा धुंसो वृंपण्यत स्त्रियां निष्टन्यते सनैः।
एवा ते अष्टन्ये मनोधि वृत्से नि हैन्यताम् ॥ १॥

भा०—(अब्नये) न मारने योग्य हे सात: ! (यथा) जिस जकार (मांसम्) मांसच्उत्तम अब रस मनुष्यों के मनको लुभा लेता है भीर (यथा सुरा) जिस प्रकार सुरा=शृद्ध जल मनुष्य के मनको लेंच लेता है और (यथा अधि-देवने) जिस प्रकार संसाररूपी कीड़ा-सेन में (अक्षाः) इन्द्रियां, मनुष्य के मन को इरलेती हैं. श्रीर जिस प्रकार (बृषण्यतः) इष्ट पुष्ट वीर्यवान् (पुंसः) बहाचारी पुरुष का (मनः) मन (खियाम्) स्त्री में (नि-इन्यते) विचाह के जिये रत या उत्सुक हो जाता है इसी प्रकार हे (अब्नये) मात ! (ते) तेरा (मनः) मन (अधि बत्से) अपने पुत्र पर (नि-इन्यताम्) लगा रहे। यथा हस्ती हिस्तन्याः पुरुष पुत्र पुत्र पर (नि-इन्यताम्) लगा रहे। यथा हस्ती हिस्तन्याः पुरुष पुत्र पुत्र पुत्र पुत्र पुत्र पुत्र । ०॥२॥

भा०—उसी विषय को श्रीर भी स्पष्ट करते हैं। (यथा) जिस प्रकार (हस्ती) हस्तिक्या में कुझल, वर (हस्तिन्याः) हस्तिकया में कुझल, वर्ध्न के (पदेन) पैर के साथ अपना (पदम्) पांव (उद्-युजे) सप्तपदीविधि में उठाता है। (यथा पंसः वृषण्यतः मनः स्त्रियां निहन्यते) श्रीर जिस प्रकार वीर्यवान् ब्रह्मचारी पुरुष का मन स्त्री पर रत होजाता है, (एवा अब्न्धे ते मनः वस्से अधि निहन्यताम्) उसी प्रकार है भाता! तेरा मन अपने पुत्र के साथ लगा रहे।

यथा प्रधियंथोप्रधियंथा नभ्यं प्रधावधि । यथा पुंसो वृषण्यत स्त्रियां निहन्यते मनः । एवा ते अध्नये मनोधि ब्रस्से नि हन्यताम् ॥ ३॥ भा०—श्रीर भी उसी विषय को स्पष्ट करते हैं। (यथा) जिस प्रकार (प्रिधिः) लोहे का हाल भीतरी लकड़ी के बने चक्र पर रहता है श्रीर (यथा) जिस प्रकार (उपिधः) लकड़ी का चक्र अरों द्वारा बीच के धुरे पर रहता है और (यथा) जिस प्रकार (नभ्यं) बीचका धुरा (अधि प्रधी) कम से श्ररों और लकड़ी के चक्र सहित हाल पर आ जाता है श्रीर (यथा वृषण्यतः पुंसः मनः स्त्रियां निहन्यताम्) जिस प्रकार वीर्यवान् ब्रह्मचारी पुरुष का मन स्त्री पर जमता है उसी प्रकार है (अध्न्ये ते मनः अधि वरसे निहन्यताम्) मातः ! तेरा मन अपने बच्चे पर लगा रहे।

### -

[ ७१ ] दुष्ट अन का त्याग और उत्तम अन आदि पदार्थी को ग्रहण करने का उपदेश।

ब्रह्मा ऋषिः । अग्निर्देशता । ३ विश्वेदेवाः । १-२ जगत्यौ । ३ त्रिष्टुप्। तुर्चं स्ताम् ॥

यदन्त्रमाद्में बहुधा विर्ह्णप्रमध्यमुत गामुजामविम् । यद्देव किं चे प्रतिज्ञब्रहाहमुन्निष्टद्योता सुहुतं रूणोतु ॥ १॥

भा०—(बहुधा) प्रायः (यत्) जो (अजम्) अज्ञ में (विरूप्पम्) नाना प्रकार का (अिद्या) खाता हूं (हिरण्यम् अश्वम् उत गाम् अजाम् अविम्) श्रीर सोना, घोड़ा, गाय, बकरी श्रीर भेड़ और (यत् एव किंच) अन्य जो कुछ भी (अहम्) में (प्रति जग्रह) दूसरे से लेता हूं, (तत्) उसको (होता अग्निः) देने वाला, सर्वप्रद परमेश्वर (सुहुतं कृणोतु) उत्तम आहुति के समान दान देने श्रीर स्वीकार करने योग्य बना दे।

यनमा हुतमह्रातमाजुगाम दृत्तं पितृभिरतुमतं मनुष्यैः। यसमन्मि मनु उदिव रारजीत्यानिष्टद्योता सुहुतं कृणोतु ॥२॥ भा०—(यत्) जो (हुतम्) श्रद्धापूर्वक दिया गया (अहुतम्)
या श्रद्धापूर्वक न दिया गया और (पितृप्तिः) पालक पिता माता
गुरु भाई आदि से (दत्तम्) दिया गया या (मनुष्येः अनुमतम्)
मनुष्यों, मननशील विद्वानों हारा अनुमत, स्त्रीकृत पदार्थ (आ-जगाम)
मेरे पास आ गया हो श्रीर (यस्मात्) जिससे (मे मनः) मेरा मन
(तद् रारजीति इव) ऊपर उठता हुआ, प्रसन्न सा होता हो (तत्)
उत्तको (होता अग्निः) सर्व पदार्थों का दाता परमेश्वर (सुहुतं कृणोतु)
उत्तम दान अर्थात् स्त्रीकार करने योग्य पदार्थ बना दे।
यदश्चमद्म्यनृतेन देवा दास्यस्त्रदांस्यन्तुत संगृणामि।
वैश्वानुरस्य महतो महिम्ना श्रीवं मह्यं मधुमदुस्त्वर्शम् ॥३॥

भा॰—(देवाः) हे बिद्वान् पुरुषो ! (दास्यन्) गृहस्थ में अन्न का दान करता हुआ (अनुनेन) खेती से अन्न को उत्पन्न करूं (यद् अन्नं अन्नि) जो में अन्न खाता हूं, (अदास्यन्) अथवा ब्रह्मचर्ष या संन्यास आदि आश्रमों में अन्न का दान न करता हुआ भी जो अन्न में खाता हूं, (संगृणामि) तथा जो में प्रण, प्रतिज्ञा या व्रत करता हूं, (महतो वेश्वान्तस्य महिम्ना) महान् तथा सब नरों के हित करने वाले प्रभु की महिमा कृपा से (श्रन्नम्) वह अन्न तथा व्रत आदि (महाम्) मेरे लिये (शिवं) कल्याणकारी तथा (मधुमत्) मधुर (अन्तु) हो।

[ ७२ ] प्रजनन श्रंगों की पूर्ण वृद्धि।
व्यर्वाङ्गिरा कषः। श्रेपोऽकों देवता। १ जगती। २ वनुष्टुम्। ३ मुरिक्।
रुवं सक्तम्॥
यथास्तिनः प्रथयेते वङ्गाँ अनु वर्णूषि कृण्वन्नसुरस्य मायया।

एवा ते रापः सहसायमुकाँक्षेनाक्षं संसमकं कृणातु ॥ १ ॥

भा०—(यथा) जिस प्रकार (असितः) बन्धनरहित आत्मा (असुरस्य) असुर, मन की (मायया) माया=निर्माण शक्ति या बुद्धि से (वपूंपि कुण्वन्) अपने देहों को रचता हुआ (वशान् अनु) अपने वश हुए श्रंगों को या प्राणों को देह में (प्रथयते) विस्तृत करता है, फैलाता है, प्रेरित करता है (एव) उसी प्रकार (अंगेन अङ्गम्) जिस प्रकार एक अंग से दूसरे श्रंग को समता प्राप्त है (अयम्) यह (अर्कः) आत्मा पुरुष (ते) तेरे (शेषः) ज्ञान सामर्थ्य या प्रजननाङ्ग को (सहसा) बक से (संसमकम्) ठीक ठीक अनुपात में (कृणोतु) करें।

यथा पर्सस्तायाद्दरं यातेन स्थूळ्भं कृतम् । यावृत् परस्वतः पसम्स्तावेत ते वर्धतां पर्सः॥ २॥

भा०—( यथा ) जिस प्रकार (पसः) पुरुष का प्रजननाङ्ग (वातेन) प्राण के बल से (स्थूलमं कृतम् ) स्थूलक्ष्य किया जाकर (ताथादरम् ) सन्तान उत्पादक अंगः योनि भाग में प्रवेश योग्य हो जाता है । श्रीर ( यावत् ) जितना ( परस्वतः ) पूर्णता प्राप्त पुरुष का ( पसः ) प्रजनक्ष्य होना च।हिये ( तावत् ) उतना हे पुरुष ! (ते पसः) तेरा प्रजनाङ्ग्यी ( वर्धताम् ) वृद्धि को प्राप्त हो।

या<u>बदक्षीनं</u> पार्यस्वतं हास्तिनं गादीमं च यत्। याबदश्वस्य वाजिनस्तार्वत् ते वर्धतां पस्तः॥३॥

भा०—( यावत श्रङ्गीनं ) जितने अंगों वाला शरीर (पारस्वतम् ) पूर्ण पुरुप का होता है श्रीर ( यत् ) जितना (हास्तिनं गार्दभं च) हाथी का या गधे का अथवा (वाजिनः अश्वस्य यावत्) वेगवान्, बलवान् अश्व का श्रंग दढ़, हृष्ट पुष्ट, अमोधवीर्य होता है ( तावत् ते पसः वर्धताम् ) हे पुरुप ! उतना ही तेरा भी प्रजननांग पुष्ट हो । पं० ब्रीफिथ ने इस सूक्त को अश्वील समझ कर छोड़ दिया है। पं० क्षेमकरणजी ने इस सूक्त में 'होपः' और 'पसः' आदि शब्दों के अर्थ 'राष्ट्र' किया है। पर हमारी सम्मति में शरीर के जिस अंग से मानव सृष्टि उत्पन्न होती है उसके परिपन्नव ख्रीर पुष्ट होने का उपदेश करना कोई असंगत, अञ्जील और अनुचित बात नहीं है। कह्यों की सम्मति में 'तायादर' और 'परस्वान्' कोई विशेष पश्च हैं। सम्भव है। उनके खंग की उपमा भी होना अनुचित नहीं।

राष्ट्रपक्ष में—(२) (यथा तायादरं पसः) जितना पालने योग्य राष्ट्र (वातेन स्थूलमं कृतम्) यज्ञ द्वारा परस्पर संगति, संगठन द्वारा विशाल बना लिया जाय (यावत् पारस्वतः पसः) और जितना राष्ट्र पालन शक्ति से युक्त राजा का होना चाहिये (तावत्) उतना (ते पसः वर्धताम्) तेरा राष्ट्र भी बढ़े।

(३) (यावत् अंगीनं) जितने श्रंगों से युक्त (पारस्वतं) वीर भटों का बना, (हास्तिनं) हाथियों का (गार्दभं) गर्थों, खबरों का और (अश्वस्य वाजिनः) वेगवान् अश्वों का बना हुआ (पसः) राष्ट्र बद्ध होना सम्भव है (तावत् ते वर्धताम्) उतना ही तेरा भी बढ़े।

राजा के वीर्य का प्रतिनिधि राष्ट्र और सेनावल है। शरीर में यह हुष्ट् पुष्ट शरीर और हृष्ट पुष्ट प्रजननेन्द्रिय है इसलिये वेद में दोनों का समान ही परिभाषा-शब्दों से वर्णन किया जाता है।

> ॥ इति सप्तमोऽनुवाकः ॥ [तत्रैकादश सक्तानि, ऋचश्च चतुस्त्रिशत्]



[ ७३ ] एकचित्त होंने का उपदेश।

सथर्वा मुक्तिः । सामनस्यमुत मन्त्रोक्ता नाना देवताः । १-३ मुरिजौः विष्डुप् । तुचं सक्तम् ॥ एह यातु वर्षणः सोमी श्राग्निर्वृहस्पतिर्वसुभिरेह यातु । अस्य श्रियमुप्सयात सर्वे उत्रस्य चेतुः संमनसः सजाताः॥१॥

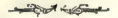
भा०—(इह) इस प्रदेश में या राजसभा के स्थान में (वरुणः) सर्वश्रेष्ठ वरुण, राजा (सोमः) सोम, शान्तस्वभाव (अग्निः) सबका अप्रणी और (बृहस्पतिः) वेदवाणी का पालक या बृहत् राष्ट्र का पालक राजा बनकर (आ यातु) आवे और (इह) यहां वह (वसुभिः) आठ वसु, प्रजा के प्रतिनिधि या विद्वान् अमात्यों सिहत आवे। हे अमात्यों! (सर्वे) तुम सब जोग (अस्य श्रियम्) इस राजा की श्री, जक्ष्मी, श्रोभा को (उप सं-यात) स्वीकार करो, प्राप्त होओ। क्योंकि (उपस्य) उपस्वभाव, बलशाजी, सदा न्यायपूर्वक दण्ड देने वाले (चेतुः) सबको चेताने वाले और स्वयं सावधान रहने वाले विवेकी राजा के (सं-मनसः) मनके साथ एक मन होकर रहने हुए (स-जाताः) एक ही माता के गर्भ से उत्पन्न भाइयों के समान बन्धु होकर रहो। यो वः शुष्मो हृदयेष्ट्रन्तराकृतिया वो मनिस् प्रविद्या। तान्त्सीवयामि हृविषा घृतेन मिर्य सजाता प्रमितेचा अस्तु॥२॥

भा॰—राजा अपने सचिवों और अधीन शासकों के प्रति कहे—
हे सचिवो और मेरे अधीन शासको ! (यः) जो (वः) तुम्हारा
(शुष्मः) बल है और (या) जो (वः मनिस्स्त्र) तुम्हारे मन में और
(हदयेषु) हदयों में (आकृतिः) प्रवल इच्छा या कामना (अन्तः
प्रविष्टा) मीतर घर किये वैठी है (तान्) उन सब बलों को और
आप लोगों की उन २ इच्छाओं को घृतेन अपने स्नेह और तेज और
(हविषा) अन्न और आजीविका प्रदान द्वारा (सीवयामि) अपने साथ
बांधता हूँ। हे (स-जाताः) बन्धुओ ! (वः) तुम लोगों की (रमितः)
आनन्द विनोद और अनुकृल प्रवृत्ति या अनुग्रह (मिय अस्तु) मेरे
कपर रहे।

इहैव स्तु मार्प याताध्यसमत् पूषा प्रस्तादर्पणं वः छणोतु । वास्त्रोष्पातिरचे वो जोहवीतु मिर्य सजाता ग्मितिवी अस्तु ॥३॥

भार — है अधीन मिन्त्रयो ! और शासक लोगो ! ( इह एव स्त ) आप लोग मेरे इस राष्ट्र में ही रहो । ( अस्मत् अधि मा अप यातम् ) इम से परे, हमें छोदकर तुम मत जाओ । ( परस्तात् ) नहीं तो अन्य स्थानों में ( पृषा ) राष्ट्र के पोषक मिन्न राजा ( वः ) आपके लिये ( अपथं कृणोत् ) रास्ता न दे । ( वास्तोष्पितः ) राजसभा के भवन का पालक ( अनु ) मेरे अनुकूल, मेरी अनुपस्थित में ( वः ) आप लोगों कों ( जोहबीतु ) पुनः पुनः हमारे कार्य के लिये आह्वान करे और आप लोगों की सम्मति लिया करे । हे (स-जाताः) बन्धुजनो ! हे भाइयों ! ( वः ) आप लोगों की ( रमितः ) प्रवृत्ति ( मिय अस्तु ) मेरे प्रति ही झुकी रहे ।

राजा अपने अधीन लोगों को उनकी वृत्ति सदा देता रहे। इस प्रकार उनको सदा अपने साथ गांठे रहे। (२) उनको स्थिर रूप से रखकर अपने को छोड़कर न जाने दे। यदि द्वेपवश छोड़कर जावें तो मित्रवर्गों से उनको परराष्ट्र में जाने का मार्ग न देने दे। राजसभा में प्रथम अपने समक्ष उनसे कार्य ले, अपनी अनुपस्थित में अपना प्रतिनिधि नियुक्त करे और वही मन्त्रियों से कार्य ले।



# [ ७४ ] एकचित्त होकर रहने का उपदेश।

अथर्वा ऋषिः । सांगनस्यं देवता । १, २ अनुष्टुभौ । ३ त्रिष्टुप् । तृत्रं सूक्तम् ॥

सं वी पृच्यन्तां तुनवर्षः सं मनीसि सम् वृता । सं वोयं व्हांग्रस्पातिभीगः सं वी अभीगमत् ॥ १॥ भा०—हे लोगो! (वः) तुम लोगों के (तन्वः) शरीर परस्पर (सं प्रच्यन्ताम्) एक दूसरे के प्रेम से मिला करें. आप लोग एक दूसरे का प्रेम से आलि कन किया करों और (मनांसि सं) आपस में मन भी मिला करें। (बता उसम्) कृषि, वाणिज्य आदि कर्म भी मिलकर हुआ करें। या एक दूसरे के व्यवसाय एक दूसरे के व्यवसायों के सहायक हों। (अयम्) यह (बह्मणः पतिः) बह्म, वेदवाणी का पालक प्रधान विद्वान् बाह्मण (सम् अजीगमत्) सदा जोड़े रक्खे और (भगः) ऐइवर्यवान् धन सम्पत्ति का स्वामी राजा भी तुमको (सम् अजीगमत्) सदा मिलाये रक्खे।

सुंबर्पनं चो मनुसाथी सुंबर्पनं हृदः। अथो भर्गस्य यच्छून्तं तेन संबपयामि वः ॥ २॥

भा०—(वः) आप लोगों के (मनसः) चित्त को (सं-ज्ञपनम्) उत्तम रीति से ज्ञानसम्पन्न करता हूं। (अथो) और (हदः) हदयों को (सं-ज्ञपनम्) उत्तम ज्ञानवान करता हूं। (अथो) श्रीर (भगस्य) ऐइवर्यशील राजा का (यत्) जो (श्रान्तम्) परिश्रम है (तेन) उससे भी (वः) आप लोगों को (सं-ज्ञपयामि) अच्छी तरह से परिचित कराता हूं।।

अर्थात् राजा के प्रतिनिधिगण प्रजा के चित्तों को शिचित करें, उनको राष्ट्र के हितों को विचारने का अवसर दें, हृदयों में एक दूसरे के प्रति सच्चे भाव उत्पन्न करें श्रीर प्रजाजन राजा के उत्तम भावों को जानें। इस प्रकार प्रजा शिक्षित, संगठित होकर राजा के अधीन रहे। मूखं श्रीर फुटेल प्रजा पर असल्य से राजा शासन न करें।

यथांदित्या वसुभिः संवभूबुर्मेरुद्धिष्ट्या अहेणीयमानाः। द्वा त्रिणामुन्नहंणीयमान इमान् जनान्तसंमेनसस्कृष्टीह ॥ ३॥ भा०—(यथा) जिस प्रकार ( भादित्याः ) आदित्य, विद्वान् लोग ( वसुभिः ) राष्ट्र निवासी प्रजाओं और ( मरुद्धिः ) वैश्य लोगों के साथ मिलकर ( उग्राः ) वलवान् होकर ( अहणीयमानाः ) किसी से नहीं दबते हैं उसी प्रकार हे ( त्रि-णामन् ) तीन प्रकार की शक्षियों से प्रजा को वश करने वाले राजन् ! तू भी ( अहणीयमानः ) किसी से भी न दबता हुआ ही ( हमान् जनान् ) इन प्रजा जनों को ( इह ) इस राष्ट्र में ( सं-मनसः कृषि ) अपने अनुकूल एक चित्त वाले बनाये रख। कोई राजा अपनी प्रजा को अपने विपरीत रखकर उन पर शासन नहीं कर सकता।

त्रि-नामन्=तीनों शक्तियों से प्रजां को वश में करने वाला। तीन शक्तियां-प्रजा, उत्साह श्रीर वीर्य श्रथवा अमात्य, कोश श्रीर दण्ड।

[ ७५ ] शत्रु को मार भगाने का उपदेश।

सपतनक्षयकामः कवन्य ऋषिः । मन्त्रोक्ता इन्द्रश्च देवताः । १-१ अनुष्दुभौ,

३ षट्पदा जगती । तृचं सक्तम् ॥

निर्मुं नुंद् श्रोकेसः सपत्नो यः पृतन्यति। नुर्वोध्येनं हविषेन्द्रं एनं पराशरीत्॥१॥

भा०—हे वीर पुरुष ! (यः) जो (सपरनः) हमारे राष्ट्र पर हमारे वरावर अपना प्रभुत्व दिखाने वाला शत्रु (पृतन्यति) हम पर सेना हारा आक्रमण करता है। (अमुम्) उसको (ओकसः) हमारे घर से, देश से (निर्-तुद) निकाल हाल। हे इन्द्र, राजन् ! (एनम्) इस शत्रु को तो (नैर्वाध्येन हित्रषा) निर्वाध=बाधा से रहित हिन=आज्ञा और उपाय से (पराशरीत्) मार डालः। अर्थात् उक्र प्रकार के शत्रु को मार डालने की ऐसी आज्ञा और उपाय करे जिसमें कोई बाधा न डाल सके।

पुरमां तं परावतामिन्द्रो नुदतु वृञ्<u>चहा ।</u> यतो न पुनुरायति शश्वतीभ्यः समाभ्यः ॥ २ ॥

भा०—( वृत्रहा इन्द्रः) वृत्र=नगर को घेरने वाछे शत्रु को मारने वाछा इन्द्र=राजा सेनापति (तम्) उस शत्रु को (परमां परावतम्) खूब दूर तक (जुद्तु) खदेड श्रावे । इतती दूर तक खदेड दे कि (यतः) जहां से (शह्वतीभ्यः समाभ्यः) श्रनन्त वर्षो तक (पुनः) फिर (न आयति) जीट कर न श्रावे।

पर्तु तिस्रः परावत पतु पञ्च जनाँ अति । पर्तु तिस्रोति रोचना यतो न पुनरायित ।

शश्चतिभयः समिभ्यो यावृत् सर्यो असंद् दिवि ॥ ३ ॥ (प्र० दि०) प्र० = । ३२ । २२ प्र० दि० ॥

भा०—हमारे से मार भगाया हुआ शत्रु (तिसः परावतः श्वित एतु)
तीन दूरस्थ सीमाओं को पार कर जाय। श्रीर (पब्च जनान् श्रित एतु)
पांचों प्रकार की प्रजाओं को छांच जाय। अर्थात् ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैश्य,
शूद्र, निषाद् इन पांचों प्रकार की प्रजा में भी स्थान न पा सके। (तिसः
रोचना अति एतु) तीनों प्रकाशमान ज्योतियों से भी वंचित हो अर्थात्
वह न सूर्य का प्रकाश पा सके, न दीपक का श्रीर न चन्द्र का, प्रत्युत
अंधेरी कोंडड़ी में मारे भय के छिपा रहे। ऐसी जगह श्रीर ऐसी दुरवस्था में रहे कि (यतः) जहां से (पुनः) फिर (शङ्यतीभ्यः समाभ्यः)
अनन्त वर्षों तक (यावत् दिवि सूर्यः) जब तक आकाश में यह सूर्य
(असत्) विद्यमान है तब तक (न आयति) वह जींडकर न आवे।

[ ७६ ] ब्राह्मण्रूप सांतपन भ्राग्नि का वर्णन ।
क्वन्थ ऋषिः । सांतपनोऽग्निर्देवता । १, २, ४, अनुष्ट्यः । ३ क्कुम्मती ।
चतुर्श्चयं स्ताम् ॥

य एनं परिपीर्दान्त समादधित चक्षसे । संप्रेडी अग्निर्जिडामिरदेत हर्दयादिय ॥ १॥

भा०—ब्राह्मणरूप अिं का वर्णन करते हैं। (वे) जो लोग (एनम्) इस ब्राह्मणरूप सांतपन अिं के (पिर पीदन्ति) चारों भोर पैठते हैं और उससे उपदेश लेते हैं और (चक्षसे) सम्यग् दर्शन के लिखे (सम् आद्धिति) उस ब्राह्मण का उत्तम रीति से आधान करते हैं, उसकी प्रतिष्ठा करते हैं। साक्षात् (अग्निः) अग्निः=आग जिस प्रकार अपनी ज्वालाओं से प्रकाशित होता है उसी प्रकार वह भी (सं-प्र-इन्हः) उत्तम रीति से उत्कृष्ट ज्ञान से प्रकाशित होकर (हदयाद अधि) अपने शुद्ध अन्तःकरण से निकलने वाली (जिह्नाभिः) ज्ञानमय वाणियाँ से (उत् एतु) उदित हो, प्रकट हो, सबको ज्ञान का उपदेश करे।

अग्नेः सीतपुनस्याहमायुंचे पदमा रेभे । अङ्गातियस्य पश्यति धूममुद्यन्तमास्यतः ॥ २ ॥

भा०—(सांतपनस्य) उत्तम तपस्याशील (अग्नेः) ज्ञानी ब्राह्मण कें (पदम्) ज्ञान को (अहम्) में अपनी (आयुषे) आयु- वृद्धि के लिये (आरमे) प्राप्त करने का यल करूं। (यस्य) जिसके (आस्यतः) मुख से (उद्-यन्तम्) उठते हुए (धूमम्) धूम के समान निकलते हुए उद्वार को (अद्धातिः) प्रस्यक्षदर्शी विद्वान् स्वयं (पश्यित) साक्षात् करता है।

''एप ह वे सान्तपनो अग्नियद् बाह्मणः । यस्य गर्भाधान-पुंसवन-सीमन्तोन्नयन-जातकर्म-नामकरण-निष्क्रमणान्नप्राशन-गोदान-चूड़ाकरणोप-नयनाष्ठावनाग्निहोत्रवतचर्यादीनि कृतानि भवन्ति स सान्तपनः । गो० प्०२ । ३ । धूमो वा अस्य ब्रग्नेः श्रवो वयः । सहि एनम् श्रावयति ॥ इ०७ । ३ । १ ॥ २। श्रयोत् गर्भाधान से लेकर वतचर्यादि तक संस्कार-श्रील बाह्मण 'सान्तपन श्रिप्ति' कहाता है, उसके ज्ञानोपदेश धूम हैं। यो अस्य सुमिन्नं वेदं क्षत्रियेण सुमाहिताम्। नाभिह्योर पुदं नि दंधाति स मृत्यवे॥ ३॥

भा०—(यः) जो विद्वान् (अस्य) इस पूर्वोक्त अग्नि की (क्षत्रियेण) भा०—(यः) जो विद्वान् (अस्य) इस पूर्वोक्त अग्नि की (क्षत्रियेण) क्षत्रिय द्वारा (सम् श्राहितां) प्रविष्ठित की हुई (समिधम्) समिधा को (वेद) जान छेता है (सः) वह (मृत्यवे) श्रपनी मौत के जिये (अभिह्नारम्) कुढिल मार्ग में (पदं न निद्धाति) पर नहीं रखता।

भर्थात् जो यह जानता है कि ब्राह्मणों की रक्षा और उनका उत्तेजन क्षत्रिय≕राजा के द्वारा है वह ब्राह्मण के अपमान आदि श्रनुचित कार्य में पैर नहीं रखता। वैसा करने से राजा स्वयं ब्रह्मनिन्दक को दण्ड देता है।

नैनं इनन्ति पर्यायिणो न सुन्नाँ अव गच्छति । अग्नेर्यः क्षत्रियौ विद्वान्नामं गृह्णात्यायुषे ॥ ४ ॥

आ। प्यां प्राप्त अप्रिक्ष विद्वान् निष्ठ ब्राह्मण के (पर्याप्राण्टा) सभीप आने वाले पुरुष भी (न प्रान्ति) उसकी हिंसा नहीं
करते, क्योंकि वह भी (सलान्) समीप बैठों को (न अवगच्छिति)
कुछ नहीं कहता। (यः क्षत्रियः) जो क्षत्रिय होकर भी (विद्वान्)
ज्ञानवान् होकर (अप्रेः नाम) अप्रणी रूप ब्राह्मण का (नाम गृह्णाति)
नाम उच्चारण करता है वह भी (आयुषे) उसके दीर्घ जीवन के लिये
होता है। प्रसिद्ध विद्वान् का आश्रय लेकर क्षत्रिय भी चिरकाल तक
विनष्ट नहीं होता।



# [७७] ईश्वर से राजा की प्रार्थना।

कवन्ध ऋषि: । जानवेदो देवता । १-३ अनुष्टुभः । तृर्च सक्तम् ॥

<sup>[</sup>७७] २-( प्र०) य उदानड् व्ययनं (द्वि०) 'य उदानट् परायणम्' इति भ्रः । क्रायो मधितो यामायनी भृगुर<sup>2</sup>नारुणिइच्यवनी वा ऋषि:। आगी गावो वा देवता ।

अस्थाद् द्यौरस्थात् पृधिव्यस्थाद् विद्वीमिदं जगत्। आस्थाने पर्वता अस्थु स्थाम्स्यर्थी अतिष्ठिपम् ॥ १॥

भा०—सर्वनियन्ता ईश्वर की शक्ति से ( द्योः श्रस्थात् ) यह द्योः श्राकाश समस्त तारों सिंहत स्थिर है, ( पृथिवी अस्थात् ) पृथिवी भी श्रपने स्थान में स्थिर है। (इदम्) यह (विश्वम्) समस्त (जगत्) जगत् भी ( अस्थात् ) स्थित, व्यवस्थित है। श्रपने २ ( आ-स्थाने ) स्थान में ( पर्वताः अस्थुः ) पर्वत भी स्थिर हैं, इसी प्रकार में अपने ( श्रश्वान् ) अश्वों के समान गमनशील व्यापक, विषयों तक पहुंचने वाले प्राणों को भी ( स्थान्न ) इस स्थिर देह में ( अतिष्ठिपम् ) व्यवस्थित करूं।

य उदानेट् पुरायेखं य उदानुष्न्यायेनम् । आवर्तनं निवर्तनं यो गोपा अपि तं हुवे ॥ २ ॥

(प्रविद्धिः) भाव । १६ । १॥ (तृव्यंविः) भाव १०१६ । ४ तृव्यंविः॥ भाव—(यः) जो महान् आत्मा (परायणम्) परम स्थान, मोक्ष में (उद् आनट्) ज्यापक है । श्रीर (यः) जो (न्यायनम्) नीचे के अयन, तामस जोकों को भी (उद्-आनट्) उन्नत करता है श्रीर (यः) जो जीव के (आ-वर्त्तनम्) यहां आगमन श्रीर (निवर्त्तनम्) यहां से गमन, मुक्ति इन दोनों को वश करता है । ऐसा जो (गोपाः) बोकों का पालक है (तम् अपि हुवे) उसको भी मैं समरण करता हूं।

जातवेदो नि वर्तय द्यातं ते सन्त्वावृतः। सहस्रं त उपावृत्स्ताभिनुः पुनुरा क्रीत्र ॥ ३॥

(हि॰ त०) यजु० १२। मा २० १०। १९। ५॥ भा०—हे (जात-वेद:) सर्वज्ञ, सर्वव्यापक ईश्वरं! (ते) तेरे रचे हुए (शतम्) सैकड़ों (आ-वृत:) आवरण, देह, व्यवस्थाएं हैं। तो भी हमें (नि वर्त्तय) उन सब बंधनों से दूर कर। (ते उप-आ-

३-'पुनर्नो नष्टमाकृषि', 'पुनर्नो र्यिमाकृषि' इति यजु०।

वृतः सहस्रम् ) तेरे बनाए कर्मबन्धन भी असंख्य हैं (ताभिः) उनसे (नः) हमें (पुनः) फिर (आ कृषि) अपने को ही साक्षात् करने में समर्थ कर।

#### \*E8 E8-

ि ७८ | स्त्री पुरुष का परस्पर व्यवहार । अथर्वा ऋषिः। चन्द्रमास्त्वष्टा देवता। १–३ अनुष्टुभः। तुचं युक्तम् ।।

तेन भूतने हाविपायमा प्यायतां पुनः।
जायां यामस्मा आवां क्षुस्तां रसेनाभि वर्धताम्॥१॥
भा०—(तेन) इस (भूतेन) प्रभूत, प्रचुर, परिपक (हविषा)
अस से (अयम्) यह पति (पुनः) बार २ (आप्यायताम्) पुष्ट हो
स्त्रीर (याम्) जिस (जायाम्) स्त्री का (अस्मे) इस पुरुष के साथ्
(आ अवाक्षुः) विवाह किया है (तां) उसको भी (रसेन) रस,
पोषक पदार्थ से (अभि वर्धताम्) पुष्ट करे। पति अपनी स्त्री को भी
वही पुष्टिकारक अस खिलावे जिससे वह स्वयं पुष्ट होता है।

श्राभे वर्धतां पर्यसाभि राष्ट्रेण वर्धताम् । रुय्या सहस्रवर्धसेमौ स्तामनुपान्नतौ ॥ २॥

भा०—मनुष्य (पयसा) पुष्टिकारक पदार्थ से (अभि वर्धताम्) बढ़े और (राष्ट्रेण) राष्ट्र से भी बढ़े। (इमो) ये दोनों स्त्री और पुरुष (सहस्र-वर्चसा) सहस्रों प्रकार के बल देने वाले (रया) धन द्वारा (अनुपत्तितो ) कभी दरिद्व न (स्ताम्) हों।

त्वष्टां जायामंजनयुत् त्वष्टांस्यै त्वां पतिम् । त्वष्टां सहस्रमायूंषि द्राधिमायुः कृणोतु वाम् ॥ ३ ॥

भा०—( त्वष्टा ) परमात्मा ( जायाम् ) पुत्र उत्पन्न करते वाली श्री को उत्पन्न करता है। और ( अस्यै ) इस स्त्री के लिये हे पुरुष ! (त्वष्टा) त्वष्टा, परमात्मा ही (त्वाम् पतिम्) तुझ पति को भी उत्पन्न करता है। (त्वष्टा) परमात्मा ही (वम्) तुम दोनों का (सह-स्तम्) हजारों (आर्यूपि) वर्षे तक का (दीर्वम् आयुः) दीर्घ जीवनः (कृणोतु) करे।

### - 1918:

### **७६ ]** प्रचुर अन्न की प्रायंना ।

अयर्गि ऋषिः । संस्फानो देयता । १-२ गायत्र्यौ, ३ त्रिपदा प्राजापत्या नगतीं । तृचं सक्तन् ॥

थ्यं नो नमसुस्पतिः संस्कानी अभि रत्ततु। श्रत्नमार्ति गृहेर्षु नः॥१॥ः

भा०—( अयं ) यह ही प्रत्यक्ष सूर्य, सेघ या वायु ( सं-स्फानः ) अन्न को बढ़ाने वाला ( नभसः ) अन्तरिक्ष या वर्ष के प्रथम मास अविण का पति, पालक है। वह ( नः ) हमारी ( अमि रक्षतु ) सब प्रकार से रक्षा करें। और ( नः ) हमारे ( गृहेषु ) घरों में ( असमा-तिम् ) इतनी अब आदि की समृद्धि प्रदान करें जो समा भी न सके। त्यं नी नभसस्पत् ऊर्जी गृहेषु धारय। आ पुष्टमेत्वा वर्सु । २॥

भा०—हे (नभस; पते ) नभ, अन्तरिक्ष के स्वामिन्! (स्वं) तु (नः) हमारे (गृहेषु) घरों में (अर्जम्) पुष्टिकारक सक्त को (धारय) भर। और (पुष्टम्) हष्ट, पुष्ट, (वसु) सम्पन्न धन प्राप्त करा।

देव संस्फान सहस्रा पोषस्येशिषे। तस्यं नो रास्व तस्यं नो धेडि तस्य ते भक्तिवांसः स्याम ॥ ३॥

भार है (देव) प्रकाशस्वरूप (संस्फान) अन्न के वृद्धिकारक ! तू (सहस्रं-पोषस्य) हजारों जीवों के पोषण करने में समर्थ धनधान्य का (ईशिषे) स्त्रामी है। (तस्य) उसे (नः) हमें भी (रास्व) प्रदान कर और (नः) इमें (तस्य) दही (धेहिं) दे। (ते) तेरे (तस्य) उसी अपिश्मित धन के हम भी (भक्तिवांसः स्थाम) भागी हों।

[ ८० ] कालकक्ष नत्त्रों के दृष्टान्त से प्राणों का वर्णन। अथर्न ऋषिः। चन्द्रमा देवता। भुरिक्। वातुष्टुप् ११, ३ प्रस्तार पंकिः। एवं सक्तम्॥

अन्ति श्रिण पति विश्वां भूताव्चाकशत्। शुनों व्विष्यस्य यन्मह्रस्तनां ते ह्विषां विश्वेम ॥ १ ॥ (प्र०, हि०) ऋ० १०।१३६। ४ प्र०, हि०॥

भा०—दिन्य श्वा के दृष्टान्त से प्राण का वर्णन करते हैं। जिस प्रकार दिन्य श्वा (अन्तिरिक्षण पतिते) अन्तिरिक्ष मार्ग से गमन करता है उसी प्रकार यह दिन्य इवा—देव इन्द्रियों के लिये दितकारी प्राणमय आत्मा अन्तिरिक्ष=देह के सीतरी भाग में गित कर रहा है। और जिस प्रकार वह (विश्वा भूता) समस्त नक्षत्रों में (अब चाकस्त्रत्) अधिक प्रकाशमान है उसी प्रकार यह प्राणमय आत्मा (विश्वा भूता) समस्त पञ्चभूत के विकार तन्मात्र इन्द्रियों और समस्त जीवों को प्रकाशित करता है, जीवित चैतन्य बना देता है। उस (दिन्यस्य) दिन्य, क्रीइनकारी, तेजोम्य (शुनः) चेतनामय गितशील प्राणमय श्वारमा का (यत् महः) जो चेतनास्वरूप तेज है, हे अग्ने! आत्मन्! (तेन हविषा) उस अञ्च जीवन रूप शक्ति से (ते विधेम) तेरी श्वचना करें, तेरा ज्ञान करें।

ये त्रयः कालकाञ्जा दिवि देवा ईव श्रिताः। तान्तसर्वानद्व ऊतयेसमा अरिष्टतीतये ॥ २ ॥

भा०—(ये) जो (त्रयः) तीन (कालकाञ्जाः) कालकाञ्ज नामक तारे, मृगशिरा नचत्र मण्डल में (दिवि) द्युलोक, आकाश में (श्रिताः) आश्रय पाये हुए हैं। ये (देवाः इव) इस मूर्धास्थल शिरोभाग में विद्यमान तीन प्राणों की शक्तियों अर्थात् चक्षु, वाणी श्रीर श्रोत्र के समान हैं। इसी प्रकार श्वात्मा में और भी प्राण गुंथे हुए हैं। वे सब भी कालकाक्ष श्रथीत् कलना, चेतनाशील कक्ष पद्म-सहस्रकमल रूप मूर्धागत मस्तिष्क शक्ति के पुत्रवत् हैं (तान् सर्वान्) उन सबको (श्रस्मे) इस पुरुपस्वरूप श्रात्मा के (श्रिरष्टतातये) कल्याण ले लिये श्रीर (जतये) रक्षा के जिये (श्रह्मे) पुकारता हूं उनका उपदेश करता हूं।

मृगशिरा नक्षत्र मंडल, कालपुरुष मण्डल भी कहाता है। उसके बीच के तीन तारे कालकाक्ष कहाते हैं।

तैतिरीय ब्राह्मण में—''कालकञ्जा व नाप्तासुरा ब्रासन्। ते सुवर्गाय क्रोकाय ब्रिमिचिन्वत'' इत्यादि ब्राख्यायिका में जिखा है—स इन्द्र इष्टकामावृहत्। ते ब्रवाकीर्यन्त । ये ब्रवाकीर्यन्त त उर्णनामयोऽभवन्। द्रावुद्यततां। तो दिव्यो श्वानावभवताम् ॥ इत्यादि। यह ऐतिह्य सृष्टिकम के सिद्धान्त को स्पष्ट करता हुब्रा ब्रध्यात्म में पंच प्राणों को स्पष्ट करता है। ब्रधांत् कालपुरुप मण्डल के 'मृगशिरा' भाग में तीनों तारे कालकञ्ज हैं, उनमें से बहुतसे तारे एक नेबुला या मूलमेघ या निहारिका से ब्रावृत हैं। जिनकों तिनिश्च ब्राह्मण के शब्दों में 'ऊर्णनामि' शब्द से कहा है। ब्रीर उनमें दो 'श्वा' एक 'कैनिस मेजर' श्रीर दूसरा 'कैनिस माइनर' सब मिलकर 'कालकान्ज' कहलाते हैं। उसी प्रकार ब्रध्यात्म में शिरो भाग में या इस काल=चेतनमय देह में कान, ब्रांख, सुख ये तीन 'कालकान्ज' हैं और इनके साथ दोनों प्राण दो श्वान हैं। ख्रप्तसु ने जनमें दिवि ते सुध्यस्थं समुद्रे खुन्तमिहिमा ते पृथिद्याम्। शुनों दिव्यस्य यनमहस्तेनां ते हिविषां विधेम ॥ ३॥

भा०—हे अग्ने! (अप्सु) समस्त संसार के मूल कारणरूप निहा-रिकाओं में से (ते जन्म) तेरा जन्म हुआ है श्रीर (दिवि) द्युहोक में (ते) तेरी (सघस्थम्) अन्य तेरे जैसे सहस्तों प्रकाशमान पिण्डों के साथ स्थिति है। और तू (समुद्रे अन्तः) इस विशाल आकाश के भीतर है। और (ते महिमा) तेरी महिमा, विशाल कार्यक्षमता (पृथिव्याम्) पृथिवी पर प्रकट होती है। वास्तव में (दिव्यस्य) दिव्य आकाशस्य (ज्ञनः) श्वा='कैनिस मेजर' का (यत् महः) जो नील प्रखर तीव प्रकाश है (तेन हविषा) उस रूप से हम (ते विधेम) तेरे रूपको भी जानते हैं।

यह बात वेद ने बड़े महत्व की बतलाई है। इस पृथ्वी का यह सूर्य, श्राकाश के श्रांत प्रकाशवान् व्याध तारे के समान ही है। उसका भी नीला तेज ही है। वैज्ञानिकों का मत है कि पृथ्वी तथा सूर्य के निजी वातावरण के कारण सूर्य पीला दीखता है वास्विक रूप उज्वल नील है।

श्रध्यास्म में — श्रिश्चित्रवरूप श्रात्मा श्रापः=शाणों के भीतर लिपटकर या जलों में जीवन ग्रहण करता है। प्राणों, इन्द्रियों के बीच में रहता है, इस हृदय-समुद्र में व्यापक होकर भी पृथिवी व्यार्थिव देह में अपनी चेतनामय महिमा को प्रकट करता है। दिव्य 'श्रा'=मुख्य प्राण की शक्ति अहंकार से हम उस आत्मा की अचेना करते हैं। इस स्कूक का रहस्य देखों की पीतकी उपनिषद् (अ०३)

### ---

[८१] पति पत्नी का पाणि-अहण, सन्तानीत्पादन कत्तेवयों का उपदेश।

त्वष्टा ऋषिः । मन्त्रोक्ता उत आदित्यो देवता । अनुष्टुमः । तृचं सक्तम् ।

युन्तासि यच्छेसे यस्तावपु रक्षांसि सेधसि । पूजां धनं च गृहणानः परिहस्तो अभृद्यम् ॥ १॥

भ्रा० पत्नी कहती है — हे पते ! ( यन्ता असि ) तू यन्ता, निया-मक अर्थात अपने आपको नियमों में रखने वाला है। ( हस्ती ) तू अपने हाथों का सहारा ( यच्छसे ) सुझे देता है। ( रक्षांसि ) हमारे मृहस्य के विज्ञकारी पुरुषों को ( अप सेधिस ) द्र करता है। इसी कार्य से ( अयम् ) यह मेरा पति ( पिरहस्तः ) मुझे अपने हाथ का सहारा देने वाला होकर ( प्रजां ) मेरी भावी सन्तान छीर ( धनं च ) धनको ( गृह्णानः ) स्वीकार करने का अधिकारी ( अभूत् ) हो ।

परिहस्त वि धार्य योनि गर्भाय धार्तवे। मयादे पुत्रमा घेहि तं त्वमा गमयागमे॥२॥

भा०—( परि-हस्त ) जाया या परनी का हस्त ग्रहण करने वाले हे पते ! तू ( योनिं ) पुत्रों को उत्पन्न करने वाली खी का ( गर्भाय ) गर्भगत सन्तान के ( धातवे ) धारण कराने और पोपण करने के लिये ( वि धारय ) विशेष रूप से पालन कर । पति अपनी परनी को आज्ञा देता है कि हे ( मर्थादे ) मर्यादा में रहने वाली वा 'मर्थ' पुरुष को अपनाने वाली, पत्नि ! तू ( पुत्रम् ) पुत्र को ( आधेहि ) धारण कर । ( तम् ) और उस पुत्रको ( आगमे ) मेरे सहवास में (आगमय ) उत्पन्न कर अथवा (तं आगमे आगमय) उस पुत्र को आगम अर्थात् उत्पन्न होने के उचित अवसर पर, जब शरीर की स्वाभाविक प्रवृत्ति उत्पन्न करने की आज्ञा दे तब उत्पन्न कर।

यं परिहरतमत्रिभरद्दितिः पुत्रकाम्या । त्वष्टा तमेस्या आ वैध्नाद् यथा पुत्रं जनादिति ॥३॥

भा०—( अदितिः ) अखिएडत, ब्रह्मचारिणी स्त्री (पुत्रकाम्या ) पुत्र की अभिलाषा वाली होकर ( यम् परिहस्तम् ) निज पाणिग्रहण करने वाले जिस पति को ( अबिभः ) धारण करती है (तम् ) उसकी ( अस्याः ) इस पत्नी के संग ( त्वष्टा ) परमात्मा ( इति ) इसिलिये ( आ वधात् ) सब प्रकार से वांधता है कि ( यथा ) जिससे यह स्त्री ( पुत्रं जनात् ) पुत्र को उत्पन्न करे।

## ्र ] वर-वरण का उपदेश।

जायाकामो भग ऋषिः । इन्दो देवता । अनुष्टुभः । तृचं स्क्रम् ॥

आगच्छेतु आगेतस्य नामं गृह्णाम्यायुतः । इन्द्रस्य वृत्रुच्नो वन्वे वास्वस्य शतंकतोः ॥ १ ॥

भा०— विवाह करने वाले वरका स्वागत करने का उपदेश करते हैं। हे विद्वान्, योग्य पुरुषो ! (आ-गच्छतः ) आते हुए (आ-गतस्य ) या इन्या को प्राप्त करने के जिये द्वार पर आये हुए वर के (नाम ) नाम को (गृह्णामि ) में लेता हूँ, स्पष्ट रूप से सबके सामने उचारण करता हूं जिससे आप लोग सब जान जायँ कि मैं अपनी कन्या का विवाह कितने उत्तम पुरुष से कर रहा हूं। ग्रीर (आयतः ) आये हुए (चृत्रव्वः ) विद्वों के नाशक, (वासवस्य ) धन, ऐश्वर्य के स्वामी (शतक्रतोः ) सैकड़ों प्रज्ञान्त्रों ग्रीर कर्मा के साधक, विद्वान्, क्रियाशील (इन्द्रस्य ) इन्द्र अर्थात् राजा के समान प्रतिष्ठाशील पुरुषको अपनी कन्या के जिये (वन्वे ) वरता हूं, स्वीकार करता हूं।

येनं सूर्यो स्रोवित्रीमृश्विनोहितुः पथा । तेन मार्मब्रवीद् भगी जायामा वहेतादिति ॥ २ ॥

भा०—(अधिनी) दिन और रात (येन पथा) जिस मार्ग से, जिस विधि से (सावित्रीं सूर्याम्) प्रकाश उत्पन्न करने वाली प्रभाको (उहतुः) बढ़े आदर से समस्त विश्व में फैलाते हैं उसी प्रकार (अश्वना) वर के माता पिता (सावित्रीम्) पुत्र उत्पन्न करने में समर्थ नवयुवति, नबोदा कन्या को उसी मान आदर से (उहतुः) अपने घर लेजावें। इसलिये वर कहता है कि (भगः) ऐश्वर्यवान् मेरा पिता (माम् इति अववीत्) मुझे यह उपदेश करता है कि (जायाम्) अपनी स्त्री को भी (तेन) उसी आदर से (आवहतात्) रथ पर बैठाकर लेजाओं।

इस विवाह प्रकरण का विशेष विवरण (ऋ० मं० १०। सू० २४) में देखों। उसका विवरण (ऐ० ब्रा० ४।७) में स्पष्ट है।

यस्तें द्वुदो वसुदाने। वहिन्नेन्द्र हिर्ण्ययः । तेना जनीयते जायां मही घेहि हाचीपते ॥ ३॥

भा०—हे (इन्द्र) परमात्मन् ! (यः) जो (ते) तेरा (श्रंकुशः) श्रंकुश, शासन (वसुदानः) बहुत धन वितरण करने वाजा (हिरण्ययः) सुवर्णमय (बृहज्र) बहुत बड़ा है हे (शचीपते) समस्त शक्षियों के स्वामिन् ! (तेन) उसी श्रंकुश या शासन से (जनीयते) पुत्रोत्पादन करने योग्य पत्नी की कामना करने वाले (महां) सुझे भी (जायां धेहि) जाया, स्त्री का प्रदान कर।

॥ इत्यष्टमोऽनुवाकः ॥

[तत्र दश सक्तानि ऋचश्रैकत्रिंशत्।]

# ( ⊂३ ) भ्रपची या गग्डमाला रोग की चिकित्सा ।

अंगिरा ऋषिः । मन्त्रोक्ता देवता । १ अनुष्टुप् । ४ एकावसाना द्विपदा निचृद्
आर्ची अनुष्टुप् । चतुर्कत्वं सक्तम् ॥

अपचितः प्र पतत सुमुणी वस्तिरिव । स्यः कृणोर्तुं भेषुनं चन्द्रमा वोपीच्छतु ॥ १ ॥

भा०—गण्डमाला की चिकित्सा का उपदेश करते हैं। हे (अपचितः) गण्डमाला अर्थात् अपनी रोग के पके फोड़ो! (वसतेः) अपने वास-स्थान से (सुपर्जः इव ) पक्षी इथेन के समान (प्र पतत) शीघ्र ही विनष्ट हो जाओ। (सूर्यः) सूर्य (भेषजम्) चिकित्सा (कृणोतु) करे। (वा) अथवा (चन्द्रमाः) चन्द्र (अप उच्छतु) इनको दूर करे। सूर्य की किरणों से याचन्द्र की किरणोंसे गण्डमाला की चिकित्सा करनी चाहिय।

नील रंग की बोतल से रक्तविकार के विस्फोटक दूर होते हैं। यही प्रभाव चन्द्रालोक का भी है। रात्रि के चन्द्रातप में पड़े, जल से प्रात: विस्फोटकों को धोने से उनकी जलन शान्त होती और विष नाश होता है। यह लेखक का निजी अनुभव है।

एन्येका इयेन्येका कृष्णेका रोहिंगा है। सर्वीसामग्रभं नामावीरच्जीरपेतन ॥ २ ॥

भा०-उक्त गण्डमालाओं में से ( एका ) एक ( एनी ) हलकी लाल धेत रंग की स्कोटमाला होती है और (एका) दूसरी एक ( इयेनी ) श्वेत फुन्सी वाली होती है। ( एका ) तीसरी एक (कृष्णा) काली फुन्सियों वाली होती है। और (हे) दो प्रकार की (रोहिणी) छाल रंग की होती हैं। उनको क्रम से ऐनी, इयेनी, कृष्णा और रोहिणी नाम से कहा जाता है। इस प्रकार (अहम्) में (सर्वासाम्) इन सबके ( नाम ) नाम श्रीर रुक्षणों का अथवा इनके नमन या दमन या वशं करने के उपाय का (अग्रभम्) उपदेश करता हूं। जिससे ये ( अवीरव्नी: ) पुरुष का जीवन विनाश किये विना ही ( अपेतन ) दूर होजाया करें।

अस्तिका रामायण्य अपुचित् प्र पतिष्यति । ग्लौ<u>रितः प्र पंतिष्यति स</u> गंलुन्तो नीशष्यति ॥ ३ ॥

भा०-( अस्तिका ) जो गण्डमाला पीप पैदा नहीं करती वह (रामायणी) रामा=रक्तनाड़ी में ही छिपी रहती है, ऐसी (अपचित्) अपची या गश्डमाला भी पूर्वीक उपचार से (प्र पतिष्यति ) विनष्ट हो जायगी। (इत: इस स्थान से (ग्लौ:) व्रणकी पीड़ा भी (प्र पतिष्यति ) विनष्ट हो जायगी। (सः ) वह (गलुन्तः ) गलने से, परिपक्व होजाने से ( निहास्यति ) विनष्ट हो जायगी। द्याहि स्वामाहुति जुणाणो मनसा स्वाहा मनसा यदिदं जुहोमि॥४

भा०—हे पुरुष! रोगिन्! तू (स्त्रास्) अपनी (आहुतिस्)
भोजन सामग्री को (मनसा जुपाणः) अपने मन से प्रेम करता हुआ
(वीहि) खाया कर। (यद्) जो कुछ भी (इदम्) यह कटु श्रोपिष
भी (जुहोमि) में तुझे दूं उसको (मनसा) मनसे (स्वाहा) उत्तम
जानकर सेवन कर तभी रोग नष्ट होगा और खाये हुए श्रीपध श्रीर
अन्न का फल होगा। अथवा (मनसा) मननपूर्वक भोजन करो श्रीर
श्रीर जो में ईश्वर (जुहोमि) तुम लोगों को देता हूं उसको भी मननपूर्वक (स्वाहा) स्वीकार करो। अविवेक से किसी पदार्थ को न खाशो
श्रीर न उपयोग में लो।

### **金油**

[ क्ष ] आपत्ति और कष्टों के पापों से मुक्त होने की पायना। अक्षिरा अधिः। निभातिर्देवता। १ मुरिक्-जगती। २ त्रिपदा आचीं बृहती। ३ जगती। ४ मुरिक् त्रिष्टुप्। चतुर्भाःचं सक्तम्॥

यस्यास्त आसिन घोरे जुहोम्येषां बद्धानामवसर्जनाय कम्। भूमिरिति त्वाभित्रमन्वते जना निर्कतिरिति त्वाहं परि वेद सर्वतः॥१॥ वज्रु०१२।६४॥

भा०—हे निर्ऋते ! पापमय, असत्यमय, आलस्यमय प्रवृत्ति ! (यस्पाः ते ) जिस तेरे (घोरे आसिन ) घोर मुख में (एपाम् ) इन (बद्धानाम्) विषयों में बंधी हुई इन्द्रियों के (अव-सर्जनाय ) सुख-पूर्वक विचरण के लिये (जुहोमि ) अपने आपको आहुति कर देता हूं उस (त्वा) तुझको (जनाः प्राणी) लोग (भूतिः इति ) अपने जीवन का आश्रय, सुख-भूमि रूप से (अभि-प्रमन्वते ) मानते हैं (परन्तु (अहं ) में ज्ञानवान् पुरुष तो (त्वा) तुझको (सर्वत: ) सब

१-( प्र० ) 'घोर आसन्त्र इति यजुरु । ( दि०) 'बन्धानाम्' यजुरु ।

प्रकार से ( निर्ऋतिः ) आनन्दरहित, नि:सुख, कष्टकारिणी ही (परि वेद ) जानता हूं।

दुनियां इन्द्रियों के विषय-सुखों को जीवन का आश्रय समझती है। परन्तु आत्मज्ञानी विषय सुखों को ही 'हेय' पदार्थ समझता है। निर्ऋति 'निर्देमणात् (निरु०)।

भूते हविष्मती भवैष ते भागी यो श्रस्मासुं ।

मुञ्जमानुमूनेनषुः स्वाहा ॥ २ ॥

भा०—हे भूते ! संभूते ! आत्मा के देह में उत्पन्न होने के कारण-रूप ! तू (हविष्मती) हवि अर्थात् अन्न, व भोग्य पदार्थों से सम्पन्न (भव) हो । (एषः ) यही (ते ) तेरा (भागः ) भागः सेवन करने योग्य यथार्थ हैं (यः ) जो (अस्मासु ) हम प्राणियों में विद्यमान हैं (इमान्) इन इहलोक के वासी और (अमून् ) उन, उस लोक में शरीर छोड़ कर जाने वाले सब जीवों को (एनसः ) पाप से (मुख्र ) मुक्त कर, (स्वाहा ) हमारी यही उत्तम प्रार्थना है। प्राणी उत्पन्न हों तो उनकों उत्तम अन्न आदि भोग्य पदार्थ प्राप्त हों। और वे सब जीव कुप्रवृत्ति से मुक्त होकर पाप से दूर रहें।

प्वो व्यास्मित्रिकीतेऽनेहा त्वमेयस्मयान् वि चृता बन्धपाशान् । यमो मह्यं पुन्तित् त्वां देदाति तस्मै यमाय नमी अस्तु मृत्यवे॥३॥ अर्थने० ६। ६३। ३ (हि० १० व०)

भा०—हे ( निर्ऋते ) दुष्प्रवृत्ते ज्ञानशून्ये ! अविद्ये ! दुःखकारिणि ! ( अनेहा ) निश्चेष्ट अथवा आघातरहित होकर ( एव उ ) ही ( त्वम् ) हूं हमारे ( अयः-मयान् ) आवागमन के बने हुए, मानो लोहे से बने

<sup>(</sup>तृ० च०) 'यं त्वाज्नो भूमिरिति प्रमन्दते निर्ऋतिं त्वाहं परिवेद विश्वतः' इति यञ्जु ।

(बन्धपाशान्) कर्मबन्धन के फन्दों को (अस्मत्) हमसे (वि चृत) खोळ दे, दूर कर। (यमः) सर्वनियन्ता प्रभु (पुनः इत्) फिर भी (त्वा) तुझको (महाम्) भोग निमित्त मुझे (ददाति) प्रदान करता है। मैं (तस्में) उस (यमाय) सर्व नियन्ता को (नमः) नमस्कार करता हूं (मृत्यवे) जो देह को आत्मा से श्रीर आत्मा को बन्धनों से मुक्त करता है।

भोगापवर्गार्थं दश्यम् । सांख्य० । प्रकृति का बना संसार 'भोग' के लिये है और यही तत्वज्ञानी के लिये 'अपवर्ग' का कारण होता है। अयुस्मये दुपुदे वेधिष दृहाभिहितो मृत्युभिर्ये सहस्रम् । युमेन त्वं पितृभिः संविद्यान उन्तमं नाकुमधि रोहयेमम् ॥४॥

भा०-- ध्याख्या देखो [६।६३ | ३ ]

# [ ८५ ] यदमा रोग की चिकित्सा।

अथर्वा ऋषि यक्ष्मनाशनकामी। वनस्पतिरैंवता। बनुष्डमः तृचं सक्तम्॥ वर्णो वारयाता अयं देवो चनुस्पतिः। यक्ष्मो यो श्रास्मिन्नाविष्टस्तमु देवा अवीवरन्॥१॥

अथर्व०१०।३।४॥

भा०—यहमा रोग के नाज का उपदेश करते हैं। (अयं) यह (वरणः) वरण नाम का (देवः) दिन्यगुण वाला (वनस्पतिः) वृश्च (वारयाते) बहुत से दोषों को नाज करता है। (अस्मन्) इस पुरुष में (यः) जो (यहमः) रोगकारी कोटाणु (आविष्टः) प्रवेश कर गये हैं (तम् उ) उनको भी (देवाः) विद्वान् जोग (अवीवरन्) वरण नामक भ्रोषध के बल से ही दूर करहें। वरण=वरुण=जीरक, इसके तीन भेद हैं। गुक्ल जीरक, कुष्ण जीरक और बृहत्याली। जिन में बृहन्

त्याली जीर्ण उनर का भी नाशक है। कृमिध्न तो सभी हैं। वरुण तमाल वृक्ष का भी नाम है। वह सुगन्ध होने से कदाचित् यहमदीप को तूर करने में सहायक हो।

इन्द्रस्य वर्चसा युयं सित्रस्य वर्षणस्य च । देवानां सर्वेषां वाचा यक्ष्मं ते वारयामहे ॥ २ ॥

भा०—( इन्द्रस्य ) सूर्य (मित्रस्य) मरण से त्राणः रक्षा करने वाली शुद्ध वायु और (वरुणस्य ) सर्वश्रेष्ठ या ज्यापक विद्युत् सम्बन्धी (वचसा ) उत्तम उपदेशों द्वारा श्रीर (सर्वेषां देवानाम् ) समस्त देव, विद्वानों की वाणी, सत् शिक्षा से हम (ते यक्ष्मं ) तेरे राजरोग को भी (वार्यामहे ) दूर करें।

यथा वृत्रे इमा आपेस्त्रस्तम्भ विश्वधा युतीः। पुवा ते अञ्चित्रा यक्ष्मै वैश्वानुरेण वारये॥ ३॥

ण्वा तं आश्रना यक्ष्म वश्वानरण वार्य । र । भा॰—( यथा ) जिस प्रकार ( वृत्रः ) मेघ ( विश्वधा यतीः ) सब श्रोर बहने वाले ( इमाः आपः ) इन जलों को ( तस्तम्भ ) अपने भीतर रोक रखता है उसी प्रकार वैद्य रोगी की धातुश्रों को क्षीण होने से रोके और ( एव ) इस प्रकार ( वैश्वानरेण ) सब मनुष्यों के हितकारी ( अग्निना ) अग्नि से (ते यक्ष्मम् ) तेरे राज-रोग को (वार्ये ) दूर करूं।

#### 李李李李

[ ८६ ] सर्वश्रेष्ठ होने का उपदेश !

कृषकामोऽधर्वा ऋषिः । एवत्र्वो देवता । अनुष्डुमः । तृचं सक्तम् ॥

वृषेन्द्रस्य वृषा दिवो खुषा पृष्टिच्या अयम् ।

वृषा विश्वस्य भूतस्य त्वमेकवृषो भेव ॥ १ ॥

भा० — सबसे श्रेष्ठ होने के लिए वेद उपदेश करता है । हे पुरुष!

(इन्द्रस्य ) उस परम एश्वर्य से तू भी (वृषा ) सब कास्य सुखों का

वर्षक (भव) हो। (दिवः) 'द्योः' अर्थात् सूर्य के तेज से जिस प्रकार मेघ
पानी बरसाता है उसी प्रकार तू भी तेज से युक्त होकर (वृषा भव)
सब पर सुखों की वर्षा करने वाला हो। (अयम्) यह मेघ (पृथिस्याः वृषा) पृथिवी पर जिस प्रकार सब वृष्टियां करता और अस
उत्पन्न करता है उसी प्रकार तू भी सब पदार्थ दूसरों पर न्योछावर
करके उनके सुखों को उत्पन्न कर। (विश्वस्य भूतस्य वृषा) समस्त
चर अचर प्राणियों के खिए सुखों का वर्षक होकर है पुरुष! (स्वम्)
तू भी (एक-वृषः भव) एकमात्र सर्वश्रेष्ठ हो।

समुद्रं हैरो खवतामक्षिः पृथिन्या बुशी। चन्द्रमा नक्षत्राणामीशे त्वमेकवृषो भव ॥ २ ॥

भा०—जिस प्रकार ( सवताम् ) बहने वाले जलों, नदी नालों को ( समुद्रः ) समुद्र ही (ईशे) वश करता है, जिस प्रकार (प्रथिव्याः) पृथिवी के तल पर होने वाली सब वनस्पतियों को ( अग्निः ) अग्नि, उन्हें भस्म करने वाला होने के कारण (वशी ) उन्हें वश किये हुए है, और जिम प्रकार ( नक्षत्राणाम् ) नक्षत्रों में से ( चन्द्रमाः ईशे ) चन्द्र ही अपने तेज से सब के प्रकाशों को दबा लेता है, उसी प्रकार हे पुरुष ! स् समस्त प्रजाजनों के बीच में ( एक-वृषः ) एकमात्र सर्वश्रेष्ठ ( भव ) हो, होने का यह कर।

सुम्राहस्यसुराणां कुकुन्मनुष्याणाम्। देवानामर्थुभागांकि त्वभैकवृषो भवं ॥ ३॥

भा॰ — हे डत्तम पुरुष ! तू ( असुराणाम् ) बलवान् पुरुषों का भी ( सम्राट् असि ) सम्राट् है । ( मनुष्याणाम् ) साधारण मनुष्यों अथवा मननशील पुरुषों में भी ( ककुत् ) सबके ऊपर विराजमान है । ( देवानाम् ) दिन्य शक्तियों के धारण करने वाले विज्ञानी पुरुषों में

( अर्धभाक् असि ) श्रेष्ठ पद को पाने वाला है। अतः ( त्वम् ) तू ही ( एकवृपः भव ) एकमात्र सर्वश्रेष्ठ हो।

### -

[ ८७ ] राजा को स्थायी भीर ढढ़ शासक होने का उपदेश ! अथवी ऋषिः। ध्रवी देवता। अनुष्डभः। तुर्व सक्तम् ॥

भा त्वाहार्षम्नत्तरम्ध्रुवास्त्रष्ठाविचाचलत् । विशंस्त्वा सर्वी वाञ्छन्तु मा त्वद्राष्ट्रमधि भ्रशत् ॥ १ ॥

भारता १५३।१॥

भा०—राजा को प्रजा का स्थायी शासक होने का उपदेश करते हैं। हे राजन्! में समस्त प्रजाजनों का प्रतिनिधि, प्रशेहित (स्वा) तुझकों (आहार्षम्) यहां राजसभा के मुख्य पद पर छाता हूं। तू (अन्तः अभूः) हम सब के बीच में शक्तिमान् होकर रह। तू (ध्रुवः) स्थिर (अवि-चाचछत्) कभी भी प्रजोभन, भय और स्वार्थ के झंकोरों से भी न डिगता हुआ (तिष्ठ) इस आसन, राज्य-सिंहासन पर बैठ। (त्वा) तुझकों (सर्वाः विशः) समस्त नगर में बसने वाली प्रजाएं (वाक्छन्तु) हदय से चाहें। देख, कहीं तेरे किसी दोप से यह (राष्ट्रम्) तेरा राष्ट्र (त्वत्) तेरे अधिकार से (मा अधि अशत् ) न फिसल जाय। अर्थात् जब तक प्रजा तुझकों चाहेगी तब तक ही तू इस पद पर राष्ट्र का शासन कर पायेगा और जब यह प्रजाएं न चाहेंगी तो यह राष्ट्र तेरे शासन से निकछ जायगा।

<sup>[ =</sup> ७ ] १- 'जन्तरेषि' (दि०) 'चाचिलः' इति ऋ० (च०) 'अस्मिन् राष्ट्रमधिश्रय' इति तै० सं०। 'अस्मे राष्ट्राणि धारय' इति तै० स०। ऋग्येदे अन ऋषिः। राज्ञः स्तुतिर्देशता।

इहैवैधि मार्प च्योच्ट्राः पर्वेत इवाविचाचलत् । इन्द्रं इवेह ध्रुवर्स्तिष्ट्रेह राष्ट्रमुं धारय ॥ २ ॥

ऋ०१०।१७३।२॥

भा०—हे राजन्! (इह एव एघि) इस राष्ट्र में त् सत्तावान् होकर रह। (मा अप च्योष्ठाः) त् कभी च्युत मतं ही, अपने कर्त्तव्य से मत गिर। और (पर्वतः-इव) पर्वत के समान (अविचाचलत्) किसी प्रकार विचलित न होता हुआ (इन्द्रः-इव) सूर्य के समान (ध्रुवः) स्थिर होकर (इह) इस राजपद पर (तिष्ट) विराज श्रोर (राष्ट्रम् असरय) राष्ट्र का पालन कर।

इन्द्रं एतमद्धिरद् ध्रुवं ध्रुवेणं हविषा । तस्मै सोमो अधि बवदुवं च ब्रह्मणुस्पातीः ॥ ३॥

ऋ०१०।१७३ | ३ ||

भा०—जिस प्रकार (इन्द्रः) परमेश्वर (एतम्) ईस ब्रह्माण्डको (ध्रुवेण) अपनी स्थिर, सदा वर्त्तमान (हविपा) दान शक्ति से (ध्रुवम्) स्थिर रूप में (अदीधरत्) धारण कर रहा है उसी प्रकार राजा भी इस राष्ट्रको (इन्द्रः) अधिपति होकर अपनी (ध्रुवेण हिवपा) स्थिर प्रतिष्ठापक शक्ति से (अदीधरत्) धारण करे। (तस्मै) उस इन्द्रं एराजा को (सोमः) यह शान्तप्रकृति, या सबका प्रेरक धर्मी-ध्रयक्ष श्रीर (ब्रह्मण:-पतिः च) वेद का विद्वान् आचार्य भी (अधि ब्रवन्) उपदेश करे।

### 金币

२-(द्वि०) 'चाचलिः' इति ऋ०।

३-( प्र ६ ) 'इमिन्द्रो बदी' (तृ ) 'तस्माउ' इति ऋ० ॥

[ ८८ ] राजा को भ्रुव होने का उपदेश।

अथवी ऋषिः। ध्रुवो देवता। १-२ अनुष्टुभौ। ३ त्रिष्टुप्। एचं सक्तम्॥

ध्रुवा द्यौध्रुवा पृथ्विवी ध्रुवं विश्वीमृदं जर्गत्।

ध्रुवासः पर्वता इमे भ्रुवो राजां विशामयम्॥ १॥

या १०।१७३।४।

भा०—जिस प्रकार (चौ: ध्रुवा) यह चुलोक, स्थिर है। जिस प्रकार (पृथिबी ध्रुवा) पृथिवी भी स्थिर है वह अपने क्रान्ति-मार्ग से विचलित नहीं होती। (इदं विश्वं जगत) यह समस्त संसार (ध्रुवम् ध्रुव, अपने नियमों में स्थिर है। जिस प्रकार (इमे पर्वताः ध्रुवासः) ये पर्वत भी ध्रुव हैं। उसी प्रकार (अयम् राजा) यह राजा भी (विशाम्) प्रजाओं में (ध्रुवः) स्थिर हो।

ध्रुवं ते राजा वर्षणो ध्रुवं देवो बृहस्पतिः। ध्रुवं त इन्द्रेश्चाग्निश्च राष्ट्रं धारयतां ध्रुवम् ॥ २॥

भा०—हे राजन् ! (ते) तेरे (राष्ट्रम्) राष्ट्र को (राजा वहणः) सब का राजा, वह सर्वश्रेष्ठ प्रभु (ध्रुवम्) स्थिर करे । (देवः चृहस्पतिः) वही समस्त विशाल लोकों का पालक, परम देव तेरे राष्ट्र को (ध्रुवम्) स्थिर करे । (इन्द्रः च) वह ऐश्वर्यशील भौर (अग्निः च) ज्ञानस्वरूप प्रभु (ते) तेरे राष्ट्र को (ध्रुवं धारयताम्) स्थिर रुप से धारण करे ।

अथवा वरुण, बृहस्पति, इन्द्र, अिंग वे राष्ट्र के विशेष शासकों के

<sup>]</sup>দ্দ] १-२० ७० द्वि । च० इति पादकमः ऋ०।

पद हैं । वरुण-पोलीस विभाग का अध्यक्ष । बृहस्पति-मुख्य सचिव । इन्द्र-सेनापति । अग्नि-नायक ।

धुवोच्युतः प्र सृणिहि रात्र्न्छत्र्यतोधरान् पादयस्व। सर्वा दिशः संमेनसः सुधीचीर्धुवायं तेसमितिः कल्पतामिह॥३॥

भाव हे राजन्! तू (अच्युतः ) अपने कर्तव्यों से न चूक कर (ध्रुवः ) स्थिर रहता हुआ (श्रूव्यू ) राष्ट्र का नाश करने वाले पुरुषों को (प्र सृणीहि ) खूब कुचल डाल । और (श्रूय्यतः ) श्रृष्ठ पुरुषों के समान आचरण करने वाले पुरुषों को (अधरान् ) नीचे (पादयस्व ) गिरा दे । (सर्वाः दिशः) सब दिशाएं, सब दिशाओं की निवासी प्रजाएं (स्थ्रीचीः ) एक साथ रहती हुई (सं-मनसः ) एक चित्त होकर रहें । (समितिः ) प्रजाशों की महासमा (इह ) इस राष्ट्र में (ते ध्रुवाय ) तेरी स्थिरता के लिये (कल्पताम् ) बनी रहें।

[ ८ ] पति का कर्त्वय पत्नीसंरत्त्रण | अव्यर्था ऋषिः । मन्त्रोक्ता देवता । अनुष्टुभः । तृवं स्क्रम् ॥

हुदं यत् प्रेण्यः शिरो दुत्तं सोभेन वृष्ण्यम् । ततः परि प्रजातेन हादि ते शोचयामसि ॥ १॥

भा०—(यत्) जो (इदम्) यह (प्रेण्याः) शियतमा पत्नी का (चृष्ण्यम्) बलप्रद् (शिरः) शिर अर्थात् इज्जृत, कीर्त्ते (सोमैन) सर्व जगत् के शेरक परमात्मा ने हे पुरुष! तेरे हाथ में (दत्तम्) दी है (ततः) उस स्त्री की कीर्त्ते से (प्र-जातेन) उत्पन्न हुए उत्कृष्ट तेरे यश या कर्त्तव्य से (ते) तेरे (हार्दिम्) हृद्य के भावों को (परि शोचयामित) हम उद्दीस करते हैं। मनुष्य स्त्रियों की कीर्त्ते की रक्षा करना अपना कर्त्तव्य समझे और उनकी बे-इज्ज्ञती होती देखे तो अपने

हृद्य में सन्यु धारण करे। इसी प्रकार खियां भी अपने पतियों के यश की रक्षा करें।

शोचयामसि ते हार्दि शोचयामसि ते मनः। चातं भूम ईव सुध्यूं क् मामुवान्वेतु ते मनः॥ २॥

भावों को इम (शोचयामित ) उद्दीत करते हैं। (ते मनः) तेरे मन को (शोचयामः) उद्दीत करते हैं। (ते मनः) तेरे मन को (शोचयामः) उद्दीत करते हैं! हे स्त्री! (ते मनः) तेरा संकल्प विकल्प करने वाला मन, अन्तःकरण (वातं धूमः इव) जिस प्रकार वायु के झकोरें के साथ धूआं उड़ा चला जाता है उसी प्रकार (माभ एव) मेरे ही (सध्र्यङ्) साथ २ (अनु एनु) पीछे २ चले। इसी प्रकार स्त्री भी पुरुष के प्रति भावना करे।

मह्यं त्वा मित्रावर्षणौ मह्यं देवी सर्यस्वती। मह्यं त्वा मध्यं भूम्या उभावन्तौ सर्मस्यताम् ॥३॥

भा०—हे स्त्री! (त्वा) तुझको (मित्रावहणौ) मित्र=मरण से बचाने बाला और वहण=सर्वशरीर व्यापी प्राण और अपान (समस्य-ताम्) मिलायें। (देवी सरस्वती त्वा मद्यं समस्यताम्) देवी सरस्वती, यह वाणी तुझे मेरे साथ मिलाए रवले। (भूग्या मध्यम्) भूमि का मध्य भाग जहां हमारा घर बना है और (उभौ बन्तौ) उसके दोनों छोर भी (त्वा मद्यं समस्यताम्) तुझे मेरे साथ जोड़े रवलें। अर्थात् प्राण, अपान जीवन, और वाणी से हम दोनों स्त्री पुरुष परस्पर प्रेम करें, मृमि के बीच में और देश देशान्तरों में भी एक दूसरे का त्याग न करें।



[ २० ] रीग-पीड़ाम्रों को दूर करने के उपायों का उपदेश । अर्था ऋषिः। रुद्रो देवता। १-२ अनुष्टुभौ। आसुरी भुरिग् उष्णिक्।

तृचं स्कम् ॥

यां ते हुद इषुमास्युद्केभ्यो हृद्याय च । इदं तामच त्वद् वयं विष्ची वि वृहामासि॥१॥

भार — हे पुरुष! (रुद्रः) सर्व शरीरस्थ आत्माओं को रुलाने वाला रुद्र (याम्) जिस (इपुस्) बाण को तेरे (श्रंगेभ्यः) शरीर के अंगीं श्रोर (हृद्याय च) हृद्य के प्रति (आस्पत्) फॅकता है (अद्य) आज, अब (ताम्) उस पीड़ाकारी बाण को (त्वत्) तृझसे (विपूचीम्) परे, विपूरीत हिशा में (वि वृहामसि) दूर कर देते हैं। हृद्य श्रीर शरीर में आने वाली पीड़ा श्रीर दु:ख के कारणों का पहले ही से उपाय करना चाहिये

यास्ते शतं ध्रमनुयोङ्गान्यनु विष्टिताः। तासी ते सर्वीसां वयं निर्विषाणि ह्यामसि॥२॥

भा॰—( याः ) जो ( ते ) तेरे शरीर की (शतं धमनयः) सैकड़ों नाड़ियां ( अङ्गानि ) शरीर के अंगों २ में ( अनु विष्ठिताः ) व्यापक हो रही हैं ( ते ) तेरी ( तासां सर्वासाम् ) उन सबों के ( निर्विधाणि ) श्रंगों को विधरहित, शुद्ध करने के उपाय ( ह्वयामिस ) करें । शरीर में विश्व ( Poison ) बेठ जाने से अंगों में दर्द होता है इसिछिये पीड़ा को दूर करने के छिये शरीर के विधों को दूर करना चाहिये । दर्द आप से आप दूर हो जायगा।

नमस्ते ह्दास्यते नमः प्रतिहितायै। नमो विकृज्यमानाचे नमो निपतितायै॥ ३॥

भा०-रोगपीड़ा की चारों दिशाओं में चिकित्सा का उपदेश करते हैं । हे रुद्र ! रुलाने वाले कारण ! (ते ) तेरे ( अस्यते ) फेंकते हुए तुझे (नमः) हम वश करें । यदि उस समय तुझे न वश कर सकें तो (प्रतिहिताये नमः) तेरे फेंकने के लिये तैयार बाण या झूलकारी तीक्ष्ण धार को (नमः) हम वश करें। यदि उसे भी न रोक सकें तो (विसृज्यमानाये नमः) जब छोड़ ही दिया हो ऐसे बाण को मध्य में वश करें अथवा (निपतिताये) जब गिर पड़े तब उसको (नमः) वश करें।

पीड़ाजनक रोग को बाण से उपमा देकर उसके वश करने का उपदेश किया है। प्रथम रोग के कारणों को दूर करें और दूसरे जब रोग के कारणों से रोग उत्पन्न होने को हों तब उनको रोकें और तीसरे जब उत्पन्न हो रहे हों तब रोकें और चौथे जब रोग आ भी जाय तब आ अश्री उसको वश करें।

# [ ६१ ] भवरोग-विनाश के उपाय ।

भुग्विद्धाः ऋषिः । बृहवो देवताः । त्रिब्दुसः । तुर्च स्क्तम् ॥

🛂 हमं यर्वप्रष्टायोगैः पड्योगेभिरचर्छषुः।

तेनां ते तुन्बोर्रेरपेषुाचीनुमर्प स्यये ॥ १॥

भा०— अव-रोग के विनाश का उपाय बतलाते हैं। (इमस्) इस ( यवम् ) शरीर इन्द्रिय आदि संघात को मिलाये रखने वाले आत्मा को (अष्टायोगीः) यम, नियम, आसन, प्राणायाम, प्रत्याहार, ध्यान, धार जा, समाधि, इन आठ प्रकार के योगाङ्गेगं हारा और ( घड्-योगैः ) शम, दम, उपरित, तितिक्षा, श्रद्धा और मुमुश्चत्व इन छः के योग, सम्पत्ति से ( अचर्कृषुः ) कर्षण करते हैं अर्थात् आत्मभूभि का शोधन करते हैं।

द-( प्र० ) 'वातो अववाति' इति ऋ० । तत्र बन्ध्वादयो गौपायना ऋष्यः । सुबन्धोर्जीविताहानं देवता ।

(तेन) इस योगाभ्यास से (ते) तेरे (तन्वः) आत्मा श्रीर शरीर के (रपः) पाप और रोग (श्रपाचीनम्) दूर (अप व्यये) करने का उपदेश करता हूं।

न्यर्ग् वातो वाति न्यंक् तपति स्थः। नीचीनंमुष्ट्या दुंहे न्यंग् भवतु ते रपः ॥२॥

ऋ० १० । ६० । ११ ॥

भा०—है पुरुष ! (वातः) प्राण वायु (न्यग्) शरीर के नीचे की श्रोर (वाति) गित करता है। (सूर्यः) साधक का चेतनामय सूर्यं (न्यक्) नीचे के मूल भाग में भी (तपित) प्रकाशित होता है। (अञ्च्या) कभी न नाश होने वाली चेतना (नीचीनम्) नीचे के मूल भाग में विशेष रूप में प्रकट होती है, साथ ही (ते रपः) तेरा पाप भी (न्यग् भवतु) स्वयं द्व कर दूर हो जाय। अथवा—जिस प्रकार (वातः न्यग् वाति) वायु नीचे की तरफ वेग से जाता है, (सूर्यः न्यक् तपित) सूर्यं जिस प्रकार नीचे भूमि पर तपता है, जैसे (अञ्च्या नीचीनम् दुहे) गाय नीचे झुक कर दूध देती है उसी प्रकार तेरा (रपः) पाप भी (न्यग्) नीचे (भवतु) हो जाय।

आपु इद् वा उं भेषुजीरापी अमीव्चार्तनीः । आपुो विश्वस्य भेषुजीस्तास्ते रूपवन्तु भेषुजम् ॥ ३ ॥ ऋ०१०।१३०।६॥ अर्थवे३।७।४॥

भा०—अथवा (आप: इत्या) जल ही (भेपजी:) सब रोगों की चिकित्सा है, क्योंकि (आप:) जल ही (अभीव-चातनी:) रोगों का नाशक है। (आप:) जल ही (विश्वस्य) समस्त प्राणियों के (भेपजी:) रोग को दूर करता है, वही (भेपजम्) रोग को दूर (कुण्वन्तु) करें।

३ — ( तृ॰ ) 'सर्वस्य भेष' इति । ऋग्वेदं सप्त ऋष्य ऋष्यः।

इस स्क में तीन प्रकार से मल और पापों का नाश करने का उप-देश किया है (१) घोगाभ्यास से चित्त के पापों को दूर करे। (२) किया-योग से कायिक दोषों को दूर करे और (३) जल स्नान से शरीर के बाह्य मलों को दूर करे।

### \*<del>E03\*</del>

### [ १२ ] प्राण्रुष्टप अध का वर्णन ।

भयर्ग भाषः । वाजी देवता । २, ३ विष्टुभौ । १ जगती । तृचं सक्तम् ॥ वातरहा भव वाजिन् युज्यमान् इन्द्रस्य याहि प्रस्तवे मनीजवाः । युअन्तु त्वा मुरुतौ विश्ववेदस्य आ ते त्वर्ण पृतसु ज्वं देघातु॥१॥। वजु० ६। =।।

भा०—हे (वाजिन्) वाज, बल, ज्ञान से युक्त प्राण! (युज्यमानः) त् इस देह में नियुक्त होकर (वात-रंहाः भव) वायु के वेग वाला हो। जौर (मनोजवाः) मानसिक वेग से गतिमान् होकर तृ (इन्द्रस्य) इस आत्मा के (प्रसवे) उत्तम ज्ञान-सम्पादन और इन्द्रियों के और शारीर के संचालन के कार्य में (याहि) गति कर। (त्वा) तुझे (मस्तः) ज्ञानी पुरुप (विश्व-वेदसः) सब ज्ञानों को प्राप्त करनेवाले तपस्वी (युज्जन्तु) योगाभ्यास द्वारा नियुक्त करें। (त्वष्टा) स्वयं इन्द्र आत्मा (ते) तेरे (पत्सु) समस्त चरणों, गमन साधनों में (जवम्) वेग का (द्यातु) आधान करे।

इन्हों वे त्वष्टा । (ऐ० ६।१०) शरीर का प्राण; प्राण वायु के वेगसे चलता है। परन्तु मानसिक बल से प्रेरित होकर वह शरीर के सब कार्यों को चलाता है। विद्वान् लोग उन प्राणों को वश करते हैं। वह आत्मा स्वयं उस प्राण में वेग उत्पन्न करता है। अथवा इन्द्रियगण उस प्राण को अपने शान और कर्म करने में लगाते हैं।

<sup>[</sup> ६२ ] १-( द्वि० ) 'इन्द्रस्येव दक्षिणः श्रियेषि' इति यजु० ।

अश्वपक्ष में —हे (वाजिन् युज्यमानः त्वं वात रहाः भव) हे वेगवान् अश्व ! गतिमान् यन्त्र रथ में जुड़ा हुआ त्वायु के वेगवाला हो । और (इन्द्रस्य प्रसवे मनोजवाः याहि) राजा, स्वामी की प्रेरणा में आकर त् मन के वेगवाला होकर चल । (विश्ववेदसः मरुवः त्वा युअन्तु) समस्त साधनों और ज्ञानों के स्वामी मरुत् वेगवान्, तीवगामी वीरभट तुझे अपने रथों में लगावें । और (त्वष्टा) त्वष्टा, गढ़ने वाला, कारीगर (ते पत्सु जवं दथातु) तेरे पैरों में वेग को उत्पन्न करे।

जुवस्ते अर्द्धन् निर्हितो गुहा यः इयेने वातं उत योचरत् परीतः । तेन त्वं वाजिन् वर्हेद्धान् वर्लनार्जि जय समेने पारियण्णुः ॥२॥ यज्ञु० ६। २००॥

भा० — हे ( अर्बन् ) गतिशील प्राण! (ते ) तेरा ( जवः ) वेग ( यः ) जो ( गुहा ) गुहा, भीतरी अन्तःकरण में ( निहितः ) रक्खा है छौर ( यः ) जो ( इसेने ) इयेन, ज्ञान के कर्चा आत्मा में (परीचः) सुरचित है ( उत ) और ( यः ) जो वेग ( वाते ) वायु में, प्राण वायु में (परीचः ) ज्याप्त होकर ( अचरत् ) शरीर भर में फैल जाता और इन्द्रियों में विचरण करता है. हे ( वाजिन् ) बलवन्! प्राण! (तेन ) उस सब ( बलेन ) बल से ( बलवान् ) बलवान् होकर ( समने ) इस बीवनसंग्राम अथवा समन, इन्द्रिय-देहादि संघात में ( पारियच्णुः ) सब बन्धनों को पार करता हुआ, सबको वश करता हुआ ( आजिस् ) चरम पद को ( जय ) विजय कर, प्राप्त करा।

गौण रूप से अश्व अर्थात् बोड़ की तरफ़ भी रूगता है —हे अश्व ! जो बेग हृदय में, बाज़ में और वायु में है उस वेगवारा होकर तू समन=सं-

८—(प्र०) 'जनो यस्ते ब्राजिन्' (द्वि०) इथेने परीतो अचरश्च वाते (पु०) 'तेन तः' (च०) 'नाजिच्च सन समने च पार०' इति यज्जू०।

शाम में सबको पार करता हुआ राज्यलक्ष्मी को शास करा।
तुन्हें वाजिन तुन्वं नयेन्ती वाममुस्मभ्यं धार्वतु शर्म तुभ्यंम्।
अहुता महो धरुणाय देवो दिवीव ज्योतिः स्वमा मिमीयात ॥३॥
श्रू १०।५७।२॥

साठ—हे वाजिनं! प्राणात्मन् (ते तन्ः) तेरा व्यापार या तेरी गति (तन्वम्) इस देह को (नयन्ती) चलाती हुई (अस्मभ्यम्) हमें (वामम्) उस प्राण-आत्मा को (धावतु) प्राप्त करावे या शुद्ध करे और (तुभ्यम्) तुझे (शर्म) सुख, शान्ति, अतु-हेग प्राप्त करावे। तृही (देवः) प्रकाशात्मक या शरीर के भीतर सब की हाएं करने वाला होकर (धरुणाय) इस शरीर के धारण करने के लिये (अहुतः) कभी मूर्जित न होने वाला (महः) महान् शक्ति है। (ज्योतिः) जिस प्रकार सूर्य (दिवि) आकाश में स्वयं प्रकाशमान होता है उसी प्रकार (देवः) तृभी स्वतः प्रकाशमान होकर (स्वम्) अपने इस आत्मा को (आमिमीयात्) प्राप्त हो, उसको ज्ञान करा। अश्व पक्ष में स्पष्ट है।

॥ इति नवमोऽनुवाकः ॥ [ तत्र स्क्तानि दश, ऋचश्च द्वात्रिंशत् ]



# [ ६३ ] सेनाओं से रद्या ।

श्रीतातिऋषः । रही देवता । १-३ त्रिष्टुमः । तृचं सक्तम् ॥

खमो मृत्युर्घमारो निर्क्षथो बुधुः शूर्वोस्ता नीलंशिखएडः । देवजनाः सनयोत्त्रस्थिवांसस्त श्रस्माकं परि वृक्षन्तु वृीरान् ॥१॥

३-(दि॰) 'धातु शर्म' ( तु॰) 'देवान्' (च०) 'मिमीया:' इति ऋ०।

भा०—(यमः) सब का नियन्ता, ब्यवस्था में रखने वाला, (सृत्युः) सबको मारनेवाला, (अधमारः) दृष्टों को पाप अपराधों के कारण दण्ड देने वाला, (ब्रञ्जः) सबका पालक, या पीली वर्दा पहनने बाला, (शर्वः) हिंसा करने वाला, (अस्ता) वाणों का फैंकने वाला (नील-शिखण्डः) सिर पर नीला तुर्रा लगा कर चलने वाला, ये सब (देव-जनाः) देव=राजा के भिन्न भिन्न प्रकार के अधिकारी पुरुष हैं। ये (सेनया) कसान सिंदत सेना बनाकर (उत्-तिस्थवांसः) दूसरे राष्ट्रों पर चढ़ाई करते हुए भी (अस्माकम्) हम प्रजाश्रों के (वीरान् वीर पुरुषों को (परिवृञ्जन्तु) हानि से बचाये रक्से।

मनेसा होमेहरेसा घृतेन गुर्वायास्त्रं उत राहे भवार्य। नुमस्येभ्यो नर्म एभ्यः कुणोम्यन्यचासमद्घविषा नयन्तु ॥२॥ भा०-( शर्वाय ) शत्रुहिंसक, ( अस्त्रे ) शत्रुओं पर वाणों को फेंकने वाले, और (राज्ञे) राजा और (भवाय) सामध्येवान सब कार्यों के उत्पादक पुरुषों के लिये, (मनसा) अपने चित्त से, (होमै:) दानों, धन राशियों से, (हरसा) अपनी शक्ति से ( घृतेन ) और अपने तेज या स्नेहमय पुष्टिकारक पदार्थीं से हम सहायता करें। (एभ्यः) इन (नमस्येभ्य: ) आदर योग्य पुरुषों के लिये (नमः ) में आदर (कृणोमि) करता हुँ। और चाहता हुँ कि ये जोग ( अव-विषा: ) पापीं के ज़हर या विष से पूर्ण, या पापों से पूर्ण, नीच व्यक्रियों को (अस्मत् अन्यत्र) हम से अलग ( नयन्तु) करें, हस में पापियों को न रहने दें। त्रायध्वं नो अघविषाभ्यो वधाद् विश्वे देवा मरुतो विश्ववेद्सः। अग्नीषोमा वर्षणः पूतर्दत्ता वातापर्जन्ययोः सुमतौ स्याम ॥ ३॥ भा०—( विश्वे देवाः ) सब शक्रिशाली विद्वान् छोग भीर (विश्व-वेदसः) सब कुछ जानने वाले, ( मरुतः ) शीघ्रगामी सेना नायक छोग ( नः ) हमें ( अद्य-विषाभ्य: ) पाप से पूर्ण हत्याकारी सेनाभों से और (वधात्) हत्याकारी शखों से (ब्रायध्वम्) बचावें। (श्रक्षी-धोमो) श्राप्ति=सेनानायक और सोम=प्रेरक राजा और (वरुणः) सर्वश्रेष्ठ महाराज हमें प्वोंक्र पाणियों और हत्याकारों से बचावें। और हम (वाता-पर्जन्ययो:) वात=तीव्र वायु के समान शत्रु को उड़ा देने वाले अथवा राष्ट्र के प्राणस्वरूप और राष्ट्र पर सुखों की वर्षा करने और उनको पराजित करने वाले सेनापित श्रीर राजा के (सुमतौ) शुभ संकल्प में हम (स्याम) सदा रहें।

€ CONTRACTOR

## [ १४ ] एकचित्त रहने का उपदेश।

अभवर्गक्किरा ऋषिः । सरस्वती देवता । अनुष्टुभौ । २ विरा**ट् जगती ।** तृचं सक्तम् ।

सं चो मनौसि सं वता समार्क्तीनेमामसि । श्रमी ये विवेदा स्थन तान चः सं नमयामसि ॥ १ ॥ भा॰—ज्यास्या देखो [३।८।४]।

अहं गृंश्णामि मन्छा मनांसि मम चित्तमनुं चित्तेभिरेते। मम् वर्शेषु हर्दयानि वः क्रणोमि मम यातमनुवत्भीन एते ॥२॥

भा०—( अहम् ) मैं ( मनसा ) मन से ( मनांसि ) आप लोगों के मनों को ( गुम्णाणि ) ब्रहण करता हूं। आप लोग ( चित्तेभिः ) अपने ज्ञानवान् चित्तों के साथ ( मम ) मेरे ( चित्तम् एत ) चित्त के प्रति आकर्वित होकर आश्चो। ( वः ) आप लोगों के ( हृद्यानि ) हृद्यों को मैं ( मम वशेषु ) अपने वशों में, अपने अभिरूपित कार्यों में ( कृणोमि ) लगाता हूं आप लोग सर्वं ( श्रनु-वर्ध्मानः ) मेरे अनुकूल आर्ग पर चलते हुए ( यातम् ) पूर्व आप्त पुरुषों हारा चले गये मार्ग

पर या ( मम यातम् ) मेरे चले हुए मार्ग पर, मेरे पीछे (एत) गभन करो ।

अति मे द्यावापृथिवी ओता देवी सरस्वती।

अति म इन्द्रेश्चाग्निश्चध्यास्मेदं सरस्वति ॥३॥ अथवं०४।२३।१॥
मा०—(मे) मेरी दृष्टि में (द्यावा पृथिवी) द्युलोक और पृथिवी-जोक (श्रोते) जैसे परस्पर ओत-श्रोत हैं वैसे हम भी परस्पर श्रोतश्रोत से रहें, (देवी सरस्वती) दिव्य गुणों वाली वेदवाणी जैसे परमात्मा के साथ ओत-श्रोत रहती हैं वैसे हम भी परस्पर श्रोतश्रोत से रहें, (मे) मेरी दृष्टि में (इन्द्रः च अग्निः च) आत्मा और आत्मिक ज्ञान से (ओती) जैसे परस्पर श्रोतश्रोत से रहें, हे (सरस्वति) वेदवाणी! दृ हमें मार्ग दिखा ताकि (इदम्) इस श्रोत-श्रोत होने के भाव को हम यास होकर (ऋध्यास्म) ऋदि-सिद्धि को प्राप्त कर सकें।

-

र्ध कुष्ठ अोषधि श्रोर सर्वव्यापक परमात्मा का वर्णन । भग्विक्करा ऋषिः । वनस्पतिर्भन्त्रोक्ता च देवता । अनुष्टुमः तृचं । सक्तम् ॥

श्चरवृत्थो देवसदैनस्तृतीयस्यामितो दिवि । तत्रामृतस्य चर्चणं देवाः कुष्टमयन्वत ॥ १॥ भा०—व्याख्या देखो [ ४ । ४ । ३ ]

हिरुण्ययी नौरेचरुद्धिरंण्यवन्धना दिवि। तत्रामृतस्य पुष्पं देवाः कुष्टमवन्यत ॥ २॥

भा०-व्याख्या देखो [ ४।४।४ ]।

गभी अस्योषधीनां गभी हिमवतामृत। गभी विश्वस्य भूतस्येमं में अगुदं केथि॥ ३॥

भा०—हे अग्ने ! परमात्मन् ! तू ( ओपधीनां ) श्रोप=ताप, परिपाक शक्ति को धारण करनेवाले लोकों का (गर्भः ) उत्पत्तिस्थान

( उत ) और ( हिमचताम् ) हिमवाले अतिशीत लोकों का भी (गर्भः) उत्पत्ति स्थान है। ( विश्वस्य भूतस्य ) और तृ तो समस्त उत्पन्न विश्व का (गर्भः ) उत्पति स्थान है. तृ ( मे ) मेरे ( इमम् ) इस आत्मा को ( अगदम् ) गद=रोगं, जरा, जन्म, मरण लादि अव-बाधाभों से रहित ( कृषि ) कर।

金额

िह्दी पाप-मोचन की प्राधिना।

या ओषधयुः सोमराइधिद्धाः शतविस्रहणाः। वृहस्पतिप्रसूतास्ता नी मुञ्चन्त्वहंसः॥१॥

(प्र०द्वि०) यजु० १२।ह२ प्र०द्वि० ॥ (तृ० चं०) यजु०१२।इह तृ०चं<mark>०।</mark> (प्र०द्वि०) ऋ० १०।६७।१इ प्र० द्वि॰॥ (तृ०च०)ऋ०१०।ह७।१४तृ०च० ॥

भा०—(याः) जो (श्रोपधयः) परिपाक योग्य या उष्णता मा सामध्ये को धारण करनेवाली ओपधियाँ=प्रजाएँ, (सोम-राज्ञीः) सोम अर्थात् चन्द्र की रात्रियों के समान सोम अर्थात् राजा ही से अपना सामध्ये प्रहण करने वाली, (बह्वीः) बहुत सी, (शत विचक्षणाः) सैकड़ों कार्यों के सम्पादन में समर्थ, ज्यवहार कुशल हैं (बृहस्पति-प्रस्ताः) वृहती—चेद-वाणी के पालक विद्वान् द्वारा प्रेरित होकर (ताः) वे (नः) हमें (श्रहसः) पाप से (मुझन्तु) मुक्त करें।

मुञ्चन्तु मा रापृथ्यादथी वरुण्यादुत ।

अथी यमस्य पद्वीशाद् विश्वसमाद् देविकित्विषात् ॥ २ ॥ भ १० १० १७ । १६ अर्थव ० ७१ । ११२ । २ ॥ यज्ञ ० १२ । ९० ॥

भा०- वे पापों को सन्तापित थीर दग्ध करनेवाली प्रजाएँ या, ध्यवस्थाएँ

१-(प्र०) 'बा ओषधीः' इति ऋ०। २-(च०) 'सर्वस्मात्' इति ऋ०।

(मा) मुझको (शपथ्यात्) वाणी द्वारा दृसरे के प्रति दुर्वचन बोलने से उत्तर हुए अपराध (उत ) और (वरुण्याद्) दमन करने योग्य सूठ बोलने आदि के आराध से (मुझन्तु) मुक्त करें। (अथो) श्रोर (यमस्य) वियन्ता राजा की (पद्वीशात्) ढाली हुई पैरों में पद्दी बेडियों से और (विश्वस्मात्) सब प्रकार के (देव-किविवपात्) देव अर्थात् राजा, विद्वात् और अधिकारीगण के प्रति किये अपराध से मुक्त करें। यद्यश्चिमा मनेमा यद्य वाचोपारिम जांग्रतो यत् स्वपन्तः। सोमुस्तानि स्वध्यां नः पुनातु॥ ३॥

भा०—(जायतः) जागते हुए हम लोग (यत्) जो कुछ (चक्षुपा) आँख से और (यत् च मनसा) जो कुछ मन से धौर (वाचा) वाणी से (उपारिम) प्राप्त करें, धौर (यत् स्वपन्तः) जो कुछ सोते हुए भी मन आदि से संकल्प विकल्प करें या वाणी से बात कहें (तानि) उन सब ज्ञानेन्द्रिय धौर कर्मेन्द्रियों के गृहीत ज्ञानों धौर किये कामों को (नः) हमारा (सोमः) सब का प्रेरक आत्मा या विद्वान् पुरुप (स्वधा) अपनी धारणा, मनन, विवेक शक्ति से (पुनात्) पवित्र करें।

आंख आदि बाह्मिन्द्रिय, वाणी आदि कमेनिद्रय श्रोर मन, अर्थात् अन्तः करण इनके किये पर मनुष्य स्वयं अपनी बुद्धि से विवेक करे तो इसके आत्मा पर बुरा पाप संकल्प नहीं रहता।

# [ १७ ] विजय प्राप्ति का उपाय।

अधर्या ऋषिः । मित्रावरुणो देवते । १ त्रिष्टुप् । २ जगती । ३ सुरिक् । तृचं सक्तम् ॥

श्रिभृर्यको अभिभूराग्नरिभृष्: सोमी अभिभृरिन्द्रः। अभ्यहं विश्वाः पृतना यथासिन्येवा विधिमाग्निहोत्रा दृदं हुविः॥१ भा०—(यज्ञः) एकत्र होकर मिल कर किया हुआ कार्य (अभिमृः) सब का पराजय करता है। (अग्निः) आगे चलने और सेना को ठीक र मार्ग पर ले जानेवाला विद्वान् पथ-प्रदर्शक (अभि-मृः) विजय दिलाता और संकटों को दूर करता है। (योगः अभिमृः) सबका प्रेरक, और कार्य-सम्पादक पुरुप या विद्वान् पुरुप विजय करता और सब शत्रुभों का दमन करता है। (इन्द्रः अभिमृः) ऐश्वर्य और शक्तिमान् राजा शत्रुओं पर दमन करता है। हे पुरुषों! आप लोग (अग्निहोत्राः) जिस प्रकार अग्नि में घृताहुति देकर उसे तीय करते हैं उसी प्रकार अपने अग्नि के कार्य में अपनी आहुतियां देकर उसकी शक्ति बढ़ानेवाले हो। हे वीर पुरुषों! हम सब लोग मिल कर (एव) इस रीति से (हविः) परस्पर मन्त्रणा करके (विधेम) कार्य करें (यथा) जिससे (अहम्) में राजा (विश्वाः पुतनाः) समस्त सेनाओं या समस्त मनुष्यों को (अभि असानि) अपने वश्च करूँ और और परसेनाओं का पराजय करें।

स्चधास्तुं मित्रावरुणा विपश्चिता प्रजावित् क्षत्रं मधुनेहं पिन्वतम्। बाधियां दुरं निकीतिं पराचैः कृतं चिदेनः प्रमुक्तमस्मत् ॥२॥ ( १००० ) १६० १ । १६ । ९ १० ० ॥

भाग-हे (मित्रावहणी) मित्र श्रीर वहण ! मित्र=न्यायाधीश श्रीर वहण-राजन् ! आप दोनों (विपश्चिती) मेधावी, बुद्धिमान् पुरुष हैं। आपके लिये (स्वधा अस्तु) अज्ञ, जो आपके अपने ही धारण करने के योग्य आपका पष्टांश भाग है वह आपको प्राप्त हो। श्रीर (प्रजावत्) उत्तम प्रजा से युक्त (क्षत्रम्) क्षत्रिय बल और धन को (इह) इस राष्ट्र में (मधुना) मधु से अमृत या अञ्च या राजबल से (पिन्वतम्) युक्त करो। (विर्द्धितम्) पाप या संकट डाल्वनेवाली निर्द्धित, शत्रु की सेना या विपत्ति को (दूरे) दूर से ही (पराचैः) परे करते हुए (बाधेथाम्)

विनष्टं करो । और (कृतम् ) किये हुए (चित् ) भी (एनः ) हमारे अपराध को (अस्मत् ) हमले (प्र मुमुक्तम् ) दूर करो । हमं द्वीर्यमनु हर्षध्वमुद्यमिन्द्रं सखाखो अनु सं रभध्वम् । श्राम्यजितं गोजितं वर्ष्णवाहुं जर्यन्तमञ्म प्रमृणन्तुमोर्जसा ॥३॥ %०१०।१०३।६॥ अर्थवै०१९।१३।६॥ वर्षु०१५ ।३२॥

भा०—हे (सखायः) मित्र जोगो! आप जोग (उप्रम्) उप्र-स्वभाव, नित्य दण्डं देनेवाले, वलवान् (वीरम्) वीर्यवान् (प्राम-जितम्) प्राम को जीतने त्राले (गोजितम्) इन्द्रिय को वश में करने वाले (वज्र-बाहुम्) वज्र=खङ्ग को बाहु में धारण करने वाले और (धोजसा) अपने वल से ही (अजम) शत्रु के बल को (प्रमुणन्तम्) विध्वंस करने वाले और (जयन्तम्) विजय प्राप्त करने वाले (इन्द्रम्) ऐथर्यशाली राजा को मुख्य मान कर (अनु सं रभध्वम्) उसकी अनु-मति के अनुकूल सब कार्य करो।

अध्वातम में सखायः=इनिद्रयगण, इन्द्र=आत्मा, प्राम=मानस दोषगण, गी=इन्द्रिय, बज्र=ज्ञान, अल्म=काम-विकार।

### -1001

[६८] विनथशील राजा का वंगिन।

अधर्घा ऋषिः । इन्द्री देवता । ३, १ त्रिष्टुभौ । २ बृहतीयभी पंत्तिः । तृत्वं सूत्तम् ॥

इन्द्री जयाति न पर्य जयाता श्रधिराजो राजसु राजयाते। चक्रत्य ईड्यो वन्यश्चोपसद्यी नमुस्यो भवेह ॥ १॥

भा०-( इन्द्रः ) वह पुरुष, इन्द्र है जो ( जयाति ) विजय करता

३-(तृ॰) 'गोत्रभिदं गोविदं' इति ऋ॰ । पृत्रोक्तरयोरर्थयोर्विपर्ययः ।
(प्र॰) 'इमं सजाता अनुवीरयध्यम् इति ऋ॰ ।

है, (न पराजयातें) और कभी पराजित नहीं होता, और (राजसु) जो राजाओं में (अधिराजः) सब के ऊपर महाराज होकर (राजयातें) क्षोभा देता है। (इह) इस राष्ट्र में हे इन्द्र! तू (चर्कृत्यः) सब अपने विरोधियों के दलों को बराबर काटता है, इसी कारण तू (ईड्यः) सबके क्लित योग्य, (वन्द्यः) सब के नमस्कार करने योग्य, (उप-सद्यः) अपनी दु:ख-कथा कहने के लिये प्राप्त करने योग्य, शरण्यः और (नमस्यः) झक कर आदर करने योग्य (भव) होता है। परमात्मा पर्श में स्पष्ट है।

त्वामिन्द्राधिराजः श्रेष्ट्रस्यं भूर्मिर्मृतिर्जनाम् । त्वं दैवीर्विशं हुमा वि राजायुष्मत् क्षत्रमुजरं ते अस्तु ॥ २ ॥

भा०—हे (इन्द्र) राजन् (त्वम्) तू (अधि-राजः) सब प्रजाओं का अधिराज और (अवस्युः) की तिँमान् है। (त्वं) तू (जनानाम्) सब प्रजाओं का (अभि-भूतिः) वश करनेवाला (भूः) हो। (त्वं) तू, (देवीः) विद्वान् कियाशाल (इसाः विशः) इन सब प्रजाओं पर (विराज) राजा रूप से विराजमान रह, जिससे (ते) तेरा (क्षत्रम्) क्षात्र बल (आयुष्मत्) दीर्घायु युक्त, (अजरम्) कभी कम न होने बाला (अस्तु) रहे।

प्राच्यां द्विशस्त्वामीन्द्रासि राजोतोदींच्या दिशो वृत्रहन्छत्रुहोसि । यत्र यन्ति स्रोत्यास्ताज्ज्ञतं ते दक्षिणतो वृष्म एपि हव्यः ॥३॥

मार्थ्य है (इन्द्र) राजन् ! (त्वम्) तू (प्राच्याः दिशाः) प्राची दिशाका (राजा असि) राजा है। (उत् ) और (उदीच्याः दिशः) उत्तर दिशा का भी राजा है। और हे ( वृत्रहन् ) आवरणकारी, राष्ट्र को धेरने वाले शत्रुओं को मारने वाले ! तू ही ( शत्रुहः असि ) शत्रुओं का नाश करने वाला है। (यत्र ) जिस देश में (क्रोत्याः) स्नोत से सब् वहने वाली नदियां (यन्ति) जाती हैं (तत्) वह राष्ट्र (ते)

तेरे लिये (जितम्) वश करके रखने योग्य है। तभी (वृपभः) अपनी प्रजापर सब सुखों की वर्षा करने वाला (हब्यः) प्रजा से कर संग्रह करने का अधिकारी होकर तू (दिल्लातः) राष्ट्र की दिशा के भाग से या बल कार्य से सदा (एपि) आ।

#### THE REAL PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY

### [ १६ ] राष्ट्रता का उपाय ।

मुग्विक्किरा ऋषिः । वनस्पतिर्देवता । सोमः सविता च देवते । १, २ अनुष्टुभौ । ३ विषदा नाम गायत्री । तृचं सक्तम् ॥

> खाभि त्वेन्द्र वरिमतः पुरा त्वहूँ। हुणाद्धेवे । द्वर्याम्युगं चेत्तारं पुरुणामानमेकजम् ॥ १॥

भा०—हे इन्द्र! राजन् ! विद्वन् आचार्य! (विश्वनः) तेरे महान् होने के कारण ही में (त्वा अभि) तेरे समीप रहता हूं और (पुरा श्रंहरणात्) किसी घोर पाप या संकट के पूर्व ही (त्वां हुवे) गुने पुकारता हूं, क्योंकि में चाहता हूं कि सदा (उप्रम्) बलवान् (चेत्तारम्) स्वयं ज्ञानी (पुरु-नामानम्) बहुत प्रकार के वशीकरण साधनों से सम्पन्न (एक-जम्) ध्राकेले, स्वयं सामर्थ्यवान् पुरुष को (ह्यामि) संकट में बुलार्ज।

यो अहा सन्यो वृधो जिर्घासन् न उद्दिते । इन्द्रंस्य तत्र बाह् संमन्तं परि द्याः ॥ २॥

भा०—(यः) जो (अद्य) अब भी तुरन्त (सेन्यः वधः) सेना का हथियार (नः जिद्यांसन्) हमें मारने की कामना से (उद् ईरते) उटे (तत्र) वहां ही, उसी समय (इन्द्रस्य बाहू) राजा की भुजाएं (समन्तम्) हम अपने चारों तरफ (परि द्याः) अपनी रक्षार्थ खबी पार्वे।

शत्रु के आक्रमण होते ही हमारा राजा अपनी सेनाओं से हमारी रक्षा के लिये नैयार रहें।

परि दश इन्द्रस्य बाह् समन्तं बातुस्रायतां नः।

देवं सिवतः सोमं राजन्त्सुमनंसं मा कुणु स्वस्तयं ॥ ३॥ भा०—हम प्रजागण १ इन्द्रस्य ) राजा की (बाहू ) भुजाएँ अर्थात् रोकने वाली सेनाएं (पिर दश्रः) अपने चारों ओर खड़ी पावें । (त्रातुः) देश के पालक राजा की (बाहू ) भुजाएँ अर्थात् बाद्यक सेनाएं (नः ) हमें (समन्तं ) सब श्रोरों से (त्रायताम् ) रक्षा करें । हे (देव) विजिगीपु! (सिवतः) सब राष्ट्र के कार्यों के संचालक ! हे (सोम ) सवं उत्तम कार्यों के प्रवर्तक ! (राजन् ) राजन्! (मा) मुझे (स्वस्तये) कल्याण के लिये (सुमनसम् ) शुम चित्त वाला (कृणु) बनाये रक्ष ।

### [ १०० ] विष-चिकित्सा ।

गरुत्मान् भ्रापिः । वनस्पतिर्देवता । अनुष्टुभः । तृचं सुक्तम् ।।

देवा अंदुः सूर्यो अटाद् धौरदात् पृथिद्यदात् । तिकाः सरेस्वतीरदुः सर्वित्ता विष्टूर्षणम् ॥ १ ॥

मा?—(देवा:) बिद्वान् लोग या दिग्य पदार्थ (विप दूषणम्) विप का निवारण करने का उपार्य (स चित्ताः) एक चित्त होकर (श्रदुः) सबको प्रदान करते हैं, क्योंकि (सूर्यः) सूर्य श्रपना प्रकाश (अदात्) देता है और उससे विषले जन्तु नष्ट होते हैं और विप का नाश होता है। (द्यौः) यह प्रकाशमान आकाश (अदात्) प्रकाश तथा स्वच्छ वायु प्रदान करता है वह भी विपका शमन करता है। (प्रथिवी अदात्) पृथिवी भी अपनी शक्ति (अदात्) देती है जिससे मिटी का लेप भी विप का नाश करता है। श्रीर (तिस्तः सरस्वतीः) तीनों सरस्वतीएं,

बीनों वेद वाणियां भी (अदुः) समानरूप से विष के नाश का उपदेश करती है।

यद् वी देवा उपजीका आसिञ्चन् धन्वे युद्कम् । तेनं देवप्रसूतेनेदं दूषयता विषम् ॥ २ ॥

भा०—(उपजीकाः) उपजीक्य अर्थात् जीवन के कारणभूत (देवाः) सूर्य की किरणें तथा वायु आदि दिन्य पदार्थ समुद्र में से उटकर (धन्वन्) आकाश में (यद्) जिस (उदक्रम्) स्वच्छ जल को (आसिन्चन्) चारों और सींचते हैं, (देव-प्रपृतेन) इन दिव्य पदार्थों द्वारा उत्पन्न किये गये (तेन) उस शुद्ध जल द्वारा हे दिन्य पदार्थों!(इदं विषम्) इस विष को (दूषयत) दूर करो। अर्थात् वर्षा के शुद्ध जल द्वारा, शरीर में उत्पन्न या शरीर में सर्प आदि द्वारा अविष्ट विष को, दूर किया जा सकता है।

अर्सुराणां दुहिताासि सा देवानांमिस ससां। दिवस्पृथिक्याः संभूता सा चंकर्थारसं विषम् ॥ ३ ॥

भा०—है श्रोवधे ! तू ( श्रसुराणां ) बलशाली प्राणवान पुरुषों के के लिये ( दुहिता ) बल, रस का दोहन करने वाली है, ( सा ) वह तू ( देवानाम् ) देव, विद्वान् पुरुषों की ( स्वसा ) उत्तम रूप से गुण मकाश करने वाली है। तू ( दिवः ) गुलोक के प्रकाश और (पृथिन्याः) ष्टियिथी से (सं-भूता ) उत्पन्न हुई है (सा ) वह तू ( विषम् ) विष्कों ( अरसं चक्थें ) विवंल करती है।

श्रीफिथ के मत से यह लिलाची नाम श्रीपिथ है। सायण के मत से यह बल्मीक की मिट्टी है। (अथर्व — ५।१) में — 'सिलाची नाम वा असि सा देवानामसि स्वसा।' इसी ओपिथ के इस सूक्त में हपरणी, अस्त्थती, निष्कृति, कानीना, कन्यसा भादि नाम दिये हैं। यस प्रसंग में कोशिक ने लाखको दूव में पकाकर शख-नण आदि की चिकि-त्सार्थ पान करने की विधि लिखी है।

### 

[ १०१ ] पुष्ट प्रजनन अग होने का उपदेश। शेषप्रथनकामोधर्याङ्किरा ऋषिः । ब्रह्मणस्यतिर्देवता । अनुष्टुभः । तृचं स्क्तम् । आ हुंपायस्व श्वासिहि वधेस्व प्रथयस्व च। युथाङ्गं वर्धतुरं दे।पुस्तेनं योषितामिज्जीहि ॥ १ ॥

भा०-हे पुरुप तू ( वृषायस्य ) सब प्रकार से वीर्यसेचन में समर्थ हो । (श्विसिहि) प्राण को ऊपर छैंच और (वर्धस्व) शरीर में खूब पुष्ट हो, (प्रथयस्व च) और अपने धंगों को भी बड़ा कर। इतना हृष्ट पुष्ट हो कि (यथा) जिससे (शेपः, अङ्गस्) कामांग भी (वर्धताम्) वृद्धि को प्राप्त हो। (तेन) उस अंग से (योपितम्) अपनी स्त्री के पास (इत्) भी (जिहि) जा, सेचनसमर्थ हो। ऊपर श्वास लेकर अंगों को पुष्ट करो, जब कामांगों की पर्याप्त वृद्धि हो चुके तन्न युवको को गृहस्थ धर्म से पुत्रोत्पत्ति करनी चाहिये।

थेन कृशं बाजर्यन्ति येन हिन्बन्त्यातुरम्। तेनास्य ब्रह्मणस्पते धर्नुरिवा तानया पसः॥२॥ (तृ० च०) अथर्व० ४। ६। ४ तृ० च०॥

भा०-पृष्टांग होने के उपाय का उपदेश करते हैं-( येन ) जिस उपाय से ( कुशम् ) कुश पुरुष को ( वाजयन्ति) बलवान् करते हैं भीर ( येन ) जिस उपाय से ( आतुरम् ) रोगी निर्वेळ पुरुष को (हिन्वन्ति) समर्थ बनाते हैं हे ( ब्रह्मणस्पते ) ब्रह्म≔अन्न को पालन करने वाले पुरुष ! ( अस्य ) इस निर्वीर्थ पुरुष के ( पसः ) कामांग को भी उसी बीष्टिक उपाय से ( धनुः, इव ) धनुष के समान ( आ तानय ) पुष्ट कर । कृशों को और रोगियों को पुष्ट करने की श्रोपिधयां ही निर्वीयं पुरुष को वीर्यवान् बनाने वाली होती हैं।

> आहं तेनोमि ते पसो अधि ज्यामिष् धन्वीन । क्रमुस्वरी इव रोहितुमनेवण्लायता सदी ॥ ३॥

भा०— ब्याख्या देखों ( अथर्य का० ४। ४। ७। ( अहं ते पतः)
में सद्-वैद्य तेरे कामाङ्ग को ( तनोमि ) दोप रहित करके सुधारता
हूं। (धन्विन अधि ज्याम् इव ) जिस प्रकार शिकारी अपने धनुप पर
होरी चढ़ाता है, ( अर्थः रोहितम् इव ) श्रीर जिस प्रकार शिकारी
प्रसन्नवित्त से मृग पर दोइता है उसी प्रकार ( अनवम्हायता ) सदा
ग्लानिरहित चित्त से ( क्रमस्व ) अपनी पत्नी के पास जाश्रो। चित्त में
, ग्लानि होने से सम्भोग काल में सफलता नहीं होती।

जिस ईश्वर ने संसार को उत्पन्न किया और जिसने सृष्टि उत्पन्न करने वाले अंगों को भी रचा उसकी दृष्टि में कोई पदार्थ अश्लील नहीं। भजा सर्जन का भी अपना विज्ञान है। उसका वेद में उपदेश होना आवश्यक है। श्रीफिथ ने यह तत्व न समझ कर इस सूक्त को अश्लील जानकर इसका अनुवाद नहीं किया।

# [१०२] दाम्पत्य प्रेम का उपदेश।

गनिसन्मनस्कामो जनद्विक्षिपः। अधिनौ देवते। अनुष्टुभः। तृचं स्क्रम् ॥ यथायं वाहो अध्विना सुमैति सं च वरीते।

प्वा माम्भि ते मर्नः समितु सं चे वर्त्तताम् ॥ १ ॥ भा० - स्त्री-पुरुषों में परस्पर प्रेम उत्पन्न करने का उपदेश करते हैं। हे (अश्विगों) एक दूसरे के हृदय में व्याप्त स्त्री-पुरुषों! तुम दोनीं एक दूसरे के प्रेमी होकर यह कहो कि (यथा) जिस प्रकार (अयं वाहः) यह अश्व, सवारी (सम् एति) घुड्सवार के साथ ही साथ जाता है, (संवर्तते च) और उसके साथ ही रहता है (एव) इसी प्रकार हे प्रियतम! हे प्रियतमे! (माम् अभि ते मनः) मेरे प्रति तेरा चित्त सम् आ एत्) आवे, (संवर्त्तताम् च) और सदा साथ ही रहे।

आहं खिंदामि ते मनी राजाध्वः पृष्ट्यामिव। रेष्मिच्छन्तं यथा तृणं मयि ते वेष्टतां सनः॥२॥

भा०—दोनों स्त्री पुरुष एक दूसरे से यही आशा करें और कहें कि हे नियतम ! हे नियतमें (अहं) में (ते मनः) तेरे चित्त को (आ खिदामि) ऐसे खींचूँ जैसे (पृष्ट्याम् राजाश्व इव) पीठ पीछे बंधी गाड़ी को घोड़ा खींचता है । श्रीर यथा (रेष्मिच्छन्नं) रेष्मा अर्थात् प्रचण्ड वायु से टूटा हुआ (तृणं) घास उसी में लिपट कर उसके साथ ही चला जाता है उसी प्रकार हे नियतमे ! (ते मनः) तेरा चित्त (मिय) मुझमें (वेष्टताम्) लिपट जाय। मुझ में आसक्त होकर मेरे साथ ही लगा रहे।

आर्श्वनस्य मुदुर्घस्य कुर्घस्य नर्लदस्य च। तुरो भगस्य हस्तम्यामनुरोधनुमुद्गरे ॥ ३॥

भा० — स्नी अपने पित के हाथों दिये हुए अञ्चन, मुलैठी या अन्य हिंगित्पादक कूठ श्रीर अन्य सुगन्ध पदार्थों को स्वीकार करें। स्नी उक्त पदार्थों को स्वीकार करती हुई कहती हैं — में (तुरः) शीघ ही प्राप्त होने वाले (भगस्य) सीभाग्यशील पुरुष के (इस्ताभ्याम्) हाथों से (आञ्चनस्य) अंजन (मदुघस्य) तृप्तिकारक तथा हर्षोत्पादक पदार्थ, कूठ श्रीर (नलदस्य) स्ना आदि पदार्थों के बने (अनुरोधनम्) प्रेम=अभिलाषा और कामना के अनुकूल पदार्थ को (उद्भरे) स्त्रीकार करती हूँ।

॥ इति दशमोऽनुत्राकः ॥ [तत्र दश सक्तांनि त्रिंशचर्चः ]



[१०३] राष्ट्र-रत्ता भौर रात्रु दमन ।

उच्छोचन भूषिः । इन्द्राशी उत बहवो देवताः । अनुष्ट्रयः । तृचं स्तम् ॥

'सुंदानं ची बृहस्पतिः सुंदानं सचिता करत् ।

संदान मित्री अर्थमा संदान मगी श्रुश्वन ॥ १ ॥

भा०—(बृहस्पतिः) बृहस्पति (वः) तुम्हारा (संदानम्) बन्धन् (करत्) करे. (सिवता संदानं करत्) सिवता तुम्हारा बन्धन करे. (अर्थमा संदानम्) अर्थमा तुम्हारा वन्धन करे. (भगः अश्विनौ) भग और अङ्गी दोनौं तुम्हारा बन्धन करें।

वृहस्पति, सविता, मित्र, अर्थमा, भग, अश्वी ये सब राष्ट्र के अधिकारी जोग हैं। संग्राम द्विब जाने पर सभी अधिकारी शत्रु के आद-मियों पर विशेष बन्धन रोक टोक रक्तें, उन्हें पूरा २ वश में रक्तें।

सं परमान्त्समेवमानथो सं द्यामि मध्यमान्।

इन्द्रस्तान् पर्यं हार्दीम्ना तानंग्ने सं द्या त्वम् ॥२॥

भा०—में राजा अपने शत्रुष्यों में से (परमान्) अंची श्रेणी के जोगों को (सं चामि) बन्धन में रखूं, (अवमान् सं चामि) नीची श्रेणी के लोगों को भी बन्धन में रखूं, और (मध्यमान् सं चामि ) मध्यम श्रेणी के जोगों को भी बन्धन में रखूं। (इन्द्रः) राजा (तान्) उन सबको (परि अहाः) दूर से ही निवारण करे और हे (अग्ने) अग्ने, सेनापते! (त्वं) तू (तान्) उनको (दाम्ना) रस्सी या पाश से (सं च) अच्छी प्रकार बांधे रख, वश किये रख, आगे मत बढ़ने दे।

<mark>्थमी ये युर्धमायन्ति केत्</mark>न् कृत्वानीकुशः ।

इन्द्रस्तान् पर्यद्वादीरना तानरने सं द्या त्वम् ॥ ३॥

भार — (अमी ) वे दूर देश में स्थित शत्रु लोग (ये) जो (अनीकशः) अपनी सेना के प्रत्येक दस्ते या दुकड़ी पर (केत्न् इत्वा)

अपने भिन्न २ झण्डे लगा लगा २ कर ( युधम् आयन्ति ) संग्राम करने के लिय आवें ( तान् ) उनको (इन्द्रः परि अहाः) राजा या शक्तिशास्त्री पुरुष दूर से ही विनाश करें। हे (अप्ने) अग्ने! सेनापते (त्वम्) द् उनको भली प्रकार (दांग्ना) रस्त्री के बने पाश से या रस्त्री के समान घटी हुई तिगुनी सेना से (सं छ ) बांध ले, जकड़ ले।

#### 

[ १०४ ] रात्रुकों का पराजय भीर बन्धन ।

श्रशोचन ऋषिः । इन्द्राग्नी उत बहवो देवताः । अनुष्टुभः । तुचं सुक्तम् ॥ अदिनिन खंदानेनामित्राना चामसि। अपाना ये चैषां प्राणा असुनासुन्तसमंच्छिदन् ॥ १ ॥

भा०-हम वीर लोग (आ-दानेन) शत्रु को पकद छेने के उपाय भीर (स-दानेन) बाँघ छेने के उपाय से (अभिज्ञान्) शत्रु जोगों को (आ द्यामिस ) अपने वश कर छेते हैं। और वीर भट (ये च) जो भी ( पुषाम् ) इनके ( अपानाः ) अपान और ( प्राणाः ) प्राण है उन (सब असून्) प्राणवृत्तियों को (असुना) सुख्य जीवनशक्ति के द्वारा (समच्छिदन् )काट डार्ले । अथवा (ये च एषां प्राणाः) जो इन शत्रुक्षों के प्राणरूप मुख्य नेता लोग श्रीर (अपानाः ) अपानरूप निम्न पदाधिकारी हैं उन सबको ( आ द्यामिस ) हम वश करलें और जिस प्रकार (असुना ) मुख्य प्राण से प्राणित (असून्) रोष प्राण इन्द्रि-थगण को काट कर विनाश कर दिया जाता है उसी प्रकार इन मुख्य लोगों को भी (सम् अच्छिदन् ) काट गिराया जाय । अर्थात् मुख्य २ नेता लोगों को पकड़ कर क़ैद में डाल दिया जाय और शेषों को काट द्वाळा जाय।

> इदमादानमकरं तपुसेन्द्रेण संशितम्। ञ् अभित्रा येत्र नः सान्ति तानग्न आ द्या त्वम् ॥ २॥

भा०—(तपता) ताप द्वारा (इन्द्रेण सं शितम्) श्रीर इन्द्र=विद्युत् द्वारा अत्यन्त तीक्ष्ण (इदम्) यह ऐसा (आदानम्) बन्धनपाश में शिल्पी (अकरं) बनाऊँ कि जिससे (अत्र) यहां इस युद्धभूमि में (ये नः अमित्राः) जो हमारे शत्रु हैं, हे (अग्ने) सेनापति! (तान्) उनको (त्वम् श्रा द्य) तु उस पाश से बांध छे।

> पेनान् चतामिन्द्वाक्षी सोमो राजां च मेदिनौ। इन्द्री मुख्त्वानादानमुमित्रीभ्यः कृणोतु नः॥ ३॥

भा०—(इन्द्राग्नी) राजा श्रीर सेनापति (एनान्) उक्त शत्रुश्रों को (आ द्यताम्) बांध छें।(सोम: राजा च) सोम और राजा दोनों ही (मेदिनों) इस कार्य के लिये बलवान् हैं। और (इन्द्र:) इन्द्र (मरूवान्) मरुत्=वीरभटों के साथ (नः) हमारे (अमिन्नेभ्यः) काश्रुश्रों के लिये (आदानम्) बन्धन पाश (कृणोतु) तैयार करे।

\*\*\*

[ १०५] 'कासा' चिति शक्ति की एका यता का उपदेश।

उन्मोचन ऋषिः । कासा देवता । अनुष्टुभः । तृचं स्क्रम् ॥

्यथा मन्ते मनस्केतैः परापतत्याशुमत् । ्रष्ट्या त्वं कासे प्र पतु मनुसोर्नु प्रवाय्यम् ॥ ३ ॥

भा०—'कासा' नाम चितिशकि को एकाम करने के कियास्मक उपाय बतलाते हैं—( यथा ) जिस मकार ( मनः) संकल्प विकल्प करने वाला मन ( आशुमत् ) अति वेगवान् होकर ( मनस्केतः ) मन द्वारा चिन्तन करने योग्य विषयों के साथ (परा पतित) दूर चला जाता है। ( एव ) उसी मकार हे ( कासे ) मकाशमान चितिशक्ते ! ( स्वं ) तू भी (मनसः) मन के ( म-वाय्यम् ) चिन्तनीय विषयों के (अनु प्र-पत) साथ ही साथ जा।

यथा वाणः सुसंशितः परापंतत्याशुमत् । पुवा त्वं कांसे प्र पंत पृथिव्या अनुं संवर्तम् ॥ २॥

भा०—( यथा ) जिस प्रकार (सु-संशितः बाणः ) तीक्ष्ण बाण, (आशुमत् ) वेगवान् होकर (परा पतित) दूर जा गिरता है, हे (कासे) चित्तिशक्रे ! (त्वम् ) तू भी (एव ) उसी प्रकार (पृथिव्याः संवतम् ) पृथिवी देह के उत्तम प्रदेश की श्रोर (श्रनु प्र पत ) गति कर, धारणा द्वारा विशेष देश में स्थिर हो ।

यथा सूर्यस्य <u>र</u>इमर्यः परापतेन्त्याशुमत् । <u>ए</u>वा त्वं कासे प्र पत समुद्रस्यानुं विक्षरम् ॥ ३ ॥

भा०—(यथा) जिस प्रकार (सूर्यस्य रश्मयः) सूर्यं की किरणें, (ग्राशुमत्) अति वेगवान् होकर (परा पतन्ति) दूर तक फैल जातीः हैं उसी प्रकार हे (कासे) प्रकाशमान चितिशक्ते ! तू (समुद्रस्य) समुद्रस्य परम शास्मा के (वि-क्षरम् अनु प्रपत्त) विशेष प्रवाह के अनु-कृळ होकर गति कर।

'कासे' इस सम्बोधन से कौशिक ने इस स्क को कासरोग निवृत्ति-परक माना है। सायण भी उसके पीछे चला है, परन्तु कौशिक ने इस स्क को स्योपस्थान के लिये भी लिखा है। यह वास्तव में आत्म-ध्यान या ब्रह्मोपासना का मन्त्र है। इसका देवता 'पुरुष' है। कासा चकास्ति इति कासा, प्रकाशमयी ज्योतिष्मती चेतना, चितिशक्तिर्वा। उस चितिशक्ति की तीन साधनाश्रों का उपदेश किया है। १. मन की गति के अनुकूल उसको यथाभिमत विषय पर लगावें। १. पृथिवी या मूल भाग में किसी अधिष्ठान में स्थिर करें। ३. फिर पूरम आत्मा के विशाल गुणों में लगादें। [ १०६ ] गृहों की रत्ता और शोमा ।

प्रमोचन ऋषिः । दूर्वाशाला देवता । अनुष्ट्रभः । तृत्वं सक्तम् ।।

आर्थने ते प्रार्थिणे दूर्वी सोहन्तु पुष्पिणीः ।

उत्सी चा तत्र जार्थतां हृदी यो पुण्डरीकचान् ॥ १॥

ऋ०१०।१४२।५॥

भा०—गृहों की रक्षा श्रीर सुन्दरता के लिये उत्तम उपायों का उपदेश करते हैं। हे शाले ! (ते) तेरे (आ-अयने) आने के स्थान में श्रीर (परा-अयने) पीछे के या दूर के स्थानों में भी (पुष्पणी:) फूलों वाली (दूर्वाः) दूव श्रीर नाना वनस्पतियाँ (रोहन्तु) खूब उगें। श्रीर (तत्र) वहाँ (उत्तः वा) कूआ भी (जायताम्) हो। (वा) और (पुण्डरीकवान्) कमलों वाला (हदः) तालाब भी हो। रहने के वर के समीप श्रीर दूर तक भी घास से हरा भरा मेदान, फुलवाड़ी, कूंआ श्रीर पुखरिया होनी चाहिये। ऐसे घरों में अग्नि आदि का भी भय नहीं रहता।

अपामिदं न्ययंनं समुद्रस्य निवेशनम्।

मध्ये हुद्स्य नो गृहाः पराचीना मुखा क्रिध ॥ २ ॥ (प्र० दि॰) ऋ० १० । १४२ । ७ प्र० दि० ।। यज्ज० १७ । ७ प्र० दि० ॥

भा०—गृहों के बनाने के लिये उचित स्थान के निर्णय करने का उपदेश करते हैं। (इदं अपां निअयनम्) यह, इधर जलों के नीचे आने का स्थान हो और (समुद्रस्य नि-नेशनम्) इधर समुद्र, जल भगुडार का स्थान हो । (हदस्य मध्ये) तालाब के बीच में (नः) हमारे (गृहाः) घर हों। हे अग्ने! विहुन्। तू अपने (मुखा) मुखों को

<sup>[</sup>१०६] (तु० च०) 'हदा वा पुण्डरीकाणि समुद्रस्य गृष्टा इमे' इति ऋ । । २-(द्वि०) 'अग्ने परि' इति यजु०। (च) '-ददातु भेषजं' इति ऋ ।

(पराचीना) दूर तक फैले हुए विशाल बना, अथवा है शिहिपन् ! द्वारों को बड़ा बना।

> हिमस्य त्वा जरायुं णा शाले परि व्ययामसि। द्धीतहरा हि ने। भुवोनिन्द्रणोतु भेष्जम् ॥३॥ भरु० १०। १४२ खिले।। प० द्वि० यजु० १७ । ४ द्वि०। १

भा०—हे शाले ! गृह ! ( स्वा ) तुझे ( हिमस्य ) हिम, शीतल-जल के ( जरायुषा ) वेष्टन या आवरण पदार्थ से ( परि व्ययामः ) चारों और से घेर कें जिससे तू (नः ) हमारे लिये ( शीतहदा भुव: ) क्वीतल तालाबों से युक्त हो। इस प्रकार (अफ्निः) गृह में स्थित अग्नि भी हमारे पास ( भेषजम् ) हमारे रोगों श्रीर दुःखों के निवारण करने का साधन होकर हमारे रीगों को दूर ( कुणोतु ) करें ।

गृह को शीतल तालाब आदि से घेर लेना चाहिये जिससे बाहर के र्जगलों की आग घर को न सतावे। अग्निभी उसमें जल के कारण आनेवाले रोगों को दूर करे।

#### 

[ १०७ ] विश्वविज्ञियनी राजशिक का वर्णन । शंतातिऋषिः । विश्वजिद् देवता । अनुष्टुमः । चतुर्ऋचं सक्तम् ॥

विश्वंजित् त्रायमाणायै मा परि देहि। <mark>जायमाणे द्विपाच सर्व</mark>ी नो रक्ष चतुष्पाद् यर्च नः स्वम् ॥१॥

भा॰—हे (विश्व-जित्) सब पर विजय करने वाले राजन् या परमेश्वर! (मा) मुझे (त्रायमाणाये) त्रायमाणा=रक्षा करनेवाली अपनी शक्ति के अधीन (पिरिदेहि) रख। हे (त्रायमाणे) रक्षाः करनेवाली शक्ति ! (नः) हमारे (चतुष्पात्) चौपाये श्रीर (हिपातः

वं) दो पाये, मनुष्य, पक्षी आदि (यत् चनः) श्रीर जो भी हमारा (स्वम्) धन दे उसकी (रक्ष) रक्षा कर।

त्रायमाणे विश्वजिते मा परि देहि। विश्वजिद् द्विपाच॰॥२॥

भा० है (त्रायमाणे) राजा की रक्षाकारिणी शक्ति ! तू (मा) सुते, मुझ प्रजाको (विश्वजिते परिदेहि) विश्वजित् राजा के अधीन रख और इस नाते है (विश्वजित्) सर्वविजयी राजन् ! तु (नः) इमारे (द्विपात् च) दोपाये, भृत्य आदि और (चतुप्पात्) चौपाये पशु (यत् च नः स्वम्) और जो हमारा धन है उस (सर्वे रक्ष) सबकी रक्षा कर।

विश्वजित् कल्याण्ये मा परि देहि । कल्याणि द्विपाञ्च० ॥ ३ ॥

भा॰—हे ( विश्वजित् ) सर्वविजयी राजन्! (मा ) मुझे (कल्याण्ये पिर देहि ) देश की कल्याणकारिणी परिषद् के आधीन रख। हे (कल्याण) कल्याकारिणि परिषद्! (द्विपात् चतुष्पात् च) दोपाये और चीपाये (यत् चनः सर्वम् स्वम् ) और जो भी हमारा सब धन हे उमकी (रक्ष ) रक्षा कर। कह्याणि सर्वविदे मा परि देहि।

सर्वविद् द्विपाच सर्वे ने। रक्ष चतुंग्पाद् यच्चं नः स्वम् ॥ ४॥

भा०—हे (कहवागि) देश के हित, कहवाण, सुख की सामशी को उपस्थित करने वाला परिपद्! तू (मा) मुझको (सर्वविदे परिदेहि) सबं वस्तुन्नों को जानने वाले के अधीन कर। हे (सर्वविद्) सर्वज्ञ परिपद्! तू (नः) हमारे (हिपात् चतुष्पात् च यत् च नः स्वम् सर्व रक्ष) दोपायों चौपायों और भी जो हमारा धन है उस सबकी रक्षा कर। राज्य के चार विभाग होने आवश्यक हैं (१) विश्वजित्, देशों के विजय करने वाला विभाग, (२) त्रायमाणा,

विजित देशों की करने वाला विभाग. ( ३ ) कल्याणी, नगरों और देशों की प्रजा के सुख भाराम, जीवन सुधार का प्रबन्ध करने वाला विभाग ( ४ ) सर्ववित्, राष्ट्र, परराष्ट्र आहि सबके विषय में ज्ञान प्राप्त करने वाला और तदनुसार अपने अन्य विभागों को उन उनके विषयक बातों की जानकारी रखने वाला। विजय करने वाला विभाग जिस . देश को विजय करें उसे रक्षाकारी विभाग के हाथ देदे। श्रीर वह रक्षाकारी विभाग भी विजेता विभाग की आज्ञा से ही उसकी रक्षा करे और वह कल्याणी परिषद् को सौंपदे, कल्याणी परिषद् कल्याण करने के लिये सर्ववित् परिपद् के अधीन राष्ट्रको वहां के सब पदार्थों का ज्ञान करके राष्ट्र में ब्यापार भीर कारीगरी शुरू करावे।

#### - \$3 B\$-

### [१०८] मेधाका वर्णन।

्ञौनक ऋषिः । मेधा देवता । ४ अग्निर्देवता । १,४,४ अनुष्टुप् । २ उरोब्रह्ती ३ पथ्या बृहती । पञ्चर्च स्ताम् ॥

त्वं नी मेघे प्रथमा गोभिरक्वेभिरा गहि। त्वं स्थिस्य रुदिमिमस्त्वं नी असि युज्ञिया ॥१॥

भा०-हे (मेधे) आत्मा को धारण करने वाली चितिशक्ते! ज्ञानधारण-समर्थे ! (त्वं) तू (नः) हमें (गोभिः) ज्ञानेन्द्रियों श्रीर (अश्वेभिः) कर्मेन्द्रियों सहित (आ गद्दि) प्राप्त हो। (त्वं) तू ( सूर्यस्य ) सबके प्रेरक परमातमा रूप सूर्य की ( रिक्रमिभिः ) ज्ञानमय किरणों सहित इमें प्राप्त हो। (त्वं) तूही (नः) हमारे (यज्ञिया असि) यज्ञ, आत्मा की शक्ति है। अथवा तू ही जीवन यज्ञ की सम्पादन करने बाजी है।

> मेधामहं प्रथमां ब्रह्मण्यतीं ब्रह्मजृत्मृषिरहताम्। प्रपीतां ब्रह्मचारिभिटुवानामवसे हुवे ॥ २ ॥

भीठ—(अई) में मेधा चाहने वाला ब्रह्मचारी, (प्रथमाम्) श्रेष्ठ, सबसे प्रथम, उत्तम गुणवाली, (ब्रह्मण्वतीम्) वेद ज्ञान से युक्त, (ब्रह्म-जूनाम्) ब्रह्मज्ञानियों से क्षेत्रित, (ऋषि-स्तुताम्) ऋषियों द्वारा प्रशंसा की गई. (ब्रह्म-चारिभिः) ब्रह्मचारियों द्वारा (प्र-पीतःम्) खूव उत्तम रीति से पान की गई, (मेधास्) धारणावती चितिशक्ति का (ब्रवसे) अपनी रक्षा के लिये (हुवे) ध्यान करता हूं और उसकी अपने पास बुल्जाता हूं।

यां मेधामृभवी विदुर्यो मेधामुस्तरा विदुः। ऋषेयो दां सेधां यां विदुस्तां मञ्यावेशयामसि॥३॥

मा०—(यां) जिस (मेधाम्) मेधा बुद्धि का (ऋभवः) करत अर्थात् सत्यज्ञान ग्रीर वेदं से प्रकाशित होने वाले विद्वान् और शिल्पी लोग (विद्वः) लाम करते हैं, श्रीर (यां मेधाम्) जिस मेधा बुद्धि का (असुराः विद्वः) प्राणविद्या के जानने वाले, प्राणायाम के अभ्यासी लाभ करते हैं, और (या भद्राम् मेधाम्) जिस कल्याण—कारिणी, सुंखप्रद सेधा बुद्धि को (ऋषयः) मन्त्रार्थ के साक्षात् करने वाले ऋषिगण (विद्वः) प्राप्त करते हैं, (ताम्) उंसको हम (मिथ ) अपने आस्मा में (आ वेश्यामास ) धारण करें।

यामृषयो भूतकतो मेथां मेथाविनी विदुः। तया माम्य मेथयाग्ने मेथाविनी कृणु॥ ४॥

(तृ० च०) यजु० ३२ । १४ तृ० च० ।। २४० १० । १५१ खि० ।। भा०—( याम् ) जिस ( सेघाम् ) मेधा को ( भूत कृतः ) उत्पन्न समस्त पदार्थों का उपयोग करने वाले अथवा पञ्चभूतों की साधना करने

४-(प्र० द्वि०) 'यां मेथां देवगणाः पितरश्च उपासते' (च०) 'कुरु'

वाले, उन पर वशीकार साधना करने वाले ( मेधाविनः ) मेधावी, विद्वान्, मितमान् पुरुष (विदुः) प्राप्त करते हैं, हे (अमे ) आचार्यक्ष्प अमे ! परमेश्वर ! (तया ) उस (मेधया) मेधा से (अस ) आज, अब् (माम् मेधाविनं कृण् ) मुझ ब्रह्मचारी को भी मेधावी बनाओ ।

नेषां खायं मेघां प्रातमेंधां मध्यन्दिनं परि । मेधां सर्वस्य रुदिमभिवंचसा वैशयामहे ॥ ५ ॥

भाव—(सायम्) सायंकाल के समय (मेधाम्) बुद्धि-शक्ति को । (वचसा) वैदिक-वचनों के अनुसार (आवेशयामहे) अपने में हम स्थापित करते हैं. (प्रातः) प्रातःकाल के समय (मेधाम्) बुद्धि-शिक्त को अपने में हम स्थापित करते हैं, (मध्यन्टिनं परि) सध्यान्छ काल में (मेधाम्) बुद्धि-शिक्त को अपने में हम स्थापित करते हैं, (सूर्यस्य) सूर्य की (रिश्मिभः) किरणों के समय (मेधाम्) बुद्धि-शिक्त को अपने में हम स्थापित करते हैं, को अपने में हम स्थापित करते हैं। अर्थाव् जागते हुए किसी समय में भी हम बुद्धि-शिक्त से रहित न हों।

[ १०६ ] विष्पली स्रोषधिका वर्णन।

अथर्वो ऋषिः । मन्त्रोक्ता पिष्पली भेषजं देवता । अनुष्टुभः । तृचं सक्तम् ॥

पिष्पुली क्षिप्तभेषुज्युतातिविद्धभेषुजी। तां <u>देवाः सम</u>कल्पयन्नियं जीवित्वा अर्लम् ॥ १ ॥

भा०—(पिप्पली) पिप्पली नामक ओषधि (जिस-सेषजी) जिस रोग की उत्तम खोपधि है, (उत) और (अति-विद्ध मेपजी) अतिविद्ध अर्थात् गहरी पीड़ा की भी उत्तम ओषधि हैं, (ताम्) उसकी (देगः) विद्वान् लोग (जीवितवै) जीवन को जीवित रखने के लिये ही (अलम्) प्रश्निस (अकल्पन्) सामर्थ्यवाला बना लेते हैं। जांघ में तीववेदना के चलने के रोग को 'अतिविद्धि' कहते हैं। वेदना से हाथ पैर, पटकने के रोग को 'लिस' कहते हैं।

सायण के मत से पिष्पत्ती आदि सोंठ, मिरच, पीपत्ती, इस 'ब्योष' में पठित श्रोपधि का ग्रहण उचित है। ग्रीफ़िथ के मत में 'पिष्पली' शब्द से पीपल की गुलरी लेना उचित है।

राजनिघण्ड में "अश्वरथी, लघुपत्री स्यात् पत्रिका हस्वपत्रिका, पिप्पिलका वनस्था च क्षुद्रा चाश्वरथसंनिभा" इस प्रकार अश्वरथी पिप्पिलका का उल्लेख किया है जिसके गुण मधुर, कपाय, रक्तपित्तनाशक, विप, दाहनाशक और गर्भिणी के लिये हितकारी हैं। इसके अतिरिक्त पिप्पजी, तृड्, उवर, उदर रोग, जन्तु, आमरोग, वातरोग, श्वास, कास, रेलेड्मा, क्षय इनका भी नाशक है। वेद में प्रदर्शित गुण, कटुगण की पिप्पली के, प्रतीत होते हैं। इसका मूल पिप्पली मूल है, वह भी वातनाशक श्रीर रेलेप्मा और कृमि का नाशक है। इसके दो भेद हैं श्रेयसी, और गजपिप्पली वह भी श्रेष्मा और वायु का नाश करती है, माता का दूध बढ़ाती है। इसका एक भेद 'सेहली' है वह कफ, श्वास, पीड़ा को नाश करती है, पेट को साफ करती है। सामान्यतः पिप्पली सर्वरोग नाशक रसायण कहाती है।

पिष्पुल्यः समेवद्नतायतीर्जनेनाद्यि। यं जीवमुक्तवामहै न स रिष्याति पूर्वषः॥२॥

यजु० १२ | ९१ । तु० स० ।। ( तु० च० ) १० । १७ । १७ । तु० च० ॥

भा०—( पिष्पल्यः ) पिष्पली के पूर्वोक्र सब प्रकार के भेदवाली श्रोधियां जो पिष्यली नाम से कहाती हैं ( आयतीः ) आती हुई (सम् आ वदन्त ) परस्पर मानों ऐसा कहती हैं कि ( जननोद् अधि ) जन्म से खेकर हम ( यम् ) जिस ( जीवम् ) जीव या प्राणधारी शरीर को

( अइनवामहै ) ज्याप लेती हैं (सः) वह (पृरुषः) पुरुष ( न रिष्याति ) कभी वात आदि रोग से पीड़ित नहीं होता।

असुरास्त्वा न्यखनन् देवास्त्वोद्ययम् पुनः। वातीकृतस्य भेपजीमथी कितस्य भेषुजीम्॥ ३॥

भा०—हे पिष्पत्ति ! ( वाती-कृतस्य ) तीव वात द्वारा पैदा हुए रोग की ( भेपजीम् ) श्रोपिध श्रीर (चिप्तस्य) चिप्त-'अलाउठा' नामक रोग की ( भेपजीम् ) उत्तम् श्रोपध ( त्वा असुरा: नि-अखनन् ) तुझको असुर=प्राण विद्या के जानने वाले वैद्य लोग निरन्तर खोद लेते हैं श्रीर (देवा: ) विद्वान् लोग ( पुनः ) बार २ ( उद्-अवपन् ) उखाद् लेते हैं।

#### 

#### [ ११० ] सन्तान की रचा और सुधिचा ।

अथर्ग ऋषिः । अभिदेवता । १ पंक्तिः । २-३ त्रिष्ट्यो । त्यं सक्तम् ॥ प्रत्नो हि कर्माड्यो अध्वरेषु सनाच्च होता नव्यश्च सित्स । स्वां चान्ने तन्वं प्रिप्रायस्यास्मभ्यं च सौमगुमा यजस्व ॥ १ ॥ ऋ० म । ११ । १० ॥

भा०—(प्रस्त:) अति प्रस्तिन, प्रसण पुरुष (हि कम्) ही निश्चय से (अध्वरेषु) हिंसारहित यज्ञों में, देवपूजा के अवसरों में, (ईड्यः) स्तुति करने योग्य है। हे परमात्मन्! श्रीर तू (सनान्) चिरकाल से (च) ही (होता) सब का दाता है, (च) श्रीर (नव्यः च) सदा नवीन, अजर, अमर अथवा सदा स्तुति करने योग्य होकर (सित्स) हमारे हदयों में विराजता है। हे अग्ने! परमेश्वर! आप (स्वाम्) श्रपने (तन्यम्) विशाल ब्रह्माण्ड को (पिप्राय) पूर्ण कर रहे हो, उसमें व्यापक हो, आप (अस्मभ्यं च) हमारे लिये (सीभगम्( उत्तम समृद्धि (आ यजस्व) प्रदान करें।

स्येष्ट्रब्न्यां ज्ञातो चिच्नृतीर्यमस्यं मूळवर्ह्णात परि पाह्येनम्। अत्येनं नेषद् दुरितान्ति विश्वां दीर्घायुत्वायं शतशारदाय॥२॥

भार जिस स्त्री के प्रथम बालक उत्पन्न द्वोकर मर जाय उसकी अन्य सन्तित की रक्षा करने का उपदेश करते हैं। (ज्येष्ट व्या) ज्येष्ट अयम बालक को खो चुकनेवाली मृतवत्सा की में यह बालक (जातः) अत्यन्न हुआ है, अथवा (विचृतोः) विशेष रूप से परस्पर मिले हुए दीनों वालकों में से या (यमस्य) युगल रूप ही उत्पन्न हुए (एनम्) इस झालक को (यल वर्डणात्) नामि में लगी नाही के काटने के समय से ही (पिर पाहि) रक्षा करो। (विश्वा दुरितानि) सब प्रकार के दुरित, दुष्ट उपचार, जो मां वार या घाई की ओर से किये गये हों, अनको बालक से (अति नेपत्) दूर कर दो। जिससे वह (शत-आरदाय दीर्घायुक्ताय) सो जरस की लम्बी आयु जीवे।

सायण ने 'ज़्येष्टच्नी' शब्द से ज्येष्टा नक्षत्र 'विचृत्' से मूल नचत्र का प्रहण किया है, और मूल नक्षत्र या ज्येष्टानक्षत्र में उत्पन्न बालक की रक्षा करने परक अर्थ किया है। सो असंगत है। येद हैं फलित आदि असल बातों का होना सम्भव नहीं है। इस्मिन्ह्यंजिन्छ ब्रोरो नक्षत्रज्ञा जायमानः सुवीरः

स्त मा विश्वीत् जितं वर्धमानो मा मातं प्र मिनीजानिजीम् ॥३॥
भा०—(व्याप्ते अन्ह) जिस दिन वीर लोग व्याप्त के समान
अपना पराक्रम दिखाते हैं उस दिन संग्राम में (वीरः अजिनष्ट)
जो पुत्र उत्पन्न हो वह सीर होता है और (जायमान:) उत्पन्न होता
हुआ (सु-वीरः) उत्तम बालक वही है जो (नक्षत्र—जाः) अस्वितित
वीर्यवान्, ब्रह्मचारी गृहस्थ से उत्पन्न होता है। (सः) षह पुत्र बड़ा
(सु-वीरः) बज्जवान् हो जाता है। (सः) वह (वर्धमानः) बड़ा
होकर (पितरं) अपने पालक पिता को (मा व्यीत्) कभी न माहि

श्रीर (मातरं) मान्य माता (जिनित्रीम्) जिसने उसको पैदा किया है उसको भी (मा प्रमिनीत्) कष्ट न दे। प्रायः मदोद्धत बजवान् पुत्र सम्पत्ति श्रीर बज के गर्व में आकर मा बाप को भी कष्ट देते हैं। इस-लिए पुत्रों को मां बाप की रक्षा का उपदेश वेद करता है।

---

[१११] बद्ध जीव को मुक्ति भ्रीर उन्मादं की चिकित्सा। अथर्वा ऋषिः। अग्निर्देवता। २, ३ अनुष्टुभौ। परानुष्टुप् चिष्टुप्। चतुर्वसम्बंसक्तम्॥

इमं में अन्ते पुरुषं मुमुग्ध्ययं यो वृद्धः सुयतो लालपीति । अतोधि ते ऋणवद् भागधियं युदानुनमद्तितासति॥१॥

भा॰—बद्ध जीव की मुक्ति के साथ २ पागलपन रोगनिवृत्ति का भी उपाय बतलाते हैं—हे (अग्ने) अग्ने ! परमात्मन् या विद्वन् ! आचार्य ! (यः) जे। (बद्धः) बन्धन में बंधा हुआ यह मात्मा (सु- यतः) अपनी कर्म वासनाओं में खूब फँसा हुआ होने के कारण (लाल- पीति) बहुत बकता—झकता है उस (इमम्) इस (मे) मेरे (पुरु- प्यम्) पुरुष, आत्मा की (मुमुन्धि) बन्धन से मुक्त कर। (अतः) इसी प्रयोजन से हे (अग्ने) परमात्मन् ! विद्वन् ! यह जीव (यदा) जिल्ल समय (अनुन्मदितः) उन्माद=पागलपन, अविवेक से रहित (असित) हो जाय तब (ते) तेरा (भागध्यम्) भजन (अधि कृणवत्) करे। कर्म बन्धन में फँसा जीव बीराये हुए पागल के समान भटकता और बकता है। ईश्वर करे वह जीव मुक्त हो और जब कभी उसको अपने जिल्ला में शान्ति प्राप्त हो वह ईश्वर का अधिक भजन किया करे।

अग्निष्टे नि शंमयतु यदि ते मन उद्यंतम् । कृषोमि विद्वान् भेष्कं यथात्रंनमदितोसि ॥ २॥ १२ भा०—हे आत्मन्! हे जीव! (यदि) यदि (ते) तेरा (मनः) मन अर्थात् संकट्पविकट्प और मनन करने वाला अन्तःकरण (उद्यु-तम्) उचाट हो जाय, किसी स्थान पर भी न लगे, तब में (विद्रान्) ज्ञानवान् आचार्य (ते) तेरी (भेषजम्) एसी उत्तम चिकित्सा (कृणोमि) करूं जिससे तू (अनुन्मदितः) उन्माद रहित (असि ) हो जाय। तब उस तेरे मन को (अग्निः नि शमयतु) अग्नि, ज्ञानी पुरुष शान्त करे।

देवैनसादुनमंदित्मुनमं रसंस्पर्परि। कृणोमि विद्वान भेपनं यदानुनमदितोसंति॥ ३॥

भा०—(देव-एनसात्) देव=विहान् पुरुषों या दिव्य पदार्थों के मित किये पाप या अनाचार के कारण (उन्मदितम्) हुआ उन्माद हो या (रक्षसः परि उन्मत्तम्) मानस किया को रोकने वाले या ज्ञान विवातक कारण से उत्पन्न उन्माद हो, उसकी मैं (विहान्) विहान् पुरुष (भेपजं कुणोमि) ऐसी चिकित्सा करूं (यदा अनुन्मदितः असति) जिससे पुरुष उन्माद रहित हो जाय।

पुनेस्त्वा दुरप्सरसः पुनिरिन्दः पुनिर्भनः। पुनस्त्वा दुर्विश्वे देवा यथानुनमदितोससि॥ ४ ॥

भा०—( अप्सरसः ) जल में विचरने वाली विद्युत शक्तियां या जलभाराएँ (स्वां) तुझे (पुनः ) बार २ (दुः ) चेतना प्रदान करें। (इन्द्रः ) सूर्य या वायु (पुनः ) चेतना प्रदान करे। (भगः पुनः ) पृष्टिकारक अन्न तुझे पुनः चेतना प्रदान करे। (विद्ये देवाः पुनः त्वा) सब देव, इन्द्रियगा या विद्वान् लोग तुझे चेतना दं (यथा) जिससे तू (अनुन्मदितः अससि ) उन्माद रहित हो जाय।

# [११२] सन्तान की उत्तम शिद्धा और विजय।

अथर्ग ऋषिः । अग्निर्देवता । त्रिष्टुभः । तृचं स्तम् ॥

मा ज्येष्ठं वंधीद्यमंन एषां मूळवईणात् परि पाह्यनम् । स ब्राह्याः पाञान् वि चृत प्रजानन् तुभ्यं देवा अनु जानन्तु विश्वे॥१

भा०—( अयम् ) यह पुरुष ( ज्येष्टं मा वधीत् ) अपने बढ़े भाईं को न मारे । हे ( अग्ने ) अग्ने ! परमात्मन् ! अथवा हे राष्ट्रपते ! ( एषां ) इनके ( मूल-बहंगात् ) मूल विनाश के बुरे कार्य से या मूल नाड़ी के कटने के समय से ( एनम् ) इस पुरुष की ( परि पाही ) रक्षा कर, ( सः ) वह त् हे अग्ने ! ( प्रजानन् ) भली प्रकार जानता हुआ ( प्राह्माः ) पकड़ने वाली कैंद के ( पाशान् ) पाशों को ( वि चृत ) खोल दे । तब ( देवाः ) अन्य विद्वान् पुरुष भी ( विश्वे ) सब ( तुभ्यम् ) तुझे इस कार्य की ( अनु जानन्तु ) अनुमति दें ।

कोई छोटा भाई होकर स्वार्थ या लोभ और कामवश अपने बहे को न मारे, राजा उस पुरुष को अपना वंश नाश न करने दे और ऐसे अपराधी को तभी बन्धन या कारागार से मुक्त करे जब कि और विद्वान् लोग उसको छोड़ देने की अनुमित दें, अन्यथा उस अपराधी को कैंद्र में ही रवर्छे।

उन्मु<mark>ञ्च पाशुँस्त्वमंग्न एषां व्यस्त्रिभिरुत्सिता येभिरास</mark>न् । स्र<u>ाह्याः पाशुन् विचृत प्रजानन् पितापुत्रौग्रातर</u>्रमुञ्च सर्वान् २

भा०—हे अमे ! राजन् ! प्रभो (त्वम्) तू (एपाम्) इनके माता पिता श्रीर माई के (पाशान्) पाशों को (उन्मुख) खोल दे (येभिः) जिन (श्रिभिः) तीन पाशों से (एषां) बड़े भाई के अधिकारों पर आघात करने वालों में (त्रयः) मा बाप और छोटा भाई तीने (उत्सिताः) बँधे हुए (आसन्) हों। (सः) वह अमि, राज

(प्रजानन्) उत्तम रूप से सब व्यवस्था को जानता हुआ (प्राह्माः) केंद्र के (पाशान्) पाशों को (वि चृत) खोल दे श्रौर (पितापुत्रौ) बाप बेटे श्रौर (मातरं) माता को श्रौर इस निमित्त फँसे (सर्वान्) सब को (मुख्र) छोड़ दे।

यदि बढ़े भाई के अधिकारों पर आधात हो राजा इस दोष में सबकों पकड़े और जांच पड़ताल करके जो निर्दोप हों उनको बन्धन से मुक्त करे, अन्यथा नहीं।

येभिः पाशैः परिविक्तो विबद्धोङ्गे अङ्ग आर्षित् उत्सितश्च । वि ते मुच्यन्तां धिमुचे। हि सन्ति शृणिझ पूषन् दुरितानि मृक्ष्व॥३॥

भा०—(येभः) जिन (पार्शः) बन्धनों से (पिर-वित्तः) अपने ज्येष्ठ भाई का अधिकार हड्पने वाला पुरुष (वि-बद्धः) बांधा जाय और (श्रंग श्रंगे) श्रंग २ में (आर्पितः) जकड़ा श्रीर (उत्सितः च) बँधा रहे (ते) वे पाश (वि मुच्यन्तां) खोल दियं जायँ (हि) यदि (विमुचः) वे खोल देने योग्य ही (सन्ति) हों। तब हे (पूपन्) राजन्! (श्रूणिहा) श्रूणधाती पुरुष पर (दुरितानि इन अपराधों को (मृच्य) जानो। 'श्रूण' का अर्थ कोषकार 'गर्भ' करते हैं परन्तु बोधायन ने लिखा है कि— 'कल्पप्रवचनाध्यायी श्रूणः।'' कल्पप्रवचन सहित साझ वेद का विद्वान् 'श्रूण' कहाता है। उसको मारने वाला 'श्रूणहा' कहाता है। श्रधांत् उक्त दोप से अन्य सभी तब मुक्त हो सकते हैं यदि उनके कार्य के नीचे किसी और पापी हत्यारे (Outlaw) का हाथ हो तब केवल उस मुख्य को पकड़ कर ही दण्ड दिया जात।



[ ११३ ] पाप अपराध का विवैचन भीर दगड ।

व्यर्भा भ्रमिः । पृण देवता । १०२ तिष्डभी । पंक्तिः । त्वं सक्तम् ॥

चिते देवा अस्जत्तैतदेनस्भित एनन्ममुख्येषु ममृजे ।

तत्वा यदि त्वा ब्राहिरान्दे तो ते देवा ब्रह्मणा नादायन्तु॥१॥

भाठ—पूर्व ज्येष्ठ माई की हत्या के पाप की विवेचना करते हैं—
(देवाः) विद्वान ज्यवहाराधिकारी शासक लोग (एतद् एनः) उस
ज्येष्ठ आता की हत्या के अपराध को (त्रिते) प्रथम उक्त तीनों
क्यिक्तियों—छोटा भाई, पिता और माता इन तीनों पर ही (अमृजत)
लगाते हैं। (त्रितः) ये तीनों (एतत्) इस अपराध को (मनुष्येषु)
अन्य मनुष्यों पर (ममृजे) लगाने का यत्न करते हैं। तो हे अपराधी!
(यदि) अगर (त्वा) तुझ पर (ग्राहिः आनशे) इस अपराध के
कारण केंद्र आ जाय तो (तां) उस केंद्र को (ते देवाः) विद्वान्
बं:ह्मण ब्रह्म-सत्य ज्यवस्था के द्वारा ही (नाशयन्तु) दूर करें।
अर्थात् वे ही यथार्थ अपराधी का पता लगा कर अपराधी को पकड़ें
और निरपराधी लोगों को मुक्त करें।

मरीचीर्धूमान् प्र विद्यानं पाष्मन्तुद्वारान् गंच्छोत वो नीद्वारान् । नदीनो फेन्राँ अनु तान् वि नंदय भूणिविप्पन् दुरितानि मृक्ष्व॥२॥

भा०—(पाष्मन्) हे पाप मन वाले ! या पापी ! (मरीचीः) स्य की किरणों में तपने के लिये (प्रविशः) त् स्वयं प्रवेश कर (प्रमान्) अथवा घुँए में सांस घुटने के लिये प्रवेश कर, (उदारान् गच्छ) या उदारचित्त वाले तथा पवित्रात्माओं के पास उपदेश के निमित्त अथवा उदातास्त्रों के समीप आत्मदण्ड के निमित्त (नीहारान्) अथवा हार आदि भीग्य पदार्थों से सदा के लिये विद्यत रह, (नदीनां

<sup>[</sup>११३] १-( तु० ) ' ततो मायादि किंचिमानशे' इति तै० मा० ।

फेनां अनु ) निद्यों के फेनों की नाई (तान् अनु ) उन उपायों के अनुसार (वि नइय ) तू नष्ट होजा, नयों कि हे पूपन् ! सूर्य के समान राजन् ! तू (दुरितानि ) दुरे कर्मों को (अण-िन ) अण=वेदाज्ञा के भंग करने वाले पापी पुरुष में (सृच्व ) भांप लेता है। द्वाद्याधा निद्वितं जितस्यापमृष्टं मनुष्यैनसानि । तते। यदि त्वा ब्राहिरान्दो तां ते देवा ब्रह्मणा नाद्ययन्तु ॥३॥

भा०—(हादशधा) वारह प्रकार से (निहितम्) पाप स्थित
रहता है, (त्रितस्य) इस पाप से तर गये का (अपमृष्टम्) वह पाप
नष्ट हो जाता है, (मनुष्य-एनसानि) इस प्रकार मनुष्य के सभी पाप
नष्ट हो जाते हैं, (ततः) तब भी हे जीव (यदि) अगर (त्वा)
नुदे (ब्राहिः) बन्धनमय अविद्या (श्वानरो) लग जाय (ते) तेरे
(तां) उस बन्धन को (ब्रह्मणा) ब्रह्म, वेद के हारा (देवाः) विद्वान्
पुरुष (नाशयन्तु) दूर करें। पांच कमेन्द्रिय पाँच ज्ञानेन्द्रिय,
और मन और बुद्धि ये १२ स्थान पाप के हो सकते हैं।

॥ बत्येकादशोऽनुवाकः ॥ [ तत्रैकादश सक्तानि ऋचश्च सप्तत्रिंशत्ः । ]

[११४] पाप त्याग श्रीर मुक्ति का उपाय।
बह्या श्रपिः । विश्वे देवा देवता । बनुष्टुभः । त्वं सक्तम् ॥
यद् देवा देव्हेडुनं देवांसश्चकृमा व्यम् ।
आदित्यास्तस्मान्नो यूयमृतस्यतेन मुञ्चत ॥ १ ॥
यज् २२ । १४ ॥

भा०-पाप त्याग करने का प्रकार बतलाते हैं-हे (देवाः) विद्वान् पुरुषो ! (वयम्) हम (देवासः) देव, स्वतः विद्वान्, इन्द्रिय

कीड़ा के व्यसनी होकर भी ( यद् ) जो (देव-हेडनं) देव, विद्वानों के भनादर श्रीर क्रोधजनक कार्य (चक्रम) करें तो (हे आदित्या:) सूर्य के समान तेजस्त्री या पापारमाधों को पकड़ने वाले पुरुषो ! (त-स्मात्) उस पाप से ( यूयम् ) आप लोग ( नः ) हमें ( ऋतस्य ) सत्यमय ईश्वर के ( ऋतेन ) सत्यज्ञान, वेद-व्यवस्था न्याय के अनुसार ( मुझत ) मुक्त करो।

अतस्युर्तेनादित्या यजेत्रा मुञ्<u>ञतेह नः ।</u> युक्तं यद्यंक्षवाह्मः शिक्तंन्तो नोपंशेकिम ॥ २॥

भा० — हे ( आदित्याः ) विद्वान्, ज्ञानी पुरुषो ! ( यजत्राः ) दान-क्तील, यज्ञशील,, संगतिकारी सभासद् लोगो ! आप लोग (नः) हमें ( ऋतस्य ऋतेन ) सत्यमय परब्रह्म के सत्यज्ञान द्वारा ( इह ) इस लोक में ( मुञ्चत ) मुक्त करो, पापों के बन्धन से मुक्त होने का उपदेश करो । हे ( यज्ञ-वाहसः ) यज्ञमय महानात्मा परब्रह्म को अपने अपने हृद्य में धारण करने वाले विद्वानो ! हम लोग (यद्) जब (यज्ञम् शिक्षन्तः ) उस ब्रह्म की शिक्षा प्राप्त करते हुए अथवा उस महान् आतमा को प्राप्त करने में यत्न करते हुए भी (न उपशेकिम) उसकी प्राप्त न कर सकें तो आप (ऋतस्य ऋतेन नः मुख्यत ) उस सत्यमय बद्य के सत्यज्ञान का उपदेश करके हमें मुक्ति का मार्ग बतलावें।

मेर्दस्वता यजमानाः स्रुचाज्यानि जुह्नतः। अकामा विश्वे वो देवाः शिक्तन्त्रो नोप शेकिम ॥ ३॥

भा०—( यजमानाः ) ब्रह्म को उपासना करते हुए हम लोग ( मेद्स्वता ) मेद्=मेध=आत्मा श्रीर शरीर को धारण करनेवाले अस से युक्त (स्त्रचा) बलप्रदाता प्राण द्वारा (आज्यानि) अपने तेजोमय हन्द्रिय रूप प्राणों को ( जुह्नवः ) भात्मा में जीन करते हुए (भकामाः)

निष्काम, कामनारहित होकर और (शिक्षन्त:) ब्रह्म को प्राप्त करने का यत्न करके भी हम (न उपशेकिम) बन्धन से मुक्त न हों सकें तो हे (विश्व देवा:) समस्त विद्वान् पुरुषो ! (व:) आप लोंग हमें ब्रह्म के सत्य ज्ञान के उपदेश द्वारा, कर्म-बन्धन से मुक्त करो ।

सायण ने ( मेदस्वता खुचा यजमाना: ) इसका अर्थ करते हुए पशु-बिलमय यज्ञपरक अर्थ किया है । सो असंगत है ।

रातपथ में—मेदो वै मेघः ॥ श० ३ । ८ । ४ । ६ ॥ मेघाय अन्नाय इत्येतत् ॥ श० ७ । ४ । २ । ३३ ॥ ऐतरेय में — मेघो देवैरनु-गतो ब्रीहिरभवत् ॥ ए० । ८ ॥ — ताविमी ब्रीहियवी मेघः ॥ श० १ । २ । ३ । ३ । ६ । ७ ॥ ब्रीहि, यव आदि धान्य ग्रीर पुरोडाश नाम मेघः='मेदः' है, अब से उत्पन्न प्राण की साधना से भी यत्न करनेवाले अभ्यासी लोग जब कर्मबन्धन से मुक्र न हों तो पहुँचे हुए ज्ञानी पुरुष उनको ग्रह्म का उपदेश करें । ब्रह्मज्ञान के उपदेश के लिये ब्रह्मचर्ष श्रीर योग की अष्टांग-साधना आवश्यक है ।

# [११५] पाप-गोचन और मोत्त ।

शहा ऋषि: । विश्वे देश देवताः । अनुष्डप् ॥ तृचं सक्तम् ॥ यद् चिद्धांसो यदिचिद्धांस पनांसि चकृमा ग्रयम् । यूयं नस्तस्मानमुञ्जन विश्वे देवाः सजोपसः ॥ १॥

भा०—(वयम्) हम (यद्) जब जब (विद्वांसः) ज्ञानवान् होकर या (अविद्वांसः) विना जाने हुए (एनांसि) अपराध या पाप-कर्म (चक्रम) करें, हे (विश्वे देवाः) समस्त विद्वान् पुरुषो ! आप लोग (स-जोपसः) एक मत सप्रेम होकर (तस्मात्) उस पाप से (नः) हमें (मुञ्चत ) मुक्त कराओ, छुड़ाश्रो। यदि जाग्रद् यदि स्वपन्नेनं एनस्योक्षरम्। भूतं मा तस्माद् भव्यं च दुप्दादिंव मुश्चताम् ॥ २॥ (१० दि०) यज्ञ० २०। १६ १० दि०॥

भा०—(यदि) में (एनस्यः) पापकारी होकर (जाअद्) जागते हुए (यदि) या (स्वपन्) सोते हुए (एनः) पाप (अकरम्) कर्ह तो जिस प्रकार (द्वपदात इव) द्वपद अर्थात् खूँटे से बँधे हुए पशु की छुड़ाकर मुक्त कर दिया जाता है उसी प्रकार मेरे साथ छगे (भूतम्) भूत-काल के और (भव्यम् च) भविष्यत् काल के पाप को (तस्मात्) उक्त प्रकार से मुझे (मुञ्चताम्) छुड़ाओ। अथवा (द्वपश्वाद इव भव्यं भूतं च मुञ्चताम्) खूँदे के समान मुझसे भूत प्रथीत् इह जाक और भव्य अर्थात् अमुक छोक दोनों के दर्भ-बन्धन को छुड़ाओ।

द्रुपदादिय मुमुचानः स्विकः स्नात्वा मलादिव । पूर्त प्वित्रेणेवाञ्यं विश्वे शुस्भन्तु मैनसः ॥ ३॥ गजु० २०। २०॥

भा०—( द्रुपदात् मुमुचानः इव ) जिस प्रकार पशु खूंटे से मुक्रं हो जाता है और (स्वन्नः) पसीने से भीगा पुरुष (स्नात्का) नहाकर (मलात् इव ) जिस प्रकार मल से रहित हो जाता है और जिस प्रकार (पवित्रेण) पवित्र=कुशा के बने, अथवा पवित्रं अर्थात् कम्बल या छानने के कपड़े से (पूतम्) छान लिया गया (आज्यम्) घृत या जल शुन्त पवित्र हो जाता है उसी प्रकार (विश्वे) समस्त विद्वान् पुरुष या (विश्वे देवाः) समस्त दिव्य पदार्थ जल, भूमि, चन्द्र, वायु आदि (मा) मुझे (एनसः) पाप से (शुम्भन्तु) शुद्ध करें।

\$00\$-

३-( द्वि० ) 'स्नातो' ( च० ) 'शुन्धन्तु' इति यजु० ।

# [ १ ? ६ ] पाप से मुक्त होने का उपदेश।

नारिकायन ऋषिः । बिवस्वान् देवता । १-३ जगत्यौ । २ त्रिष्टु प्। तृचं सक्तम् ॥

यद् यामं चक्रुर्निखंनन्तु। अये कार्यीवणा अन्नविदो न विद्यया। वैवस्त्रुते राजीन तन्जुहोस्यथं यक्षियं मधुमदस्तु नोर्नम् ॥१॥

भा०—(कार्पावणाः) कृषि करने वाले (अञ्चिवदः न) अञ्च विद्या के ज्ञानी पुरुषों के समान (विद्यया) ज्ञान या कृषिविद्या के अनुसार (अग्रे) पूर्व ही (तिखनन्तः) भृष्णि को खोदते हुए (यत्) जिस (यामम्) राजनियम को स्थिर (चक्रुः) करते हैं (तत्) उसके अनुपार ही में अञ्चपति, भूमिपति (वैवस्वते राजनि) विवस्वान्= विशेष धन या राष्ट्र के पति राजा के पास (जुहोमि) कररूप में दूं। (अथ) और (यज्ञियम्) यज्ञ के योग्य. यज्ञ=राष्ट्र का हितकारी (मधुमत्) बळ वीर्य तथा रससम्पन्न (नः) हमारा (अञ्चम् अस्तु) अञ्च हो।

सायण--यामं=क्रा कर्म । ब्रीफिथ-यामं धनं, बीजमयं धान्यम् । यमः=राजा, तस्प्रम्बन्धिकरदानादिसमयो यामं कर्म । याम कर्म ( श० ६ । ३ | २ । ३) याम=नियम, ब्यवस्था ।

अर्थात् किसानों के खेती करते समय जो राजा का नियत कर है सबसे प्रथम उसको भूपति जोग चुकाया करें। उसके अनन्तर शेष अज स्वयं ग्रहण करें।

ब्रैबस्वतः कृणवर् भागुधेयं मधुभागो मधुना सं सृजाति। मातुर्यदेन इषितं न आगुन् यद् वा पितापराद्धो जिहीडे ॥२॥

भाव—( वैवस्वतः ) राष्ट्रका स्वामी ( भागधेयं कृणवत् )सब के हिस्सों का विभाग करता है। स्नीर ( मधु भागः ) अन्न का भाग प्रहण करने वाला राजा ही सबको ( मधुना सं सुजाति ) अब से सम्पन्न करता है । राजा को हम राजा का भाग इसिलये दें कि उसको उसका भाग न देने से दो अनर्थ उत्पन्न होते हैं — [१] ( यत् ) प्रथम तो ( मातुः) भाता पृथिवी या प्रजा का ( इपितम् ) अभिलपित यथार्थ अब ( नः ) इमारे पास ( एनः ) पापरूप में या अपराध रूप में ( आ अगन् ) आ जाता है, [२] ( वा ) छौर तूमरा यह ( यद् ) कि ( पिता ) पालन करने वाला राजा ( अपरादः ) कसूर करने पर ( जिहीडे ) कोध करता है । इसिलये जिसका जो भाग हो वह उसको अवस्य दे देना चाहिए । उसको उसका हिस्सा न देने से जो ( एनः ) पाप होता है, उसका स्वरूप अगले मन्त्रों में स्पष्ट हो जाता है ।

यदीदं मार्तुर्यदि वा पितुनैः परि भ्रातुः पुत्राचेतस एन श्रागेन् । यार्चन्तो श्रस्मान् पितरः सर्चन्ते तेषां सर्वेषां शिवो अस्तु मृन्युः॥३॥

भा०—( यदि ) यदि ( इदं एनः ) यह पाप, दोष ( मातुः ) माता के ( यदि वा ) अथवा ( पितुः ) पिता के या ( नः ) हमारे ( अतुः ) भाई के ( चेतसः ) चित्त से या ( पुत्रात् ) पुत्र की तरफ से ( परि आ-अगन् ) हम पर आवें तो ( यावन्तः ) जितने भी ( पितरः ) पालक पिता लोग—पिता, माता, गुरु, आचार्य, राजा आदि आद्रणीय पुरुष और जो भी ( अस्मान् ) हमारे ( सचन्ते) भंगी हैं (तेषां सर्वेषाम् ) उन सब का ( मन्युः ) कोध या चित्त ( शिवः अस्तु ) हमारे लिए शांत होकर हमें कल्याणकारी हो ।

जिसको भाग नहीं प्राप्त होता वही हम पर अपने भाग को हहांप जाने का दोष जगावेगा और हम पर कोथ करेगा, वही वेद में 'एनः' कहा गया है। ऐसा 'एस्' दोष इनके चित्त से हम पर आ जगता है। अर्थात् उनका चित्त हम पर दोष आरोपण करता है। तब हिस्सा न पाकर जब कलह हो तो हमारे बड़े बुद्ध पुरुष ही उसकी शांत करें श्रीर हमारा फैसला करा दिया करें।

### -

## [११७] ऋण रहित होने का उपदेश।

अनुणकामः कोशिक ऋषिः । अभिनेति । त्रिष्टमः । त्र्यं सक्तम् ॥ अपुनित्यमप्रतीत्तं यदस्मि यमस्य येनं बुळिना चरामि । इदं तेय्ये अनुणो भेवामि त्वं पाशानिं बिचृतं वेत्थ्र सर्वीन्॥१॥

भा०—ऋण परिशोध का उपदेश करते हैं—(यद्) जिस (अपमित्यम्) अपमान योग्य या प्रदान करने योग्य (अप्रतीत्तं) न चुकाये
हुए धन को (अस्मि) लेता हुं भीर (यमस्य) नियन्ता राजा के
राज्य में (येन) जिस (बिजना) बिज, कर से (चरामि) में स्वयं
अपना भोजन प्राप्त करूं (इदं तत्) उसको में यह हे (अग्ने) राजन्!
तेरे समक्ष ही चुका दूं और इम प्रकार उससे में (अनुणः) ऋणरहित
(भवामि) हो जाऊँ। हे अग्ने! राजन्! (त्वं) सूं ही (सर्वान् पाशान्)
सव बन्धनों को (विचृतम्) माना प्रकार से बांधना और खोजना भी
(वेत्थ) जानता है।

राजा की साची में जियका ऋण देना हो दो और राजा का कर भी चुकाश्रो, महीं तो वह न चुकाने वाले कर्जदार को नाना प्रकार के दण्ड देगां।

डहैंच सन्तः प्रति दश एनर्जीवा जीवेभ्यो नि हराम एनत्। अपुनित्य धान्यं यज्ञघमाहमिदं तदशे अनृणो भवामि॥ २॥

भाव-हम लोग (इह एव) इस लोक में ही (सन्तः) वर्तः मान रहते २ (एनत्) उस ऋणको (प्रतिद्दाः) चुका दिया करें भीर (जीवा:) हम जीते जी (जीवेम्य:) जीते हुए पुरुषों के (एनत्) इस ऋण को (निहरामः) सर्वथा साफ़ कर दिया करें। (यत् धान्यं) जो धान्य आदि ऋण लेकर भी (अहं जघस) में खाऊं, उसको भी (अप मिला) वापिस देकर हे (अग्ने) न्यायाधीश ! (इदं तत्) यह इस प्रकार में (अनृण:) ऋणरहित (भवामि) होऊं।

अनुणा अस्मित्रीनृणाः परसमिन तृतीय लोके अनुणाः स्योम । ये देवयानाः पितृयाणाश्च लोकाः सर्वान पथो अनुणा आ क्षियम ॥ ३ ॥

भा० — सौकिक और पार्थिव दोनों ऋणों की विवेचना करते हैं — हम लोग ( ( अस्मिन् ) इस ( लोके ) लोक में और ( परस्मिन् ) परलोक में श्रीर (तृतीये लोके) तृतीय लोक में भी (अनृयाः) ऋण रहित (स्याम ) हो जाएं। (ये देव-यानाः ) जो देवों, विद्वानीं के जीवन-यापन के योग्य देवयान लोक हैं और जो (पितृयाणाः च लोकाः) पितृयाण लोक हैं (सर्वान्) उन समस्त (पथः) मागीं में हम ( अनुणाः ) ऋण रहित होकर ही ( आं चियेम ) रहा करें । इस लोक के दो प्रकार के ऋण हैं एक तो जो अधमर्ण होकर उत्तमर्जी से सुवर्ण रजत, धान्य वस्त्रादि लिया जाता है, दूसरा पितृऋग्, देवऋण और ऋषिऋण हैं। जैसे तैसिरीय संहिता में लिखा है ''जायमानो वै बाह्मण-स्त्रिभिऋँणैऋणवान् जायते, ब्रह्मचर्येण ऋषिभ्यो, यज्ञेन देवेभ्यः, प्रजया वितुभ्यः ॥ तै॰ सं०६।३।१८।५]। ऋगं ह वै जायते, योऽस्ति स जायमान एव देवेभ्यः ऋषिभ्यः पितृभ्यो मनुष्येभ्यः । स यदेव यजते तेव देवेभ्य ऋणं जायते, तद्धयेभ्यः एतःकरोति यदेनान् यजते यदेभ्यो जुहोति । अथ यदेवानुब्रवीत तेन ऋषिभ्य ऋणं जायते तद्वयेभ्य एतत्करोति अवीणाजिधिगोपा इति अनुचानमाहुः। अथ सदेव अजासिक्छेत तेन पितृभ्य ऋणभिच्छते तद्धयेभ्य एतःकरोति यदेषां सन्तता ऽच्यवच्छिना प्रजा भवति । अथ यदेव वासयत तेन मनुष्येभ्यः ऋणं जायते तद्ध्येभ्य एत-करोति यदेनान् वास्यते यदेभ्यो ऽशनं ददाति स य एतानि सर्वाण करोति स कृतकर्मा, तस्य सर्वमाप्तं सर्वं जितम् ।" शत०का० १।७।२।१-४।। बाह्मण उत्पन्न होते ही तीन ऋणों से ऋणवान हो जाता है, बहाचर्य से विचाभ्यास करके ऋषियों का, यज्ञों से देवों का श्रीर प्रजा से पितृ लोगों का ऋण शोध होता है। (ते० सं०) जो भी उत्पन्न होता है उस पर देव, ऋषि, पितर श्रीर मनुष्य चारों के ऋण ही जाते हैं। यज्ञों से देवों का ऋण उतरता है, अनुप्रवचन श्रीर अध्ययन कार्य से ऋषियों का ऋण उत्तरता है, विद्यावान् पुरुष क्षावियों का 'निधिगोपा' अर्थात् खुजानची कहाता है । प्रजामों से पितरों का ऋण उतरता है इससे प्रजा-तन्तु ह्रटता नहीं। सनुद्यों के घरों में अतिथि रूप से रहने और भोजन करने से मनुष्यों का ऋण होता है। घर पर अतिथियों को वास देने और मोजन वस्त्र देने से मनुष्यों का ऋण चुकता है। जो इन सब कार्यों को करता है वह 'कृतकर्मा' है उस को सब प्राप्त होता है वह सब पर विजय प्राप्त करता है।

-

[११८] ऋण के भादान भौर शोध की व्यवस्या। अनुणकामः कौशिक ऋषिः । अग्निईवता त्रिष्टुभः । तृचं सक्तम् ॥ यदस्ताभ्यां चकृम किर्दिबवाण्यक्षाणां गुरमुपुष्टिप्समानाः। <u>उद्यंपस्ये उद्यक्तितौ तद्याप्सरसावनु दत्तामृणं नः ॥ १ ॥</u>

भा० — कुमार्ग में या जूआ आदि व्यसनों में ऋण छेने और देने की ब्यवस्था करते हैं—(श्रक्षाणाम् ) अक्ष≃जुए के पासों को ( गल्नुम् ) कीड़ा को श्रथवा उनके द्वारा प्राप्त होने वाले अर्थलाभों को ( उपलिप्स-माना: ) प्राप्त करने का लोभ करते हुए ( हस्ताभ्यम् ) हाथों से (यत्) जब (किल्विपाणि) पाप (चक्रम) करें (तत्) तब (अदा) तस्काल ही (उम्रं पश्ये) उम्र, उद्यत द्रग्ड होकर देखने वाली और (उम्रजितो) उम्रता से सब को वश करने वाली (अप्सरसो) दोनों राजा श्रोर प्रजा की संस्थायें (नः) हमारे (ऋणम्) ऋण, अर्थद्रुड को (अनु-दत्ताम्) हम से दिलावें। अर्थात् धन के लोभ से जब र हम जूना आदि कार्यों में हाथ डालें तब र प्रणा की व्यवस्थापक संस्थायें हमें पकड़ लें श्रोर दण्डपूर्वक हमारा ऋण हमसे चुकवावें। प्रजा पैर निगरानी करने वाली दो संस्थाएं एक उम्रंपश्या दूसरी उम्रजित्, एक एता लगाने वाली, दूसरी 'उम्रजित्' पोलिस, अपराधियों को लोज र कर पता लगाने वाली। दे दोनों संस्थाएं प्रजा में (अप्सरसो) गुप्त रूप से विचरें, अपराधियों का पता लगावें श्रोर उनको दण्ड दें। यहां सायण, ग्रीफिथ श्रीर चेमकरण तीनों भाष्यकारों के भाष्य अस्पष्ट हैं। इसी विषय का स्पष्टीकरण अगलों मन्त्र में देखो।

उग्रैपरेण राष्ट्रंभृत् किल्विषाणि यद्त्तवृत्तमन् दत्तं न एतत्। ऋणान्त्रो नर्णमेत्सीमानो यमस्य ठोके अधिरज्जुरायत् ॥ २॥

भा०—हे (उग्रं-पश्ये) उग्र होकर प्रजा के अपराधियों को देखने वाली संस्थे! और हे (राष्ट्रभृत्) राष्ट्रको अपराधी पुरुषों से बचाकर उसका पालन करने वाली संस्थे! हे पूर्वोंक्त दोनो संस्थाओ! (यद्) जो (अक्ष-वृत्तम्) जुआख़ोरी में होने वाला पाप श्रीर जो जो (किल्विषाणि) अन्य पाप हैं उन सबकों (एतत्) इस प्रकार से (अनु दत्तम्) उनके अनुकूल हमें दण्ड दें श्रीर हमें जुआखोरी आदि व्यसनों से कर्ज़दार होने से बचावें, जिससे (ऋणात्) ऋणवान् पुरुष से (ऋणम्) अपने ऋण को (न) नहीं (एर्स्समान:=आ ईर्स्समान:) प्राप्त करे तो उत्तमण हम पर (अधि-रज्जुः) रस्सी या इथकड़ी लगाता

हुम्रा (यमस्य लोके) नियन्ता दरबार में (नः) हमें (आयात्) ले आवे।

यस्मा कुणं यस्यं ज्ञायामुपैमि यं याचीमानो अभ्यौमि देवाः। ते वाची वादिवुमींत्तरां मद्देवपत्नी अप्सरमावधीतम् ॥३॥

भा०—( यस्मै ) जिसके (ऋणम्) ऋण को मै धारूँ और (यस्य) जिस पुरुष की ( जायाम् ) स्त्री का ( उप-एमि ) अनिधकार से उपभोग करूँ और या ( यम् ) जिसके पास ( याचमानः ) धन की या ऋण की याचना करता हुंआ ( अभि-एमि ) पहुँच जाऊँ ( हे देवाः ) हे देवगण ! विद्वान् राजपुरुषो ! (ते) वे लोग (मत्) मुझ से (उत्तराम्) उत्कृष्ट, ऋषिक या दूसरी ( वाचम् ) वाणी की (मा वादिपुः) न बोर्लें । हे ( देवपरनी अप्सरसी ) विद्वानों का पालन करने और रक्षा करने वाली प्रजा की संस्थाओ ! यह बात ( अधीतम् ) सदा स्मरण रखो । अर्थात् मुद्दई और मुद्दायला दोनों की एक बात होनी चाहिए । अपराधी उस दोष को स्वीकार करे जो दोष उसके ऊपर आरोपक लगता है । यदि मुद्दे मुद्दायला दोनों की वातों में फर्क हो तो विद्वत्-संस्थाएं, पंचाः यते या उस्ति हम पर विचार करें । वेदमन्त्र में यही बात लिखी है कि अरराधी का जितना दोष हो आरोपक उससे अधिक दोष धर्मात्रिकारियों के सामने उस पर न लगावें ।

#### 李李李李

# [११६] ऋग भौर दोष का स्वीकार करना ।

अनुणकामः । कौश्चिक ऋषिः । श्वरिनर्देवता । विष्डुभः । तृत्रं सक्तम् ॥ यद्गद्दीव्यवृणमृद्दं ऋणोभ्यद्दियन्त्रम् द्वत सीमृणाभि । बैद्रवानरो तो आधिपा त्रसिष्ट उदिर्श्वयाति सुकृतस्य लोकम् ॥१॥ भा०—(अहं) में (यद्) जो (ऋणम्) ऋण (अदीव्यम्) जूआ खेले विना या विना व्यसन-क्रीड़ा किये अपने आप कर लूं (उत्त) और (अदास्यम्) उसको न चुका कर भी (सं-गुणाभि) देने की प्रतिज्ञा कर लूं तो हे (अग्ने) राजन्! त् (वैश्वानरः) सब पुरुषों का दितकारी (वसिष्ठः) सब में वास करने वाद्धा सब के भीतर समान रूप से आदर प्राप्त, (अधि-पाः) सब का स्वामी, राजा होकर (नः) हमें (सु-कृतस्य) पुण्य के जोक में (इत्) ही (उत् नयाति) उपर उठा ले। अर्थात् यदि कोई ऋण के कारण कैंद्र पड़ा हो और वह ऋग जुआखोरी आदि बुरे काम से न हुआ हो तो उसको ऋण दे देने की सत्य प्रतिज्ञा कराके पुनः निरपराध के समान मुक्त कर दिया जाय।

<u>चैश्वानराय प्रति वेदयामि यद्युणं संग्रो देवतासु ।</u> स प्तान् पाञ्चान् विचृतं वेद्य सर्वानर्थ पुक्वेन सह सै भेवेम॥२

भा०—में ऋणी या दोषी पुरुष (वैश्वानराय) समस्त पुरुषों के हितकारी, जज, मजिस्ट्रेट या धर्माध्यक्ष के समक्ष (यद् ऋणम्) जो मेरे जपर ऋण है उसको (प्रति-वेदयामि) स्पष्टरूप से स्वीकार करता हूं। और (देवतासु) देव, विद्वान् पंचों के बीच (यः संगरः) जो मेरी प्रतिज्ञा है उसको भी निवेदन करता हूं। (सः) वह धर्माध्यक्ष ही (प्रतान् सर्वान् पाशान्) इन सब दण्डव्यवस्थाओं को (वि चृतम्) स्पष्टरूप से (वेद) जानता है (अथ) और हम सब प्रजागण (पक्वेन सह) परिपक्व, सुविचारित परिणाम के साथ (सं भवेम) सहमत हों।

बैश्वानरः पीनिता मां पुनातु यत् संग्रमिभ्धावास्याशाम्। अनुजानन् मनेसा यार्चमानो यत् तत्रैलो अप तत् सुवामि ॥३॥ भा०--(पिनता) सत्य श्रीर असत्य दोनों का विवेक करने वाला (वैश्वानरः) सर्वद्दितकारी धर्माष्यक्ष अपने सस्य विवेक से (मा) मुझे (पुनातु) पितृत्र करे (यत्) जब कि में (संगरम्) किसी प्रतिज्ञा, (आशाम्) या किसी इच्छा को (अभि धानामि) करूं, अर्थात् असस्य प्रतिज्ञाओं या असस्य इच्छा के करते समय गुझे धर्माष्यक्ष का सदा भय रहे। (याचमानः) सांगता हुआ (अनाजानम्) दिना जाने अर्थात् अज्ञानगय, (मनदा) संकट्प विकट्प द्वारा (तत्र) उस मांगने के सम्बन्ध में (यत्) जो (एनः) पाप या अपराध कर बैठता हूं (तत्) मेरे उस अपराध को भी (अप सुवासि) धर्माध्यक्ष द्वारा दूर करूं।

#### 

[१२०] पापों का त्याग कर उत्तम लोक को प्राप्त होना | कौशिक ऋषिः। मन्त्रोक्ता देवता। १ जगती। २ पंक्तिः। ३ त्रिण्डप्। तृवं सक्तम् ॥

भाष्—(यद्) यदि हम (अन्तरिक्षम्) अन्तरिक्ष, अन्तरिक्षगतः प्राणियों को, (पृथिवीम् ) पृथिवी, पृथिवीगतः प्राणियों को (द्याम् ) युक्षोक, युक्षोक के विद्वान् प्राणियों को, भीर (यत् मातरम्) जो माता (वा पितरम्) या पिता, अपने परिपालक को (जिहिंसिम) मारे, पीड़ा दें, तो (गाईपत्यः अग्निः) गाईपत्य अग्नि, गृहों का स्वामी गेता या भूलोक का स्वामी राजा या परसेश्वर (नः) हमें (तस्मात्) उस अरे कार्य से (इत्) अवस्य (उत् नयाति) उन्नत करे और (सुकृतस्य बोकम्) सुकृत, उत्तम पुण्यक्षोक में प्राप्त करावे।

पृथिवी, आकाश श्रीर उससे भी ऊँचे श्री: में विचरने वाले या प्राणियों का नाश करना वा पृथिवी, अन्तरिक्ष, वायु और सूर्य जैसे उनकारक पदार्थों का नाश करना अर्थात् इसका यथोचित उपयोग न लेकर इन्हें अन्यथा सिद्धसा जानना, और माता पिता को दुःख देना यह जंगजीपन का जीवन है। घर बसा कर उसमें अग्निस्थापन करना, ज्ञानाग्नि के स्थापन एवं अपने राजा के स्थापन का प्रतिनिधि है, अर्थात् मगुष्य वर्वरता के जीवन से उठ कर गृहपति, सरकार या राजशासन का स्थापन करे श्रीर उन्नत जीवन व्यतीत करे।

भूभिर्मातादितिनौ जनित्रं स्नातात्वान्तिरिस्मानिशस्त्या नः। चौनिः प्रिता पित्र्याच्छं भंवाति जामिमृत्वा माव परिस लोकात्॥२॥

भा०—पूर्व मन्त्र में करी परिभाषात्रों को और भी स्पष्ट करते हैं—
(भूभिः) भूमि, सब का उत्पत्तिस्थान (भिद्दिः) अखिएडत या अदीन होकर (नः) हमारी (माता) माता के समान ही (जिनत्रम्) हमें उत्पन्न करने वाली है। और (अन्तिरक्षम्) उसमें विचरने वाला वायु (आता) हमारे माई के समान हमें भरण पोपण करनेवाला है। और (खोः) यह आकाश या सूर्व (नः पिता) हमारे वीर्यसेक्ता पिता के समान जपर से जलवर्षक श्रीर प्रकाशप्रद या जीवनप्रद है। ये (नः) हमें (अभिशस्त्या) अपवाद से अथवा अभिशस्ति=चारों तरफ से आनेवाली पीढ़ाजनक विपत्तियों से दूर करें और उनमें से प्रत्येक (शंभवाति) कल्याण और सुखकारी हो, और में (जामिम् श्रस्ता) अपनी भिगती का संग करके (पिज्यात्) परम पिता के (लोकात्) लोक से (मा अब पत्सि) न गिरूं। अथवा—(जासिम्) अपनी भिगती का (श्रस्ता) संग करके (पिज्यात् लोकात्) पिता के घरसे, पितृकुक से (मा अब पत्सि) न गिरं जाऊँ। अर्थात् मा जाप,

भाई हमारा कल्याण करें और हम दोष या भगिनी आदि से निषिद्ध संग करके उनके अपवाद के पात्र न हों, प्रत्युन पुण्याचरण से अपने उत्तम कृत्य में प्रतिष्ठित बने रहें।

यत्री सुहार्द्धः सुकृते। मदीन्त चिहाय रोगं तन्त्र हैः स्वायाः। अद्योणा अङ्केरह्वेताः स्वर्गे तत्र पदयम पितरौ च पुत्रान् ॥३॥ अथर्व० (प्र० हि०) ३।२५ । ५॥

भा०—(यत्र) जहां (सुहार्दः) उत्तम हृदयवाले (सुकृतः)
पुण्याचारी पुरुष (स्वायाः तन्वः) अपने शरीर के (रोगं विहाय) रोगों
से मुक्त होकर (अंगैः) श्रंगों से (अञ्लोणाः) अविकृत (अहुताः)
कुटिलता से रहित, सरलस्वभाव होकर (मदन्ति) आनन्द से जीवन
व्यतीत करते हैं हम भी (तत्र) वहां उन लोगों के बीच (स्वर्गे)
उसी सुखमय देश में (पितरी) अपने मां वाप श्रीर (पुत्रान् च)
पुत्रों को आनन्द प्रसन्नरूप में विचरते हुए (पश्येम) देखें।

#### 

### [ १२१] त्रिविध बन्धन से मुिक ।

कौशिक ऋषिः । मन्त्रोक्तदैवत्यम् । १-२ जिष्डुभौ । ३ ४ अनुष्टुभौ । चतुर्कर्चं स्क्रम् ॥

विषाणा पाञान वि ष्याध्यसमद् य इंत्यमा अधिमा वर्ष्टणा ये । दुष्त्रप्न्यं दु<u>रितं नि ष्वास्मद्थं गच्छेम सुकृतस्यं</u> लोकम् ॥३॥

भा०—हे अर्ने ! प्रसेड्वर ! ( ये उत्तमाः ) जो उत्तम, साव्विक, और ( अधमाः ) जो ध्रधम, नीच, तामस ( वारुणाः ) वरुण, परमात्मा के बनाये हुए पाश हैं उन ( पाशान् ) पाशों को ( अस्मत् ) हमसे ( विधाणा = वि-साना ) मुक्त करता हुआ ( अधि वि स्य ) उन का अन्त

१-सुपां कात्वस् ।

कर दे। श्रीर (श्रस्मद्) हम से (दुःस्वप्नयं) दुष्ट कामविकारों से उत्पन्न होनेवाले बुरे स्वप्नों और (दुरितम्) बुरी चेष्टाश्रों को (नि स्व नि सुव) दूर कर। (अथ) श्रीर उसके बाद हम (सु-कृतस्य) उत्तम पुण्य के (बोकम्) लोक=जन्म या अवस्था को (गच्छेम) प्राप्त हों। यद् दार्हणि बुध्यसे यच्च रज्ज्वां यद् भूभ्यां बुध्यसे यच्च वाचा। अयं तस्माद् गाहिपत्यो नो अग्निरादिन्नयाति सुकृतस्य लोकम्॥२॥ (तृ० च०) अथवं० ६।१२०।१॥

भा०—हे जीव! (यत् च) जो तू (दारुणि) काष्ठ में (यत् च रज्ज्वां) और जो तु रस्सी में और (यद् भूग्यां) जो तु भूमि में (बध्यसे) बांधा जाता है और (यत् च वाचा) जो तु वाणी से बांधा जाता है (तस्मात्) उस बंधन से (नः गाईपस्यः) हमारे गृहों का स्वामी (अग्निः) परमेश्वर राजा (अयम्) यह साक्षात् (इत्) ही (सुकृतस्य) पुण्य, शुभ कर्म से प्राप्त होनेवाले (जोकम्) प्रकाशमय खोक को (उत् नयाति) जे जाता है। दारु=काष्ट=शरीर, रज्जू=रस्सी, गुणमयी प्रकृति; भूमि=थोनि, मनुष्यादिजन्म, वाक्, वाणी, वेदाभ्यास, शिक्षा, उपनयनादि द्वारा वेदादिकृत धर्माधर्म की व्यवस्था, इन सब बन्धनों से जीव को उन्नत लोकों में प्राप्त कराता है। इसी प्रकार राजा के सब दण्ड अपराधी की उन्नति के लिये होने चाहिये।

उद्गातां भगवंती विचृतौ नाम तारके । प्रहासृतस्य यच्छतां प्रेतुं बद्धकुमोचनम्॥ ३॥

(प्रक द्विक) अथर्वेक २ । 🕿 । १ प्रक द्विक ।

भा०—(भगवती) ऐश्वर्य, बल से सम्पन्न (विचृती) विशेष इत्य से परस्पर सम्बद्ध प्राण और अपान नामक (तारके) जीव को ग्रहीर से तराने वाले (उद् अगाताम्) जब ऊर्ध्व गति करते हैं तब वे दोनों ( अमृतस्य) अमृत, आत्मा का अमृत स्वरूप (प्र यच्छताम्) प्रदान करें तब ( बद्धक-मोचनम् ) वह आत्मा बद्ध अवस्था से मुक्क अवस्था को ( पृतु ) प्राप्त करें।

वि जिहीष्व लोकं क्रणुं बन्धानमुञ्जास्य बर्द्धकम्। योन्यो इव प्रच्युता गर्भः पृथः सँद्या अर्चु क्षिय ॥ ४ ॥

भा०—हे जीव ! इस बन्धनमय लोक=शरीर को (वि जिहीस्व) विशेष ज्ञानपूर्वक निःसंग हो, परित्याग कर । अथवा (वि जिहीस्व) नाना शरीरों में गित कर, (बोर्क कृणु) और अपने प्राप्त होने योग्य उत्तम लोक को स्वयं अपने कर्मबल से सम्पादन कर, (बद्धकम्) अपने आप वैथे हुए अपने को तू (बन्धात्) बन्धन से (मुखासि) छुए। और (योन्याः) योनि से (प्रच्युतः) पूर्ण रूप से बाहर आये हुए (गर्भः-इष) बालक के समान (सर्वान्) सब (पथः) मार्गों में, लोकों में (अनु) अपनी इच्छा अनुकूल (चिय) निवास कर, उनमें विचर। मुक्तारमा यथासंकल्प सोकों में विचरते हैं।



[ १२२ ] देवयान, पितृयाण भीर मोत्त प्राप्ति ।

मुगुर्ऋषः विश्ववर्षा देवता । १-३ विष्डुमः, ४-१ जगरयौ । पञ्चर्व एकम ॥

पृतं भागं परि ददामि ब्रिह्मान् विश्वकर्मन् प्रथमुक्ता ऋतस्य ।

सुस्माभिद्वसं जुरसंः पुरस्तादिच्छिन्नं तन्तुमनु सं तरिम ॥ १॥

भा० — हे (विश्वकर्मन्) परमात्मन् ! समस्त विश्व=जगत् के बनाने बाले जगदीश्वर ! तू (ऋतस्य) ऋत=सत्यज्ञान भथवा इस गतिमान् जगत् के भी (प्रथम्जाः) प्रथम-पूर्व ही तू उसके मूलकारण रूप से विद्यमान रहता है । (विद्वान्) इस प्रकार जानता हुआ मैं मुमुश्च (एतं भागम्);

इस शरीर आग को भी (पार ददामि) तरे ही प्रति अर्पण करता हूँ। (अस्माभिः) इम लोगों द्वारा (जरसः परस्तात्) जरा, बुढ़ापे के बाद, (इत्तम्) तेरे प्रति अर्पण किये इस (अच्छिन्नम्) विच्छेद रहित, अमर, अविनाशी (तन्तुम्) व्यापक यज्ञरूप, प्राणमय आत्मा की (अनु) निरन्तर खोज में (सं तरेम) भली प्रकार लग कर उसको प्राप्त हों, इस भवसागर को तर जायाँ। अथवा ( जरसः परस्तात् दर्त अच्छिबं तन्तुं अनु संतरेम ) संसार में दिये, कभी न टूटने वाले सन्ताम रूप प्राकृतिक तन्तु=सिबसिले द्वारा इम वार्धक्य के बाद संतरण करें,

भवसागर से तरें। तृतं तन्तुमन्वेके तरन्ति थेषां दुसं पित्र्युमायनेन ।

अबुन्द्वेके दर्वतः प्रयच्छन्ते। दातुं चेच्छिक्षान्स स्वर्गे एव ॥२॥

भा०-( येपास् ) जिन्होंने ( नायनेन ) शरीर में पुनः भागमन हारा अथवा ( आयनेन ) सन्तान की प्राप्ति हारा ( पिन्यं ) पिनुऋण को (दत्तम्) दे दिया, या चुका दिया है, ( एके ) वे लोग (ततं तन्तुम् अनु ) इस अविच्छित्र तन्तु, प्रजासन्तिति को उत्पन्न करके ही (तरन्ति ) इस संसार के कर्तव्य मार्ग को पार कर जाते हैं। और ( एके ) दूसरे लोग ( अबन्धु ) बन्धु अर्थात् सन्तान रहित होकर भी ( ददतः ) अपने प्रदान करने वाले महाजन को ( दातुं शिक्षान् ) ऋण देने में समर्थ व्यक्तियों के समान ही (प्रयच्छन्तः) अपनी विद्या-धन आदि का पदान करते हुए, (चेन्) यदि (ददतः दातुं) सबके प्रदाता महादानी ईं खंर के ही निमित्त सब कुछ अर्पण करने में समर्थ हो जायँ तो उनके जिये (सः एव स्वर्गः ) वही परम त्यागमय निःसंगता ही परम सुखपद दशा है।

२-( प्र॰ ) अनुसंचरन्ति (द्वि॰ ) 'आयन्वत' (तृ० ) 'प्रयच्छात' ( च० ) 'शक्तुरांस: स्वर्ग एवाम्' शति तै० आ० ।

अन्वार्रभेथामनुसंरभेथामेतं लोकं श्रद्दघानाः सचन्ते । यद् वा पुक्वं परिविष्टमुग्नौ तस्य गुप्तये दम्पती सं श्रयेथाम्॥३

भा०—पितृयाण मार्ग का उपदेश करते हैं—हे (दम्पती) खी पुरुषो ! आप दोनों (एतं जोकं अनु आरमेथाम्) इस जोक के अनु-कृतं अपना गृहस्थ धर्म पालन करो और (अत्-दंधानाः) इस जोक के जिये कर्म द्वारा प्राप्त फल को भी अत्=सत्य रूप से अमपूर्वेक धारण पोपण करते हुए (अनु सं रमेथाम्) तदनुसार उत्तम रीति से सब कार्य सम्पादन करो। और (यत्) जों भी (वाम्) तुम दोनों का॥ (पन्तम्) सुपक्त, उत्तम परिणाम, फल पुत्ररूप आदि (अग्रौ) अपि रूप गृहस्थाअम में (परिविष्टम्) प्राप्त हो (तस्य गुप्तये) उसकी रक्षा करने के जिये (सं अयेथाम्) परस्पर एक दूसरे का आश्रय जो।

युक्षं यन्तुं मनेसा बृहन्तेमुन्वारीहामि तर्पसा सयोनिः। उपहता अग्ने जरसंः पुरस्तांत् तृतीये नाके सधुमादं मदेम ॥४॥

भा०—देवयान मार्ग का उपदेश करते हैं—में (तपसा) तपस्या द्वारा ( मनएा ) मनःशक्ति द्वारा ( यन्तं ) प्राप्त होनेवाले ( बृहन्तम् ) उस महान् ( यज्ञम् ) युजनीय, प्राप्य परम वेद्य, वेदनीय ईश्वर को, (सयोनिः) एकमात्र उसका अनन्व आश्रय लेकर, (अनु आरोहामि) प्राप्त होऊं । हे अपने ! प्रकाशस्वरूप प्रभो ! ( जरसः परस्तान् ) इस जगा, खुढ़ापे के गुज़रने के बाद हम जोग ( उपहुताः) मानो ईश्वर से खुलाये हुए होकर (तृतीये नाके ) तृतीय, परम, तीर्णतम, क्षोक में (सधमादम्) सब मुक्त आत्मा ब्रह्म के साथ परम भानन्द का अनुभव करते हुए (मदेम) परम सुख का लाभ करें।

शुद्धाः पूता योषितो युश्चिया इमा ब्रह्मणां हस्तेषु प्रपृथक् साद्यामि। यत्काम इद्मिभिष्टिश्चामि बोहिमिन्द्री मुरुत्वान्त्स देदातु तन्मे॥५॥ अर्थवे० ११ । १ २७ ॥ १० ९ २७ ॥

भा• — (इमाः) इन (यित्याः) यज्ञ श्रर्थात् गृहस्थ यज्ञ का संपादन करने वाली (शुद्धाः पृताः) शुद्ध पिनत्र (योषितः) स्त्रियों को (ब्रह्मणाम्) वेद ज्ञानी विद्वानों के (हस्तेषु) हाथों में (प्रपृथक्) पृयक् २ (सादयामि) प्रदान करता हूं। (अहम्) में कन्या का पिता (यत्कामः) जिस मनोरथ से (इदम्) इस प्रकार (वः) स्त्री पुरुषों के जोड़े बने हुए तुम दम्पितयों को (श्रिभ पिन्चामि) जल से छिड़-कता हूं। (सः इन्द्रः) वह परमात्मा (मरुत्वान्) समस्त शक्तियों का स्वामी (मे) मेरे (तत्) उस प्रयोजन को (ददातु) प्रदान करे, पूर्ण करे।

कन्या के पिता का प्रयोजन योग्य विद्वान के हाथ कन्यादान करने का यही होता है कि कन्या यशस्विनी होकर उत्तम प्रजा उत्पन्न करे श्रीर सुख से रहे ।

#### 金币

# [ १२३ ] मुक्ति की साधना ।

भृगुर्केषः । विखेदेवा देवताः । १-२ त्रिष्टुभौ, ३ द्विपदा साम्नी अनुष्टुप् , ४ एकावसाना द्विपदा प्राजापत्या भुरिगनुष्टुप् । पञ्चर्वं सक्तम् ॥

१ - (च०) 'सददा दिदंमें इति अधर्व० ११ । १ । २६ ।। (प्र०) अपो-देवीर्घृतमतीर्घृतरचुतो ब्रह्मणा (च०) तन्मे सर्व सम्पद्यतां वयं स्याम प्रतयो रयीणाम्' इति अधर्वे० १० । १ । २७ ॥

[११३]१-(द्वि॰) 'सधस्थ' 'ते' (द्वि०) 'आवहान् शेवधि' (नृ०) 'यइ-पतिर्वो अत्र' इति यजु०। पतं संबर्धाः परि वो ददाश्चि यं शेविधिमावहीज्जातवेदाः । श्चर्याण्या यर्जमानः स्वस्ति तं स्मे जानीत पर्मे व्योमन् ॥१॥ । यज्ञ १ ६ । १६॥

मा० — ईंश्वर उनदेश करता है कि हैं (सघस्था) सदा साथ रहने वाले (यः) तुम लोगों को (एतज्) यह (शेवधिम्) ख़ज़ाना में (पिर दर्गम्) लोपता हूं (यम्) जिसे कि (जातवेदाः) घेदोत्पा- एक प्रमु (खावहात्) तुम तक पहुंचाया करता है। है विद्वान् पुरुषो ! (यज्ञानः) यज्ञ करने वाला जो पुरुष (स्विति) कुशल ज्ञेम सहित (अनु खागन्ता) इस ज्ञानस्य खज़ाने का अनुसरण करता है (तम्) उसको (परमे द्योमन्) परम उत्कृष्ट, विशेष सुरक्षित, मुक्किधाम में अस हुआ (जानीत) जानो।

जानीत सीनं पट्मे न्योम्रन् देशाः सर्धस्था बिद लोकमत्रे । अन्यागन्ता यजमानः स्वस्तीष्टापूर्तं स्मे क्रणुताविरस्मे ॥ २॥ वज्रु० १८। ६०॥

भा०—हे (सघर्थाः देवाः) सदा साथ रहने वाले विद्वान् पुरुषो !

( एनम् ) इस यज्ञ हत्तां पुरुष को भी ( परमे व्योमन् ) परम उन्हृष्ट
रक्षास्थान में प्राप्त हुआ ( जानीत ) जानो । ( अत्र ) इसी ही स्थान
पर ( जोकम् ) इपका लोक=स्थान या मोग्य भोग जानो । (यजमानः)
दान देने वाला श्रीर देवाचन, ईश्वर-भजन करने वाला पुरुष ही यहां
( स्वित्त ) छुशलपूर्वक ( अनु आगन्ता ) पहुँच सकता है । आप लोग
( अस्मै ) हम के जिये ( इष्टापूर्वम् ) इष्ट=यज्ञ आदि तथा ईश्वःपूजा

२-( प्र ॰ ) 'एवं जानाथ' ( द्वि ॰ ) 'बिट रूपमस्य' ( तु ॰ ) 'यदागस्छात् भविक्तिदेवयानं:' ( च ॰ ) 'इष्टापृतं कृणुताथ' इति यजु ० ।

भादि का भापूर्त=कृपतढागादि उपकारजनक कार्यों का (भाविःकृणत स्म) उपदेश करो । उन कार्यों को करके यह उच्चगति प्राप्त करे ।

देखाः पितरुः पितरो देवाः। यो अस्मि सा अस्मि ॥ ३ ॥ भा॰-( देवाः ) देव. बिहान पुरुष ही ( पितरः ) मेरे पाळन कर्ता हैं और (पितरः) पालकगण ही (देवा: ) सब गृढ़ रहस्यों के प्रकाशक देव हैं। श्रीर में आप लोगों का शिष्य (यः अस्मि) जो वास्तव में हूँ ( सः अस्मि ) वही बात्मा हूँ । मुझे यथार्थ रूप से उप-देश करो।

स पंचामि स देदामि स येजे स दुत्तानमा यूपम् ॥ ४ ॥ भा०-( सः ) वही मैं आत्मचेतन्य ज्ञानी ( पचामि ) कर्मफळों का परिपाक करता हूँ, (स:) वहीं में (ददािस) दान करता हूँ। (सः यजे) यही में ईश्वर की आराधना करता हू। (सः) वही मैं (दत्तात्) अपने दानभाव, त्याग-भाव या आहुति रूप उत्तम कर्म से ( सा यूपस् ) पृथक् न होऊं।

नाके राजुन् प्रति तिष्ठु तशैतत् प्रति तिष्ठतु । बिद्धि पूर्तस्य नो राजुत्स देव सुमना भव ॥ १ ॥

भा०—हे राजन् ! हे परमेश्वर ! ( नाके ) इमारे दुःखों के नाक्ष करने में (प्रति तिष्ठ) तू प्रतिष्ठा को प्राप्त हो, (तत्र) दुःखों के माश करने के निमित्त यह हमारा किया सब कार्य (प्रति तिष्ठतु) प्रतिष्ठा को प्राप्त हो। हे राजन् ! परमात्मन् ! देव ! ईश्वर ! ( नः ) हमारे (पूर्वस्य) आत्या को पूर्ण बनाने की साधना को ( तिख् ) तू जान और (सः) वह तू हमारे गति (सुमनाः भव) शुभ संकल्पवान् हो।



## [ १२४ ] शौच साधन !

निर्देःव्ययसरणकामोऽधर्वाऋषिः । मन्त्रोक्ता उत दिव्या आपी देवताः । त्रिष्टुभः । नृचं सूक्तम् ॥

दिवो नु मां बृहतो श्लंन्तरिक्षाद्वपां स्त्रोको अभ्यपष्तुद् रसेन। सामिन्द्रियेण पर्यसाहमण्ने छन्देशिभयेकः सकतौ कृतेचे॥१॥

मा० - ईश्वर की शक्ति और कृपा से जीव को वहा सुख शास होता है, मुक्त जीव कहता है कि ( बृहतः दिवः ) विशाल प्रकाशमान शुलोक से और ( अन्तिरक्षात् ) अन्तिरक्ष से जिस प्रकार जल का छोटा र बिन्दु बरसता है और उससे जीवों को बल, जीवन, ज्ञान और सुख प्राप्त होता है उसी प्रकार (दिवः) प्रकाशमान (बृहतः) महान् सब से बहे ( अन्तिरक्षात् ) अन्तर्यामी परमेश्वर से ( अपाम् ) समस्त ज्ञान और कर्म शक्ति का (स्तोकः) स्वल्प लवलेश, श्रंश (रसेन) आनन्द सहित ( माम् अभिप्रत् ) मुझ पर बरसता है । और उसी के बल से ( अहम् ) में मुक्त जीव ( इिन्ह्रियण ) इन्द्र=आत्मा के बल से ( परमाः के बल से ( यदाः ) नाना प्रकार के ग्रुभ कर्मों से और ( सुकृत्ताम् ) पुण्य कार्यों के फल से ( सम् ) युक्त हो जाता हूँ । यदि वृक्षाद्रभ्यपेष्ट्रत् फलं तद् यद्यन्तिरिक्षात् स उं ब्रायुरेव । यत्र स्तित् तुन्द्रार्थ यञ्च वार्तिम् आपो नुदन्तु निर्द्धितं प्राचाः र

भा०—(यदि) यदि ( वृक्षात् ) वृक्ष से ( फलं अभि-अपसम् ) फल गिरे और (यदि अन्तिरिक्षात् ) यदि अन्तिरिक्ष से जल गिरे तो ( सः उ वायुरेव ) वह भी वायु ही है, वह भी प्राणशक्ति का बढ़ाने वाला जीवन रूप है। ( तन्व: ) शरीर के ( यत्र ) जिस भाग पर ( अस्पृक्षत् ) यदि मेल स्पर्श करे और ( यत् वाससः ) कपड़े के जिस

भाग पर वह स्पर्श करे उस स्थान पर से ही ( आपः ) जल ( निर्ऋति) बुणाजनक मेंल को ( पराचैः ) दूर ( नुदन्तु ) हटादें ।

अर्थात् वर्षा का जल, वृक्ष का फल दोंनों पवित्र पदार्थ हैं। फल से शरीर श्रीर जल से वस्न स्वच्छ रहते हैं । इसी प्रकार हमारे कर्मवृक्ष से कल प्राप्त होता है, अन्तर्यामी परमात्मा से जीवन प्राप्त होता है। वे आत्मा और शरीर दोनों के मलों को दूर करें।

श्रभ्यक्षेनं सुर्मि सा समृद्धिहिर्रण्यं वर्चस्तदु पूत्रिमेमेव । सर्वी पुविचा वितृताध्यस्मत् तन्मा तर्ग्याक्वर्क्षीतुर्मो अरातिः ॥३

भा०-( अभ्यञ्जनम् ) शरीर में तैल आदि का मलना, आंखीं में अंजन करना, ( सुरिभ ) सुगन्धित पदार्थ, ( हिरण्यम् ) सुवर्ण झौर ( वर्चः ) शरीर में ब्रह्मचर्य के तेज का होना (सा) वह सब (समृद्धि:) समृद्धि ही है। श्रीर (तद् ड ) वह भी (पूनिमम् एव) पवित्र ही है। चे ( सर्वा ) सब ही ( पवित्रा ) पवित्र पदार्थ ( वितता ) इस संसाइ में नाना प्रकार से फैले हुए हैं। (अधि अस्मत्) हम पर (निर्ऋतिः) अळक्सी या मिलनता या घृणाजनक गन्दगी (मा तारीत्) न आवे। और ( अरातिः मा उ ) न मानसिक अनुदारता हम पर आवे।

।। इति द्वादशोऽनुवाकः ।।

[ तत्र एकादश स्कानि अष्टात्रिंशहचः ।]

#### 

[ १२५ ] युद्ध का उपकरण रथ और देह।

अधर्वा ऋषिः वनस्पतिर्देवता। १, ३ त्रिष्टुभी, २ जगती । तृचं स्ताम् ॥ वर्नस्पते वृद्धिवङ्गो हि भूया अस्मत्संखा प्रतरणः सुवीरः। गोभिः संबद्धो असि वृद्धियस्वास्थाता ते जयतु जेत्वानि॥१॥ 班· き 1 ス を 1 ろ を 11

मा० — युद्ध के उपकरण स्थ का वर्णन करते हैं। हे (वनस्पते) बनस्पति, काष्ठ के बने स्थ! तू (वीड्वङ्गः) दृढ़ अंगों वाला (हि) ही (भूयाः) रह । तू (श्रस्ततस्ता) हमारा मित्र (सुवीरः) उत्तम बत्तशाली वीरों से युक्त होकर युद्ध में (श्र तरणः) पार पहुँचाने वाला है। तू (गोभिः) गो-चर्म की बनी रस्सियों से (संनद्धः) सूव अच्छी अकार जकड़ा हुआ (असि) है तू (वीडयस्व) पर्याप्त रूप से हमें भी दृढ़ कर और (ते आस्थाता) तुझ पर चढ़ने वाला (जेरवानि जयतु) विजय प्राप्त करे।

भतमा, देह और ईश्वर भी रथ कहाता है । जैसे — तं वा पतं रसं सन्तं रथ इत्याचक्षते, रसतमं ह वे तद् रथन्तरं ॥ श०। ६। २। ३६॥ वैश्वानरों वे देवतया रथः । तै० २। २। १४॥ गो० पू० २। २९॥

अध्यातम पक्ष में—(हे (वनस्पते) वन संभवनीय, सेवनीय, पदार्थों के स्वामिन् देह! तू (बीड्वङ्गोः हि भूयाः) दृढ़ांग हो ( बस्मत्-संखा) हमारा मिन्नवत् उ कारी बन, ( सुवीरः ) हुम वीर्यवान् होकर ( प्रतरणः ) इस संसार सागर को पार कर सकने का साधन बन । तू इस संसार में (गोभिः) इंन्द्रियों से (संनद्धः) संबद्ध है, तू (बीडयस्व) समस्त पराक्रम कर, (ते आस्थाता) तेरा अधिष्ठाता, इन्द्र, आत्मा वेत्वानि जयनु) जीतने योग्य पदार्थों पर वदा करे।

दिवस्षृंथिक्याः पर्योज् उद्धृंतं वनस्पतिभ्यः पर्याश्चृंतं सर्द्धः । श्रुपामोजमानं परि गोभिराचृत्मिन्द्रस्य वर्ज् हविपा रथं यज्ञ ॥२॥

祖の長189139日

भा०—( दिवः ) बुलोक से मेघ की वर्षा रूप में और (पृथिन्याः)
पृथिवी से अन्नरूप में ( भ्रोजः ) तेज, वल को (पिर उद्भृतम् ) सब भ्रोर से प्राप्त कर संगृहीत किया है और (वनस्पतिभ्यः) सब वनस्पतियों के (सहः) सहन या आधातकारी को दबा लेने की शक्ति का भी (पर्यामृतम्) संग्रह किया है भीर उमसे यह शरीर रचा गया है, अतः (भ्राम्) सब रसों के बलस्वरूप (गोभिः) हन्द्रिय शक्तियों से (परि आवृतम्) सम्पन्न (इन्द्रस्य) भ्रात्मा के (बज्रं) सब पापों के वर्जनकार्रा इस (रथम्) देह को (हनिपा) अञ्च से (यज) सम्पन्न करो। युद्धस्थ के पन्न में मौण है।

इन्द्रस्योजी मुरुतामनीकं मित्रस्य गर्भो वर्ष्णस्य नार्निः। स इमां नी हृद्यद्यति खुषुाणी देवे रखे प्रति हृद्या रामाय ॥३॥

साठ—(देव) हे ब्यवहार के साधन! (रथ) हे रमणीय शरीर! (इन्द्रस्य श्रोजः) इन्द्र, आत्मा का नू वल है (महताम् अनीकम्) सब प्राणों का तू प्राण है, आधार है। (मिन्नस्य गर्भः) मरण से रक्षा करने वाले 'मिन्न' प्राण को नू अपने भीतर प्रहण करने वाला है, (वहणस्य) सब से श्रेष्ठ वहण परमात्मा का (नाभिः) तू बन्धु है, तू (इमाम्) इस (नः) हमारी (इन्य ददातिम्) अख रूप मेंट को (जुपाणः) सेवन करता हुआ (इज्या) समस्त इब्प, आदान करने योग्य किया सामध्यों को (प्रतिगृभाय) स्वीकार कर।

## \$0.0%-

[ १२६ ] युद्धोपकरण दुन्दुभि, राजा श्रोर परमात्मा ।

अथर्ग ऋषः । बानस्पत्यो दुन्दुभिर्देवता । १, २ ग्रुरिक् त्रिष्टुभौ,

३ प्रशेवहती विराह्गर्भा विष्टुण् । उर्व स्तम् ।।

उप श्वासय पृथिवीमृत यां पुरुत्रा ते वन्वतां विधितं जर्मत्। सं दुन्दुभे सुजूरिन्द्रेण देवैर्दुराद् दवीयो अप सुध शक्त ॥१॥ भा०—हे दुन्दुभे ! तू (पृथिवीम उप स्वासय) पृथिवी को जीवन,
प्राण धारण करा, ( उत धाम् ) और गुलीक को भी प्राण धारण करा।
( पुरु व्रा ) नाना, बहुत से रूपों में ( विष्ठितं ) विद्यमान ( जगत् )
संसार ( ते ) तेरा ( वन्वताम् ) आश्रय ले । तू ( इन्द्रेण सजूः )
इन्द्र, आत्माके साथ सप्रेम होकर और ( देवै: ) देव, विद्वान् पुरुषों के
साथ ( सजूः ) सहमत होकर ( दूराद् द्वीयः ) दूर से दूर भी विद्यमान् शत्रु को ( अपभेध ) परे कर । जिस प्रकार नक्कारा या दुन्दुभि
उच घोष से सब को मुनाई देता और राजा और भटों सहित दुःसाध्य
शत्रु को भी प्राजित करता है इसी प्रकार दुन्दुभि रूप प्रमेश्वर जो
अपने नाद से पृथिवी और आकाश को गुजा रहा है, हमारे आत्मा
और विद्वानों पर अनुग्रह कर हमारे दूरस्थ, अज्ञात शत्रु काम-कोध

आ क्रन्द्य बल्मोजो न आ धा श्रामि प्रन दुरिता वार्धमानः । अर्प सेघ दुन्दुमे दुन्छुनीमित इन्द्रेस्य मुप्टिरीसे व्रोडर्यस्य ॥२॥

भा०—हे दुन्दुभे ! नक्कारे ! (बलम् भाकन्दय) शत्रु की सेना को रला। (नः) हमारे में (धोजः) बल को (आधाः) आधान कर, धौर (दुश्तिनि) दुष्ट चिरत्रों को, पापों को (बाधमानः) बाधित करता हुआ (अधि स्तन) सर्वत्र धपना नाद कर, धौर (दुच्छुनाम्) दुःख देने वाली शत्रु-सेना को (इतः) यहां से (अप सेध) दूर भगोदे त् (हन्द्रस्य) इन्द्र, राजा की (मुष्टिः असि) आगे बढ़ कर हृद्य दहला देने वाली मुष्टि मुक्के या बन्न के समान है। (बीडयस्व) तू इद रह। अध्यातमा में —दुच्छुना=दुष्प्रवृत्ति, इन्द्रस्य=आत्मा की, मुष्टिः=सर्व दुःख और अज्ञान को हरने वाली शक्ति है, तू आत्मा को वीर बना।

प्रामूं जयाभी अमे जयन्तु केतुमद् दुन्दुभिवीवदीतु । समर्थ्वपर्णाः पतन्तुं नो नरोस्माकंमिन्द्रं दुथिनी जयन्तु ॥ ३॥

भा०- हे इन्द्र ! राजन् ! ( अमूम् ) उस द्र देख पड़ने वाली शत्रु सेना को (प्रजय) उत्तम रीति से विजय कर (अभि इमे जयन्तु ) श्रीर ये हमारे वीर भट विजय प्राप्त करें । यह ( दुन्दुभिः ) नकारा (केतुमत्) भाष्टे बाला (वावदीतु) खूब शब्द करे। (नः भरः ) हमारे वीर नेता सैनिक ( भइव-पर्णा: ) घोड़े सहित दौड़ते हुए (संपतन्तु) एक साथ आक्रमन करें। श्रीर हे इन्द्र ! राजन् ! ( अस्माकम् रथिनः ) हमारे रथी, सवार लोग ( जयम्तु ) विजय करें ।

अध्याहम में —हे पुरुष ! (अमूष्) उस दुर्वासना को (प्रजय) खूब जीत। ( इमे भ्रमि जयन्तु ) ये तेरे इन्द्रियगण सब व्यसनों पर विजय प्राप्त करें। (केतुमत् दुन्दुभिर्वावदीतु ) ज्ञानवान् गुरु तुझे उप-देश करे ( नः नरः, संपतन्तु ) हमारे नेता इन्द्रियगण अरव=प्राण से वेगवान् होकर पदार्थी तक पहुँचें श्रीर वे ही (रथिनः ) देह रूप रथ में चढ़ कर या प्राणरूप या रसरूप रथ में विराज कर विजयी हों। केनोपनिषद् की ब्रह्मविजय की कथा का यहां अवश्य परामर्श कर लेना उचित है।

(१९७) कफ मादि रोगों की चिकित्सा !

अन्विक्तरा ऋषिः । वनस्पतिरुत यक्षमनाशनं देवता । १-२ अनुष्टुभौ त्रिपदा जगसी ॥

चिद्र यस्य बुलासंस्य लोहितस्य वनस्पते। विसर्वकस्योपंधे मोब्बिषः पिशितं चन ॥ १ ॥ १४

मा॰—हे (वनस्पते) हे श्रोषधे ! (बलासस्य) कफ से उत्पन्न रोग के (विद्रधस्य) गिलटी आदि रोग के, श्रीर (लोहि-तस्य) रुधिर विकार से उत्पन्न लाल चकत्त्वाले रोग के (विसल्पकस्य) तथा त्वचा पर फैलने वाले विसर्प नाम कुछ रोग के (पिशितम्) विकृत मांस को (मा चन उच्छिषः) बिलकुल बचा न रहने दे। नहीं तो वह फिर विकार उत्पन्न करके दुःख का कारण होगा।

यौ ते बलास तिष्ठतः कक्षे सुक्कावपश्चितौ । वेदाहं तस्य भेषुजं चीपुदुराभिचर्चणम् ॥ २॥

भा०—है (बलास) कफ से उत्पन्न गिल्टी के रोग! (ते) तेरे से उत्पन्न (यो मुक्ती) जो दो गिल्टियां (कच्चे) कांछ या बगल में (अप-श्रिती) बुरी तरह से उठ आती हैं (तस्य भेषजम्) उसके ठीक करने की श्रोषधि को (अहम्) में (वेद) जानता हूँ। उसका (अभिच-क्षणम्) नाम (चीपुद्द) चीपुद्द या 'चीपु' वृक्ष है। 'चीपुद्द' या चीपु वृक्ष अज्ञात है। कदाचित शिफा या जटामांसी यह पदार्थ है।

यो अङ्गयो यः कर्ण्या या अक्ष्यो विसर्धकः। वि बृहामो विसर्द्धकं विद्रधं हृदयाम्यम्। परा तमङ्गातं यक्ष्ममधुराश्चं सुवामीस ॥३॥

भा०—( यः विसल्पकः ) जो विसर्पक रोग ( अङ्ग्यः ) सारे शरीर में फेंड गया हो, ( यः कर्ण्यः ) या जो केवल कान के भीतर या ऊपर हो या ( यः, अक्ष्योः ) जो आंखों के बीच में आंखों पर हो ऐसे (विसल्पकम् ) विसर्पक या (विद्रधम् ) गिल्टी के फूल जाने के रोग को और ( ह्वद्यामयम् ) हृद्य की पीड़ा या रोग को ( विवृह्यमः ) विशव रूग से समृख नाश करें। ( तम् श्रज्ञातं यक्ष्मम् ) श्रीर उस विना जाने,

अलचित यदम=रोगकीटों से उत्पन्न रोग को भी (अधराज्यम् ) नीचे ही दबा कर ( परा सुवामसि ) दूर करदें ।

#### -\$0(B)-

#### [ १२८ ] राजा का राज्यारोहणा ।

अथर्वो क्रिरा श्वविः । नक्षत्राणि राजा चन्द्रः सोमः शक्षुमश्च देवताः । १-३ अनुष्दुभः । चतुर्ऋचं स्कम् ।।

शक्ष्यमं नर्नत्राणि यद् राजानमकुर्वत । भद्राहर्मस्मै प्रायंच्छन्तिदं राष्ट्रमसादितिं ॥१॥

भा०-( नक्षत्राणि ) नक्षत्र जिस प्रकार ( राजानम् ) चँद को अपने में मुख्य बना लेते हैं उसी प्रकार (नक्षत्राणि) नक्षत्र, निर्वीर्थ निर्वत प्रजाएं ( शकधूमम् ) अपनी शक्ति से सब को कंपाने वाले पुरुष को (राजानं) राजा (अकुर्वत) बना लेते हैं, और (अस्मै) उसको (भद्राहम्) ऐसा कल्याणकारी वह शुभ दिवस (प्रायच्छन्) प्रदान करते हैं जिसमें कि (इदम्) यह (राष्ट्रम्) राष्ट्र उसका ही (असात्) हो जाय ( इति ) ऐसा घोषित करते हैं । अथवा—(ईंदम् राष्ट्रम् अस्मै प्राय-) च्छन् इति भद्राहम् असात् ) वे इस राष्ट्र को उसको सौप देते हैं इस कारण वह दिन प्रजा के लिये मंगलकारी हो जाता है । अर्थात् प्रजा अपने में शक्तिशाली को राजा बनावे और ग्रुभ दिन में उसका राज्या-सिषेक करें। अथवा उसके राज्यारोहण के दिवस को पुण्य मार्ने।

भुटाई नी मध्यन्दिन भट्टाई सायमस्तु नः। भुद्राहं ने। अह्ना प्राता रात्री भट्टाहम<mark>स्तु नः ॥ २ ॥</mark>

भा०—(नः) हमारा (मध्यन्दिने) मध्याह्यकाल में (भद्राई अस्तु) सुखकर दिन हों। (ना सायं भद्राहम् अस्तु ) हमारा दिन सायंकाळ के अवसर में भी सुखकारी हो, (नः अहां प्रातः भद्राहम्। हमारे दिनों के प्रातःकाल का भाग कल्याणकारी हो, (नः रात्री भद्राहम् अस्तु) रात्रिकाल में भी शुभ कल्याणकारी दिन हा।

ञ्जहोरात्राभ्यां नक्षंत्रेभ्यः स्याचन्द्रमस्रोभ्याम् । भुद्राहमुस्मभ्यं राजुन्छकंधूमु त्वं क्रीध ॥ ३ ॥

भाव—हे (शकधूम) अपनी शक्ति से सब शतु को कंपाने हारे राजन्! (त्वं) तू (अहोरात्राभ्याम्) दिन, रात (नक्षत्रेभ्यः) समस्त नवत्रों भीर (सूर्याचन्द्रमसाभ्याम्) सूर्य और चन्द्रमा द्वारा (अस्मभ्यं) हमारे लिय (भद्राहम् कृषि) कल्याण और सुखकारी दिन को नियत कर। श्रथात् शुभ अवसर दे जिसमें दिन, रात सूर्य और चांद भी खमकें, नचत्र भी खिलें और प्रजाएं भानन्दित हों।

यो नी भद्राहमकरः सायं नक्तमथो दिवा । तस्मै ते नक्षत्रराज शक्ष्यम् सद्रा नर्मः ॥ ४॥

भाव—है (शक्षुम) शक्षिशाली राजन्! हे (नक्षत्रराज) नस्त्रों में चन्द्रमा के समान प्रकाशमान ! निर्वलों के राजन्! (यः) जो तू (नः) इम प्रजाश्चों के लिये (सायं) सायंशाल, (नस्तम्) रात, (अथो दिवा) और दिन सब्ब कालों को (भद्राहम् श्रकरः) पुण्य, कल्याणकारी बना देता है (तस्म ते) उस तुझ राजा को (सदा म्मः) इम प्रजाएं सदा आद्र करें।

[ १२६ ] रामा का ऐश्वर्यमय रूप । जयवाङ्गिरा व्यपः । भगो देवता । अनुष्डमः । हार्च रुक्तम् ॥ भगेन सा शांश्रपेन स्वाक्तमिन्द्रेण मेदिन । कृणोभि अगिनं मार्प द्वान्त्वरातयः ॥ १॥ भा०—( मेदिना इन्द्रेण साकम् ) सब के स्नेही इन्द्र=राजा के साथ मिळकर (शांशपेन भगेन) शंशपा नामक वृक्ष के समान अति शीघ्र वृद्धिशाली और शांतिदायक ऐश्वर्थ से (मा भगिनं कृणोमि) में अपने अपको ऐश्वर्थवान् करूं। (अरातयः) मेरे शत्रु और दुःलकारी, अमनोहर दरिद्रताएँ (अप द्रान्तु) दूर हों।

येन वृत्ताँ अभ्यभेवो भगेन वर्चसा सह । तेन मा भगिन कृण्वर्ष द्वान्त्वरातयः॥ २॥

भा०—शंशपा वृक्ष (येन) जिस सामर्थ से बहुकर (वृक्षान् अभि अभवः) और वृद्धों से शक्ति, कठोरता, दृहता, यह और ऊँचाई में बढ़ जाता है और उनको दबा छेता है उसी प्रकार हे राजन् ! जिस ऐश्वर्य और तेज से त् परिपुष्ट होकर सब पुरुषों को अपने अधीन कर छेता है उस (भगेन वर्चसा सह) ऐश्वर्य और तेज से (मा भगिनं कृणु) मुझे भी ऐश्वर्यवान् कर और (अप द्रान्तु अरातयः) मेरे शत्रु मुझ से दूर हों।

यो अन्धा यः पुनःसरो भगे वृक्षेष्वाहितः तेनं मा भगिनं कृण्वपं द्रान्त्वरातयः ॥ ३॥

भा०—(यः) जो (भगः) ऐश्वर्य, बल, वीर्य, यश (अन्धः) जीवन को नित्य धारण करने वाला और (यः पुनः सरः) जो बार २ प्रत्येक ऋतु में और बार २ काट लेने पर भी हरा कर देने वाला वीर्य ! (वृत्तेषु) वृत्तों में (आहितः) ईश्वरीय शक्ति से रक्ला गया है हे ईश्वर ! (तेन) उस ऐश्वर्यं और वीर्य से (मां भगिनं कृणु) मुझकों भी ऐश्वर्यवान् बना और (अरातयः) शञ्जगण और विपत्तियां (अप द्रान्तु) दूर भाग जावें।

३-( डि० ) 'आहत' इति निरु।

[ १३० ] स्त्री पुरुषों का परस्पर प्रेम भीर स्मरण ! अथर्वाङ्किरा ऋषिः । स्मरो देवता । २, ३ अनुष्टुभौ । १ विराट् पुरस्ताद बहती ॥ चतुर्भ्यंचं सक्तम् ॥

रथुजितौ राथजितेयीनामन्सरसामुयं स्प्ररः।

देवाः प्र हिंणुत स्मुरमुसौ मामनुं शोचतु ॥१॥

भा॰—(रथजिताम्) रमण साधनों वा वेगों पर वश करने वाले पुरुषों और (राथजितेथीनाम्) रमण साधनों वा वेगों पर वश करने वाली (अप्सरसाम्) क्रियों को (अयं स्मरः) यह स्मर=परस्पर एक दूसरे को स्मरण कराने वाला सहज प्रेम उत्पन्न होता है। हे (देवाः) विद्वान् पुरुषो! आप लोग मेरी अभिलंघित स्त्री के हृदय में (स्मरम् ब्रिश्युत्त) उसी प्रमुच्चा स्मरण करने के भाव को उत्पन्न करो जिससे वह मेरी प्रियतमा वियोग काल में (माम् अनु शोचतु) मुझे ही याद करके दुःख अनुभव करे। वियुक्त होकर भी स्त्री पुरुष परस्पर प्रेम-सम्बद्ध होकर एक दूसरे के गुणों का स्मरण करें और त्याग न किया करें। विद्वान् लोग उनको एक दूसरे के प्रति पतित्रता पत्नीत्रत रहने का उपदेश किया करें। और यह परस्पर इह प्रेम उन स्त्री पुरुषों में ही उत्पन्न होता है जो एक दूसरे के वियोग में भी अपने रमणसाधन इन्द्रियों खौर कामवेगों पर वश करते हैं, अन्यथा वे काम में बह कर व्यभिचारी हो जाते और प्रेम को स्थिर नहीं रख सकते।

असौ में समरतादिति प्रियो में समरतादिति । देवा० ॥ २ ॥

भाष्—(असौ) वह प्रियतमा स्नी (मे) अपने मुझ प्रियतम पति का (स्मरतात्) स्मरण करे (इति) इस प्रकार पति निरन्तर अपनी स्त्री के विषय में चिन्तन करे और (मे प्रियः) मेरा प्रियतम पति (मे स्मरतात्) मेरा स्मरण करे (इति) इस प्रकार परनी निरन्तर अपने पित के विषय में चिन्तन करें। हे (देवाः) विद्वान् पुरुषों! (समरं प्र हिणुत) स्त्री पुरुषों में इस प्रकार के परस्पर समरण कराने वाले प्रेम भाव को जागृत करों। जिससे (असी) वह दूरदेशस्थ प्रेमी (माम्) मुझ प्रेमपात्र को (अनु शोचतु) वियोग में भी समरण करें और मेरे दुःख से दुःखी हो।

यथा मम् स्मराद्सौ नामुख्याहं कृदा चन । देवाः प्र हिंणुत स्मरमसौ मामनु शोचतु ॥ ३ ॥

भा०—( यथा ) जिस प्रकार ( असौ ) वह दूर देशस्थ प्रियतम, वेमपात्र व्यक्ति ( मम स्मरात् ) मुझे स्मरण करता है, क्या ( अमुच्य ) उसका में ( कंदाचन न ) कभी स्मरण नहीं करता ? करता ही हूं। तब हे ( देवाः स्मरम् प्रहिणुत ) विद्वान् पुरुषो ! परस्पर याद दिलाने वाले प्रेम के भावों को जागृत करो, जिससे ( असौ माम् अनुशोचतु ) वह दूरस्थ देश का व्यक्ति मेरे प्रेम में दुखी हो और याद करे।

उन्मादयत महत् उर्दन्तिरिक्ष मादय । अग्न उन्मादया त्वमुसी मामनु शोचतु ॥ ४॥

भा०—हे ( महतः ) विद्वान पुरुषो ! उस प्रेमी व्यक्ति अर्थात् पति या परनी को मेरे प्रेमाभिलाष में ( उन्माद्यत ) प्रसन्ध रनसो, वह मेरे सिवाय किसी और की याद न रनसों, मेरी स्मृति में ही मस्त रहे । हे ( अन्तरिक्ष ) अन्तर्यामी आत्मन् ! तू ही उस प्रेमपात्र को (उन्माद्य ) प्रेम में प्रसन्ध रख । हे ( अग्ने ) परमात्मन् ! (त्वम् उन्माद्य) तू प्रेम में उसे प्रसन्ध रख जिससे ( असी माम् अनुशोचतु ) वह मेरे प्रेम वियोग की विन्ता में रहे और मुझे स्मरण करे ।

वेद में पति पत्नी को चिरस्थायी प्रेम में निरत रख कर एक दूसरे की अभिकाषा करने का उपदेश किया है, न कि विषय लोलुपता में अन्धे

होकर दीवाना होने को कहा है। यह स्थायी प्रेम, परस्परानुचिन्तन और परस्पर श्रेम में रहना भी ( स्थजित्, राथजितेथी ) काम चेगों को रोकने वाले जितेन्द्रिय छी पुरुषों में ही सम्भव है। इसके अतिरिक्र अध्यात्मपक्ष में, स्थजित्=आत्मसाधक, जितेन्द्रिय योगी, और 'राथ-जितेयी' अप्सराएँ=उनकी ध्यानवृत्तियां हैं। वे अपने प्रियतम उपःस्य-देव को समरण करते हैं और उसी को अपने प्रेम और छगन के लिये मिवित करना चाहते हैं उसी का स्मरण करते हैं, उसी के ध्यान में श्रीवाने हो जाते हैं। जैसे कबीर ने लिखा है-

> ''प्रीत लगी तुम नाम की पल बिसरें नाहीं। नजर करो अब मिहर की मोंहि मिलो गोसाई ॥ विरह सतावै मोंहि को जिन तड्पै मेरा। तुम देखन की चाव है प्रभु मिलो सवेरा ॥ नैना तरसे दरस को पल पलक न लागे। दर्द बंद दीदार का निसिवासर जागै।। जो अवके श्रीतम मिर्जे करू निमिष न न्यारा। भव क्वीर गुरु पांइयाँ मिला प्राण पियारा ।।

> > किबीर शब्दावली भा॰ २, श० ६ ]

[ १३१ ] ब्रेंमियों का परस्पर स्मरण और चिन्तन। अधर्वाङ्गरा ऋषिः। स्मरो देवता। अनुष्टुभः। तृनं सक्तम् ॥ नि शीर्ष्वतो नि पंतत आध्योईनि तिरामि ते। दे<u>वाः प्र हिणुत स्मरम</u>सौ मामनु शोचतु 🗓 १ ॥ भा॰ — में तेरा प्रेमी व्यक्ति अर्थात् पति या पत्नी ( नि शीर्षतः ) शिर से लेकर ( नि पत्ततः ) पैरों तक ( ते ) तेरे शरीर में ( आध्यः ) प्रेम से उत्पन्न होनेवाली मानसी व्यथाश्रों के (नि तिरामि) उत्पन्न करने का कारण बन्ं। हे (देवा: प्रहिणुत स्मरम् माम् अनुशोचतु) पुरुषो ! प्रियतम दूरस्थ व्यक्ति में प्रेमध्र्वक स्मरण करने के भाव को जागृत करो, जिससे वह मुझे स्मरण करके मेरे लिये वियोग दु:स्व अनुभव करे।

अनुमृतेन्द्विदं मेन्य्रस्वार्क्षते समिदं नर्मः । देवाःप्र हिंगुत स्मुरमुसौ मामनु शोचतु ॥ २ ॥

भाठ—हे (अनुमते) परस्पर प्रेमपूर्वक पतिपत्नीभाव से रहने के लिये एक दूसरे के प्रति प्राप्त अनुमते! एक दूसरे को स्वीकार करने वाले भाव! (अनु इदं मन्यस्व) तू ही इस प्रकार परस्पर स्मरण करने और एक दूसरे के वियोग में दुःखी होने के बिये अनुमति देता है। श्रीर हे (आकृते) मानस संकल्प! हार्दिक भाव! तू भी (इदम्) इसी प्रकार के (नमः) परस्पर के आदर प्रेम के झुकाव को (सं अनुमन्यस्व) न्वीकार करता है। (देवाः प्रहिणुत स्मरम्, असी माम् अनुशोचतु) हे विद्वान् पुरुषो! मेरे प्रियतम व्यक्ति में प्रेमपूर्वक स्मरण करने के भाव को जागृत करो, जिससे वह मुझे स्मरण करके मेरे बिये वियोग दुःख को अनुभव करे।

यद् घार्वसि त्रियोजनं पश्चयोजनमार्श्विनम् । तत्रुस्त्वं पुनुरायसि पुत्राणी नो असः पिता ॥ ३॥

भा॰—स्थिर दारपत्य प्रेम का फल बताते हैं। पत्नी कहती है-हे प्रियतम! (यद् धावसि त्रियोजनं) यदि तृ तीन योजन या १२ कोश या (पण्च योजनम्) पाँच योजन या २० कोश या (आश्विनं) घोड़े जेसी सीन्नगामी सवारी से जाने योग्य दूरी पर भी (धावसि) चला जाय तो भी (ततः) उस दूर देश से (त्वं पुनः आ अयसि) किर लीट आ, क्योंकि तू ही (न:) हमारे ( पुत्राणां ) पुत्रों का ( पिता असः ) पिता, पालक और उत्पादक है।

## - PO 10%-

[ १३२ ] प्रेम के ढढ़ करने का उपदेश।

अथर्काङ्किरा ऋषिः । स्मरो देवता । १ त्रिपदानुष्टुप् । ३ भुरिग् । २, ४, ५ त्रिक्टा महा बृहत्यः । १, ४ विराजौ । पञ्चर्चं सक्तम् ॥

यं देवाः स्मुरमसिञ्चःनुष्ह्यंन्तः शोर्युचानं सृद्दाध्याः । तं ते तपक्षित्र वर्षणस्य धर्मणा ॥ १ ॥

भा०—(देवाः) देवगण, विद्वान् लोग या ईश्वर की दिव्य शक्तियाँ ( आध्या सह ) मानसी व्यथा, हृद्यवेदना के साथ २ ( अप्सु अन्तः ) स्त्रियों या प्रजाओं के हृद्य के बीच ( यं स्मरम् ) परस्पर एक दूसेर के प्रेम स्मरण करने और चाइने के जिस भाव को ( असिज्जन् ) डाल देने हैं है वियतमे ! (तम् ) उस (ते ) तेरे प्रेम, परस्पराभिलाषा के भाव को (वरुणस्य धर्मणा) वरुण-राजा या श्रेष्ठ परमात्मा के धर्म धारण, व्यवस्था या राजनियम द्वारा भी (तपामि ) पकाता हूँ, परिपक्व करता हूँ । अर्थात् पारस्परिक दाम्पत्य प्रेम को दृद करने के लिये राजनियम भी ऐसा होना चाहिये कि स्त्री पुरुष एक दूसरे का आजीवन त्याग न करें।

यं विश्वे देवाः समुरमसिञ्चन्तुप्स्वकतः । ० ॥ २ ॥

भा०—( विश्वे देवाः ) समस्त देवगण ( यं समरम् अप्सु अन्तः असिञ्चन्) जिस परस्पर-स्तरण-रूप परस्पराभिलाषा या कामना को मानस वयथा के सिहत समस्त प्रजाओं के चित्त में डालते हैं उसी भाव को वरुण=राजा की व्यवस्था से भी मैं तेरे हृदय में परिपक्व करता हूँ।

यमिन्द्राणी स्मरमसिञ्जदुष्स्ंन्तः । । ॥ ३॥

भा०—( इन्द्राखी० ) ईश्वरी शक्ति जिस परस्पर प्रेमाकर्षण को मानस व्यथा के सहित प्रजाओं के हृदय में डाज़ती है उसी को राज-व्यवस्था से में परिपक्व करता हूँ।

यमिन्द्राम्नी स्मरमसिञ्जतामुप्खांम्तः । ।। ४॥

भाव-(इन्द्राग्नी यम् समरम्० इत्यादि ) इन्द्र=परमेश्वर और अग्नि आचार्य जिस परस्पराभिलापा को मानस पीड़ा के सहित प्रजाओं के हृद्यों में उत्पन्न करते हैं और उसको इड़ करते हैं उसको में वहण अर्थात् राजा के कानून से भीर भी इड करूँ।

यं ग्रित्रावर्रणौ स्मरम्सिञ्चतामुष्याः शोशुंचानं सहाध्या। तं ते तपामि वर्रणस्य धर्मणा॥ ४॥

भा०—( यं मित्रावरुणौ आध्या शोश्चचानम् ) मानसी पीड़ा के साथ उत्पन्न होने वाली जिस पारस्परिक अभिलाषा को ( मित्रावरुणौ ) मित्र-प्राण और वरुण=अपान. दोनों एक होकर (अप्सु अन्तः असि ख्रताम् ) प्रजाश्चों के हृदय में सींचते हैं (तम् ) उसी परस्पर प्रेम को (वरुणस्य धर्मणा ) राजा या प्रभु की ब्यवस्था से भी ( तं तपामि ) तुझमें में परिपक्व करता हूँ।

इस सुक्त में बेद ने विवाह बन्धन की श्रीर परस्पर के प्रेमाभिजाप को दृढ़ करने के ६ उपाय दर्शाये हैं। (१) विद्वानों का उपदेश, (२) सब इष्ट सम्बन्धियों की प्रेरणा, (३) ईश्वरीय शक्ति (४) ईश्वर और आचार्य के समक्ष वार्तालाप श्रीर उनकी अनुमति, (४) प्राण और अपान शक्ति का एक होना, (६) सबके साथ २ राजनियम की सद् व्यवस्था।

## [१३३] मेखला बन्धन का विधान।

मगस्त्य ऋषिः। मेखला देवता । १ भुरिक् । २, ५ अनुष्टुभौ । ३, त्रिष्टुप् । ४ भुरिक् । पञ्चर्च स्क्रम् ॥

य हुमां देवो मेर्खलामाबुबन्ध् यः सैननाहु य उ नी युयोर्ज । पस्य देवस्य प्रशिषाचरामः सपारभिच्छात् स उ नो वि मुंश्चात् ।१

भा०—(यः देवः) जो देव, विद्वान् ब्राह्मण, ज्ञानदाता या ज्ञानक्रिकाशक आचार्य (इमाम्) इस (मेखलाम्) मेखला को (आ बबन्ध)
प्रह्मचारी के शरीर पर बाँधता है, और जो (नः) इम ब्रह्मचारियों को
(संननाह) ब्रह्मचर्य पालन के लिये संनद्ध करता है और (यः उ नः) जो
इमें (युयोज) वत पालन में लगाता है, ख्रीर (यस्य देवस्य) जिस
ज्ञानदाता गुरु के (प्रशिषा) आज्ञापालन या शासन में (चरामः)
इम रहते हैं (सः) वड़ी हमारे (पारम्) वत को पूर्ण पालन कराके
उसकी समाप्ति भी (इच्छात्) चाहता है। (सः उ) ख्रीर वही (नः)
इमें (विमुखात्) सब विध्नबाधाओं से मुक्त करें।

भाईतास्यभिईत ऋषीणामस्यायुधम् । पूर्वी वृतस्य प्रोइनुती वीर्ष्ट्वी भव मेखले ॥ २ ॥

भा०—हे (मेखने अहुता असि) त् चारों भोर पहनी जाती है भीर (अभि-हुता अभि) सब भोर से ग्रहण की जाती है और (ऋषी-णाम्) मन्त्र दृष्टा भीर वेटज्ञानी पुरुषों का (आयुधम् असि) आयुध, पापों के नाश करने का साधन, कामादि शत्रुओं के नाश का हथियार है। अतः ( वतस्य ) बहाचर्य आदि के बत के ( पूर्वा ) पूर्व में ही बहाचारी के शारीर को ( प्राइनती ) व्यापती हुई तू ( वीर्ष्ट्नी भव ) वीरपुरुष्ध्यामिनी हो।

मृत्यो<u>र</u> हं ब्रह्मचारी यदास्म ानुर्याचन् भूतात पुरुषं यमार्य । तमुद्रं ब्रह्मणा तप्रसा अभेणानयनं मेखेलया सिनामि ॥ ३ ॥

भाग-( यत् ) नयों कि ( अहम् ) में ( मृत्योः ) श्रादित्य के समान प्रकाशवास् ज्ञानी पुरुष का श्रज्ञान के बन्धन से मुक्त करने वाले श्राचार्यें का ( ब्रह्मचारी ) ब्रह्मचारी हूँ इसिल्लिय (भूतात् ) इस पञ्चभूत के बने देह से (यमाय) उस ब्रह्म सर्वनियन्ता परमेश्वर की प्राप्ति के लिए ( पुरुषम् ) देहपुरी के वासी आत्मा को ( निर्याचन् अस्म ) मुच करने के यत्न में हूँ । हे आचार्य ! ऐसे ( तम् ) उस ( एनम् ) इस श्रास्मा को ( अहम् ) में शिष्य (ब्रह्मणा) ब्रह्म, वेदोपदेश से, (तपसा) तपसे, ( श्रमण ) श्रम से श्रीर ( अनया मेखल्या ) इस मेखला से ( सिनामि ) बांधता हूँ । स एव आदित्यो सृत्युः । श्रव १० । १ । १ । श्राम्तर्मृत्युः ॥ कौ० १३ । ३ ॥ यो अन्तर्मृत्युः सः ॥ जै० ३० । १ । २५ । ६५ । ६ ॥

अश्रवा—( अहम् ) में आचार्य ब्रह्मचारी स्वयं ब्रह्मचारी होकर ( कुरुषं यमाय भूतात् मृत्योः निर्याचन् अस्म ) इस पुरुष को यमनियम पालन कराने के निमित्त, भूत अर्थात् निश्चित सृत्यु से छुड़ा देता हूँ। इसी निमत्त ( ब्रह्मणा तपसा अमेण अन्या मेखलया च श्रहं सिनामि ) वेद, ब्रत, तप, अम और हैंस मेखला से पुरुष को बाँधता हूँ और दीसित करता हूँ। इस प्रकरण को देखों। गोपथ पू० २। १॥ तथा जै० उ० १। २४। ८॥ तद्मुसार प्रकाशस्वरूप परब्रह्म-समुद्र उसके तीन रूप हैं खुक्छ, हुष्ण और पुरुष। शुक्ल रूप=वाणी और अग्नि। कृष्ण रूप=आपः, मन या अच और यजः। पुरुष रूप=वाण, साम, ब्रह्म, अस्ति। श्राद्धायों दुहिता तप्सोधि जाता स्वस्म अहपीणां भूतकता ब्रभूव। स्वानी मेखले मृतिमाधि हो मुधामथी ना धहि तप इन्द्रियं चूं॥॥॥ भा०—मेखन्ना का स्वरूप बतलाते हैं—यह मेखला (अद्यायाः दुहिता) अन् अर्थात सत्य के धारण करने वाली बुद्धि की दुहिता—पुत्री अथवा उसको दोहने वाली, देनेवाली हैं, (तपसः अधिजाता) तपरूप ब्रह्म वेद सत्यज्ञान से उत्पन्न हुई है। और (भूत-कृतां) समस्त सत्य पदार्थों का उपदेश करने वाले (ऋषीणाम्) ऋषि, मन्त्रद्रष्टाओं की स्वसा-भिगनी, की तरह उपकार करने वाली (बभूव) हैं। हैं (भेखलें) मेखलें (सा) वह त् (नः)हमें (मितम्) बुद्धि, ज्ञान (आ धेहि) प्रदान कर, (अथ नः मेधाम्) श्रीर हमें मेधा शक्ति, (तपः) तप और (इन्द्रियं च) इन्द्रियों में बल भी प्रदान कर।

यां त्वा पूर्वे भूतकत् ऋषयः परिवेधिरे । सा त्वं परिष्वजस्व मां दीधीयृत्वायं भेखले ॥ ४ ॥

भा०—हे मेखले ! (यां त्वा) जिस तुझके (पूर्वे) ज्ञान में पूर्ण (ऋष्यः) मन्त्रद्रष्टा ऋषिगण (परि बेधिरे) शरीर के चारों स्रोर बांधते हैं (सा) वह (त्वं) तू (मां) मुझे (दीर्घायुत्वाय) दीर्घायु प्राप्त कराने के लिए (परि व्वजस्व) जिपट, मेरे शरीर के सांथ आर्जिन कर।

#### Carried Section

## [ १३४ ] बज द्वारा शत्रु का नाश ।

शुक्र ऋषिः । मन्त्रोक्ता देवता बजो देवता ।१ परानुब्दुष् त्रिप्दुष् । २ भुरिक् त्रिप्रदा गायत्री । ३ अनुब्दुष् । तृचं सक्तम् ₩

अयं वज्रस्तर्पयतामृतस्यावास्य राष्ट्रमपं हन्तु जीवितम् । शृणातु र्यावाः प्र श्टेणातुष्णिह्यं वृत्रस्येव राचीपतिः ॥ १ ॥ भा०—पापनाशक दण्ड का वर्णन करते हैं—( अयं वज्रः ) यह वज्र पापों का वर्जन करनेवाला दण्ड, (ऋतस्य तर्पयताम्) सत्य व्यवस्था को पूर्ण करे, और ( अख ) इस अलाचारी दुष्ट राजा के ( राष्ट्रम् ) राष्ट्र का (अप हन्तु) नाश करे, और (जीवितम्) जीवन का भी (अव हन्तु) विनाश करे। ( शचीपतिः ) समस्त शक्तियों का स्वामी सूर्व जिस प्रकार ( बुब्रस्य इव ) मेघ के आवरण को छिन्न भिन्न कर देता है उसी प्रकार यह दण्ड दुष्ट पुरुषों के ( ग्रीवाः शृणातु ) गर्दनों को काट डाले श्रीर ( उहिणहाः प्र शृणातु ) धमनियों को भी काट डाले।

अर्घरोधर् उत्तरेभ्यो गुढः पृथिव्या मोत्स्पत्। वज्रणावंहतः शयाम् ॥ २ ॥

भा०-( उत्तरेभ्यः ) उत्कृष्ट मनुष्यों से (अधरः अधरः) नीचे ही नीचे रह कर ( पृथिव्या गूढ: ) पृथिवी में या भूगर्भ में छुप कर रहने वाला शत्रु (मा उत्स्पत्) कभी ऊपर न आवे। बल्कि (वज्रेण अवहतः) वज्र से तादित होकर ( शयाम् ) सदा के लिये लेट जाय।

यो जिनाति तमन्त्रिच्छ यो जिनाति तमिज्जहि। जिनुतो वज्र त्वं सुमिन्तमुन्वञ्चमनु पातय ॥ ३॥

भा०-हे दण्डधर! (यः जिनाति) जो हानि पहुंचाता है (तम् अनु इच्छ ) उसे ढूंड, (तम् इत् जहि ) और उसी का विनाश कर । हे ( बच्च ) पापवारक दगडधर ! ( जिनतः ) हानि पहुंचाने वाले पुरुप को (सीमन्तम् ) उसके सिर को (अन्वज्चम् ) नीचा कर (अनुपातय) गिरा दे।

#### **₩₩₩₩**

[ १३५ | वज द्वारा शत्रु नाश | शुक्र ऋषिः। मन्त्रोक्ता बजो देवता । अनुब्दुभः। तृच सक्तम् ॥ यद्दनामि बर्ल कुर्व दृत्यं वज्जमा देदे। स्कृत्रानुमुष्यं शातयम् वृत्रस्येव राज्ञीपतिः ॥ १॥

भा०—में (यद् अक्षामि) जो खाऊं उससे (बलं कुर्ने) अपना बल सम्बादन करूं। श्रीर तब (शचीपितः) शक्ति का स्वामी सूर्य जिस प्रकार (वृत्रस्य इव) वृत्र, मेघ को छिन्न मिन्न कर देता है या आत्मा अज्ञान का नाश करता है उसी प्रकार में (अमुष्य) उस अमुक शत्रु के (स्कन्धान्) कन्धों या स्कन्ध अर्थात् सेना-दलों को (शात-यन्) विनाश करता हुआ (हत्थं वज्रम् आददे) इस प्रकार से वज्र= तलवार या द्रांड को या पापों से मनुष्यों को बनाने वाले शासन-दण्ड को (आ ददे) उठाऊं।

यत् पिर्वामि सं पिर्वामो समुद्र इव संपितः। प्राणानुमुख्यं संपाय सं पिर्वामो अमुं व्यम्॥२॥

भा॰—(यत् पिबामि) जो पीऊं (सं पिबामि) अच्छी प्रकार पीऊं । श्रीर ऐसा (संपिब) पीऊं (समुद्र इव) जैसे समुद्र समस्त निद्यों का जल पी जाता है । (वयम्) इम भी (अमुष्य प्राणान्) शत्रु के प्राणों को, जीवन के साधनों को (संपाय) खूब पीकर (अमुं संपिबामः) उसको पी ही जावें, पचा ही जावें, अर्थात् शत्रु को मारवा ही शत्रु को पी जाना है।

यद् गिरांमि सं गिरामि समुद्र ईव संगिरः। प्राणानमुष्यं संगीर्थं सं गिरामो अमुं वयम् ॥ ३॥

भा०—(यद् गिरामि संगिरामि) जो कुछ में निगलूं उसको अच्छी प्रकार निगलूं। (संगिरः समुद्रः इव) ऐसा निगलूं जैसे समुद्र सब निदयों के जल को निगल जाता है। (अमुष्य प्राणान् संगीर्थ) शत्रु के प्राणों या जीवन के साधनों को (संगीर्थ) स्वयं निगल कर अर्थात् हड्प कर ही (वय) हम (अमुं) उसको (सं गिरामः ॥) इड प सकते हैं।

#### [ १३६ ] केशवर्धनी नितत्नी भ्रोषि ।

केशवर्षनकामो वीतहव्योऽथर्वा ऋषिः । वनस्पतिर्देवतः १-२ अनुष्टुमौ । २ एकावसाना द्विपदा सामनी बृहती । तृचं सक्तम् ॥

देवी देव्यामाधि जाता पृथिव्यामस्योषधे। तां त्वां नितित्व केशेभ्यो दंहणाय खनामसि ॥ १॥

भा०—हे (श्रोषधे) श्रोपि ! तू (देवी) दिव्य गुण वाली है और (देव्याम्) दिव्य गुण वाली (पृथिक्याम्) पृथिवी में (अधिजाता) उत्पन्न होती (असि) है। हे (नितित्त) नीचे २ फैलने वाली ओपिध ! (तां त्वा) उस तुझ को (केशेभ्यः दृंहणाय) केशों के इड़ करने और बढ़ाने के लिये (खनामसि) हम खोदते हैं।

दंहं प्रत्नान् जुनयाजातान् जातानु वर्षीयसरक्षधि॥२॥

भार — हे ओषि ! (प्रत्नान्) पुराने केशों को (दंह) दृढ़ कर और (अजातान्) जिस स्थान पर केश उत्पन्न होने चाहियें परन्तु नहीं होवें उस स्थान पर केशों को भी (जनग) उत्पन्न कर । श्रीर (जातान्) उत्पन्न हुए केशों को (वर्षीयसः कृषि) बड़ा लम्बा या चिरस्थायी कर ।

> यस्ते केशोंबुपर्यते समूलो यश्चे वृश्चते । इदं तं विश्वभेषजयुभिषिञ्चामि वीरुघा ॥३॥

भा० — हे केशरोगिन् ! (यः ते केशः ) जो तेरा केश (अवपद्यते) झड़ता है, (यः च समुखः वृक्षते) और जो केश मूलसिंदत टूट आता है, (तम् ) उन सब केशों को (विश्व भेषज्या दीरुधा) केश के सब रोगों को दूर करने वाली लता के रस से (अभि-षिञ्चामि) भिगोता हूँ। इससे सब केश के रोग छूट जायँगे। कौशिक एवं सायण ने केशों

के रोग की निवृत्ति के लिए काकमाची, जीवन्ती और भूंगराज का प्रयोग विखा है। राजनिवण्डु के अनुसार 'देवी' ओषि से सूर्वा, स्ष्रका, सहदेवी, देवद्रोणी, केसर और आदित्यभक्ता, ये छः भोषि बी जाती हैं। काकमाची से काकादनी श्रोपि लेनी चाहिये क्योंकि वही राजनिवण्डु के अनुसार 'केश्या' है।

## [ २३७ ] केशवर्धन का उपाय ।

केशवर्धनकामो वीतहब्योऽथर्वा ऋषिः । वनस्पतिर्देवता । अनुष्टुभौ । तृःकं सक्तम् ॥

यां जमदेग्निरखनद् दुद्धित्रे केश्ववर्धनीम् । तां <u>बीतहेक्य</u> आभेरदक्षितस्य गृहेभ्यः ॥१॥

मा०—(जमद्भिः) आयुर्वेद की ज्ञानामि से प्रदीस वैद्य (याम्) जिस (केशवर्धनीम्) केशों को बढ़ाने वाली ओषधि को (धुहिन्ने) कन्याओं की जाति के निमित्त (अखनत्) खोदता और तच्यार करता है, (ताम्) उसको, (वीतहब्य:) आयुर्वेद का ज्ञाता अन्य विद्वान् पुरुष भी (असितस्य) बन्धन रहित प्रमु के (गृहेभ्यः) बनाये नाना स्थानों से (आ भरत्) प्राप्त करता है।

अभीर्युना मेया आसन् ज्यामेनानुमेयाः । केशा नुडा इन वर्धन्तां शुष्णिस्ते अस्तिताः परि ॥ २॥

भा०—जो देश प्रथम (अभी छुना) श्रंगुली से ( मेयाः आसन् ) मापे जा सकते हैं वे श्रोपधि—सेवन के बाद बढ़कर (ब्यामेन अनुमेयाः) फैले हाथों से मापे जा सकते हैं। वे (ते शीर्ष्णः) तेरे शिर के (असिताः) काले २ (केशाः) केश ( नडाः इव ) नरकुलों के समान ( पिर वर्षन्तां ) खून बढ़ें।

हंहु मूळ्मार्थं यच्छु वि मध्यं यामयौषधे। केशां नुडा ईव वर्धन्तां शीर्ष्णस्ते असिताः परिं ॥ ३॥

भा०—हे श्रोषधे! केशों के (मूलं टूंह) मूल को दृढ़ कर। (अप्रम्) अप्र माग को (वि यच्छ) विशेष प्रकार से यमन कर, बांध या मज़बूत कर, और ( मध्यं यमय ) बीच के भाग को भी दृढ़ कर जिससे केश न आगे से दूटें, न बीच से दूट कर झड़ें और न जड़ से उखड़ें। प्रत्युत ( नदाः इव ) तालाब के किनारे लगे नरकुलों के समान, हे रोगी! (ते शीर्ष्णः) तेरे शिर के ( असिताः केशाः ) काले बाल ( परिवर्ध-न्ताम् ) खूब बढ़ें।

#### --

[ १३ द्र ] व्यभिचारी की नपुंसक करने के उपाय | क्लीवनर्तुकामोऽधवी ऋषिः। वनस्पतिर्देवता। १-२ अनुष्टुभी। ३ पथ्यापंक्तिः। पंचर्च स्क्तम्॥

त्वं ब्रीरुघां श्रेष्ठंतमाभिश्रतास्योषघ । इमं में अद्य पूर्वं क्लीबमोपुशिनं रुधि ॥ १॥

भा०—हे (ओपधे) ओषधे ! (त्वं) तु (वीरुधाम्) सब लताओं में से (अष्ठतमा) सब से अधिक अष्ठ, गुणकारी (अमि-श्रुता) प्रसिद्ध है। (अध्य) शीघ ही (इमम्) इस (मे) मुझे सताने वाले (पुरुषम्) व्यभिचारी पुरुष को (क्लीवम्) नपुंसक करे श्रीर (ओपशिनम्) हे न्यायाधीश ! इसे स्त्री के थोग्य पोशाक से युक्त (कृषि) कर। अर्थात् व्यभिचारी पुरुष को स्त्री की पोशाक पहना कर भी लजित करना चाहिये। और व्यभिचारी यदि इस पर भी व्यभिचार न लोड़े तो उसे नपुंसक बना देना चाहिये।

क्लीवं क्रंध्योपशिनुमधी कुर्रारिणं क्रिध । अथास्येन्द्रो प्रावंभ्यामुभे भिनन्त्वाण्ड्यौ ॥ २ ॥

भा०—हे श्रोपधे ! तू इस न्यमिचारी पुरुष को (क्लीवं कृषि)
नपुंसक बना दे। (अथो) और हे न्यायाधीश या राजन् ! तू इसे
दण्ड के रूप में (श्रोपशिनं) स्त्री के लिबास में, उसके आभरणादि
धारण करने वाला कर दे। (अथो कुरीरिणं कृषि) और उसकी कुरीर
नामक शिर के आभूपण धारण करनेवाला बना दे। (अथ) श्रौर
(अस्य) इस कामी के (उमे) दोनों (आण्ड्यो) अण्डकोशों को
(इन्द्रः) इन्द्र, राजा (आवभ्यां) पत्थशों से (मिनत्तु) तोड़ दे।
क्लीबं क्लीवं त्वांकरं वधे वाधि त्वाकर्मरसार्सं त्वांकरम्।
कुरीरमस्य श्रीष्णि कुम्बं चाधिनिद्धमित् ॥ ३॥

भा०—हे (क्लीब) नपुंसक नर! (त्वा) तुझको (क्लीबम् अकरम्) नपुंसक ही कर देता हूँ। श्रीर हे (बध्रे) बिधया, तुझे (बिधम् अकरम्) में बिधया करता हूं। श्रीर हे (अरस) नीरस जीवन वाले ! तुझे में (अरसं अकरम्) वीर्ध-रहित ही करता हूं। बिक्क साथ ही (अस्य श्रीर्थिण) ऐसे व्यभिचारी मनुष्य के सिर पर् (क्रीरं कुम्बं च) क्रिर और कुम्ब नामक आधूषण भी (अधि-निद्ध्मिस) धर देते हैं। जो उत्पाती कामोपद्रवी हों उनको राजा नपुंसक करने का दण्ड देकर उन्हें सुधारे।

ये ते नाड्यो देवकते यये।स्तिष्ठति वृष्यम् । ते ते भिनश्चि राम्ययामुखा अधि मुष्कयीः ॥ ४॥

भा०—( ये नाड्यों ) जो दोनों नाड़ियां ( देवकृते ) विधाता है हैं हैं, ( ययोः ) जिन दो नाड़ियों में ( वृष्ण्यम् ) दीयें ( तिष्ठति ) रहता है, हे नरप्राों ! ( ते ) तेरी ( ते ) उन दोनों की

( अधि-मुष्कयोः ) जो कि अण्डकोशों के जपर हैं ( शम्यया ) छकड़ी के दण्डे से ( भिनश्चि ) तोड़ डार्लू ।

> यथां नुडं क्शिपुंने स्त्रियों भिन्दन्त्यंश्मना। एवा भिनिद्य ते शेपोमुख्या अधि मुष्कयोः॥ ५॥

भा०—(यथा) जिस प्रकार (खियः) छियां (कशिपुने) चटाई बनाने के जिये (अध्मना) पत्थर से (नडं) नरकुत्त के नड़े को (भिन्दन्ति) कृट कर नमें कर छेती हैं (एवा) उसी प्रकार (अमुख्य ते) अमुक पशु रूप (ते) तेरे (मुष्कयोः अधि) अण्डकोशों के ऊपर के (शेपः) प्रजनन इन्द्रिय को (भिनधि) कुचल डालूं । हयभिचारी तथा अतिकामी मनुष्य राष्ट्र की वर्तमान तथा आगामी सन्तित पर बुरा प्रभाव न डाल सकें इसिलये वेद ने ऐसे पुरुषों के लिये उपचार इन मंत्रों में दर्शाये हैं।

#### ---

## [ १३ ६ ] सीभाग्यकरण भीर परस्परवरण ।

अथर्वा ऋषिः । वनस्पतिर्देवता । २-३ अनुष्टुभौ । १ त्र्यवसाना पट्पदा विराह् जगती । भैच्च स्तम् ॥

न्यस्तिका र्रोहिथ सुभगंकरंणी मर्म। गृतं तर्व प्रतानास्त्रयंस्त्रिशिक्षतानाः। तयां सहस्रपूर्ण्यो हृदंयं शोषयामि ते ॥ १॥

भा० है बोयधे ! तू ( म्यस्तिका ) सब गुणों को दूर करने वाली है, त ( मम ) मेरा ( सुभगं-करणों ) सौभाग्य उत्पन्न करनेवाली होकर ( हरोहिथ ) उत्पन्न होती है । ( तब प्रताना: ) तेरे फैलाब ( प्रतं ) सी और ( त्रयस्त्रिंशत् वितानाः ) नीचे मूल की तरफ्र की जालाएँ ३३)

हैं। (तया) उस (सहस्रपण्यां) हज़ारों पत्तों वाली ओषधि से (ते इदयं शोषयामि) हे स्त्रि! प्रियतमे! तेरे हदय को सुखाता हूँ, वियोग से दुःख अनुभव करने वाला बनाता हूं।

यह जीवनरूप लता है जिसके ३३ देव अर्थात् मानस दिष्यभाव वितान श्रीर शतवर्ष शत प्रतान हैं श्रीर सहस्रों कर्म, संकल्प विकल्प आदि सहस्र पर्ण हैं। जो दम्पती इस पर विचार करें तो वे इन सब जीवन के वर्षों श्रीर हदय के भावों श्रीर दुनियां के सुख दुःखों के लिये अपना साथी चुनें श्रीर श्रेम से रह कर जीवन को सुखमय बनावें।

> ञ्जूष्येतुं मियं ते हृदंयमधी शुष्यत्वास्यम् । अधो नि शुष्य मां कामेनाधो शुष्कांस्या चर ॥२॥

भाठ—हे वियतमे! वियोगावस्था में (ते हृदयम्) तेरा हृदय (मिय) मेरे में मरन होकर, मेरे प्रेम में (शुध्यतु) सूखे, कृश हो जाय, (अथो) और (आस्यम् शुध्यतु) मुख भी सूख जाय, मुख पर दुर्ब-छता के चिह्न प्रकट हों, (अथो) और (मां कामेन) मेरे प्रति अपनी प्रवेख अभिछाषा से तू (नि शुध्य) सर्वथा कृश होकर (शुध्कआस्या) निर्वल, कृशमुखी होकर (चर) रह। हतने पर भी हे प्रियतमे! तू अन्य किसी को हृदय से मत चाह।

संवर्ननी समुज्यला बश्च कल्याणि सं नुद । असं च मां च सं तुद समानं हद्यं कथि ॥ ३॥

भा०—हे ओषधे ! तू (सं-वननी) की पुरुषों के परस्पर वरण कराने वाली (सम्-उष्पळा) की पुरुष दोनों के सहवास की रक्षा करनेवाली है। हे (बक्ष) पोषण करने वाली! हे (कल्याणि) सुखदायिनी! (अमूम्) उस प्राणिप्रया स्त्री को (स नुद्) मेरे प्रति प्रेरित कर और (मांच) सुझको उसके प्रति (संनुद्) प्रेरित कर जिससे एक दूसरे

के प्रति प्रेमभाव से आकृष्ट रहें और हमारे (हदयम् ) दोनों के हदय
को (समानं कृषि) समान, एक दूसरे के प्रति एक जैसा कर।
यथोद्दकमप्पुषोप्शुष्यत्यास्यम्।
प्रवा नि शुष्य मां कामेनाथो शुष्कांस्या चर॥ ४॥

भा०—( यथा उदंकम् अपपुषः ) जिस प्रकार जल को न पीनेवाले पुरुष का ( आस्यम् अप-शुष्यति ) सुंह सूख जाता है ( एवा ) उसी प्रकार ( मां कामेन ) मेरे प्रति प्रवल अभिलाषा की प्यास से ( निश्चाद्य ) तू भी प्यासी होकर ( शुष्कआस्या चर ) सूखे मुंह, प्यार की प्यासी होकर रह अर्थात् मुझे ही अपने हृदय में बसाये रख।

यथां नकुलो चिच्छिद्यं संद्धात्यिहं पुनीः। पुचा कामस्य विचिछन्तं सं घेहि वीर्याविति ॥ ४ ॥

भा०—(यथा) जिस प्रकार ( नकुकः ) नेवला (वि-व्छिद्य) सांप से अपना विच्छेद कर अर्थात् लड़ते समय सांप से अलग हो २ कर (पुनः) फिर २ ( अहिम् ) सांप का ( संद्धाति ) अपने साथ मेल करता है ( एवा ) इसी प्रकार ( वीर्य-वित ) हे वीर्यवाली पत्नी ! अर्थात् अपनी ज्ञान्ति की रक्षा करने वाली जितेन्द्रिय पत्नी ! ( कामस्य ) काम में से ( विच्छित्रम् ) विच्छित्र हुए पति के लिये (संघेहि) ऋतु काल में पुनः २ सम्बन्ध कर । अर्थात् पति-पत्नी को चाहिये कि वे तब तक परस्पर संगम से मुक्त रहें जब तक कि स्त्री को पुनः ऋतुदर्शन न हो गृहस्य जीवन में भी काम का तांता बीच २ में तोड़ देना चाहिये, और ऋतुदर्शन काल में ही पुनः संगम होना चाहिये, अन्यथा नहीं।

## [ १४० ] दांतों को उत्तम रखने मांस न खाने और सात्विक भोजन करने का उपदेश।

अथर्वा ऋषिः । अद्यागस्पतिर्देवता । मन्त्रोक्ता दन्तौ च देवते । १ उरो वृहती अनुष्टुप उपरिष्ठाज्ज्योतिष्मती त्रिष्टुप् । ३ आस्तारपंक्तिः । तृचं सक्तम् ॥

यो ब्याधावर्वरूढो जिर्घत्सतः पितरं मातरं च । तौ दन्तौ ब्रह्मणस्पते शिवौ र्छणु जातवेदः ॥१॥

भा०—(यौ) जो (ब्याघ्रो) ब्याघ्र नामक अर्थात् चीरने फाइने वाले दो दांत (पितरं मातरं च) नर श्रीर मादा पशु-पक्षियों को (जिघत्सतः) खाने की इच्छा करते हैं (तौ दन्तौ) उन दोनों दांतों को, (ब्रह्मणस्पते) है वेद के विद्वान् उपदेशक ! तू (शिवौ कृणु) शिव बना, अर्थात् वे नर मादा के मांसभक्षण को त्यागदें। श्रीहिमेनं यवमसुमधा मापुमधो तिल्लम्। पप वां भागो निहितो रत्नुधयाय दन्तो मा हिंसिष्ट पितरें

मातरै च ॥ २ ॥ १० वे व्यव १०० हैं।

भा०—है चीर फाड़ करने वाले दोनों दांतो ! (ब्रीहिम् अत्तम्) जो खात्रो, (अथो मापम्) श्रीर माप, उड़द की दाल और (तिलम्) तिल खाश्रो। हे दाँतो ! (वां) तुम्हारा (एषः भागः) यह भाग, खाने योग्य पदार्थ (रत्नध्याय) उत्तम फल प्राप्त करने के लिये (नि-हितः) नियत किया गया है। हे (दन्तों) दांतो ! (पितरं मातरं च) पिता श्रीर माता को अर्थात् नर मादा पशु पक्षियों को (मा हिंसिप्टम्) विनाश मत करी।

उपहृतौ सुयुजौ स्<u>योनौ दन्तौ सुमुङ्गलौ ।</u> श्रुन्यत्रौ वां घोरं तुन्वर्रः परौतु दन्तुौ मा हिंसिष्टपुतरं सातरं सा भा०—(स-युजी) साथ जुड़े हुए (स्योनी) सुखकर (दन्ती) हे दो दाँतो! (सुमङ्गली) ग्रुभ, मंगलजनक (उप-हूती) कहातें हैं। (वां) तुम दोनों की (घोरम्) घोर कर्म की अर्थात् मांस खाने की तीक्षण प्रंवृत्ति (तन्वः) नर-मादा के शरीर भक्षण से (अन्यत्र परेतु) दूर हो जाय। हे (दन्ती) दांते! (पितरम्) नर श्रीर (मातरम्) मादा दोनों की (मा हिंसिष्ठम्) हिंसा मत करो।

#### 金田等

[१४१] माता पिता का सन्तान के प्रति कर्तव्य ! नामकरण श्रीर कर्णवेध का उपदेश ।

विश्वामित्र ऋषिः । अश्विनौ देवते । अनुष्टुभः । तृचं स्क्तम् ॥ वृायुरेनाः समाक्षेरत् त्वच्दा पोपांय भ्रियताम् ।

इन्द्र आभ्यो अधि वयद् रुट्टो भूम्ने चिकित्सतु ॥ १ ॥

भा०—(वायुः) वायु (एनाः) इन प्रजाओं को (सम् भा-अकरत्) जीवित करे (व्वष्टा) व्वष्टा=अज इनकी (पोषाय) पृष्टि के लिये (ध्रिय-ताम्) रक्षा करे, (इन्द्रः) इन्द्र, आचार्य (आभ्यः) इन प्रजाओं के जिये (अध्यवत्) विशेष हितकारी नियमों का उपदेश करे, और (रुद्रः) रुद्र, चिकित्सक (भूम्ने) बड़ी संख्या में बढ़ाने के जिये (चिकित्सत्) विशेष ज्ञानपूर्वक इनके रोगों को निष्टुत्त करे।

लोहितेन स्वधितिना मिथुनं कर्णयोः कृधि। अकेर्तामुखिना लक्ष्म तर्दस्त प्रजयो बहु॥२॥

भा०—हे पुरुष ! तू ( जोहितेन ) लाल तपा कर शीतल हुईं (स्वधितिना) शलाका द्वारा (कर्णयोः) दोनों कानों में (मिथुनम्) लिद्र (कृथि) कर । हे (अश्विना) माता पिता ( लक्ष्म अकर्त्ताम् ) एसा चिद्व

या नाम रक्खो जो ( प्रजयर ) सन्तिति के साथ २ (तद् बहु अस्तु) वह बहुत गुणकारी हो । इस मन्त्र में कर्णवेध और नामकरण का उपदेश किया गया है ।

यथां चुकुर्देवासुरा यथा मनुष्या उत । एवा संहस्रपोषायं क्रणुतं लक्ष्माश्विना ॥ ३ ॥

भा०—( यथा ) जिस प्रकार ( देवाः ) विद्वान् ज्ञानी पुरुष भौर ( यथा असुराः ) जिस प्रकार बलवान् पुरुष श्रीर (उत मनुष्याः) जिस प्रकार मननशील पुरुष (चक्रुः) करते हैं, हे (अश्विनी) माता पिताश्रो ! ( सहस्रपोषाय ) तुम भी सहस्रों प्रकार की पुष्टि के जिये सन्तित का ( लक्ष्म ) चिद्व उत्तम नाम ( कृणुतम् ) करो ।

#### · 事

### [१४२] सन्तान के प्रति उपदेश i

विश्वामित्र श्राषः । वायुदेवता । अनुष्दुभः । तृचं सक्तम् ॥ उच्छ्रेयस्व बहुभव स्वेन महस्ता यव । मृण्धिहि विश्वा पात्रीणि मा त्वा दिव्यादानिर्वधीत् ॥ १ ॥

भा०—( यव ) हे जौ आदि अश के समान बढ़ने वाली सन्तान!
तू ( उच्छ्यस्व ) ऊपर उठ, उंची हो, ( बहुः भव ) गृहस्थ-जीवन में
पुत्रों और पुत्रियों के रूप में तू बहु रूप बन, ( स्वेन महसा ) परन्तु
अपने तेज प्राप्ति और क्रान्ति के साथ सदा सम्बन्धित ( विश्वा
पात्राणि ) सब प्रकार के रक्षा के साधनों से युक्त हो कर तू ( मृणीहि )
अपनी बाधाओं की हत्या कर ( दिव्या अशनिः ) दिव्य-विज्ञती
अर्थात् दैवी कोष ( त्वा ) तेरा ( मा वचीत् ) न वध करे।

ञाशृण्यन्तं यवं देषं यत्रं त्वाच्छावदांमिस । तदुच्छ्रंयस्य द्यौरिव समुद्रद्द वृष्याक्षेतः ॥ २

भा०-( आ श्रुण्वन्तम् ) माता पिता तथा आचार्य आदि की आज्ञाओं को सुनने वाले, (यवम्) जी आदि श्रोपधियों की न्याई बढ़ने तथा फलने फूलने वांले (देवम्) तुझ क्रीड़ाशील तथा दिव्य गुणों वाली सन्तान को (अच्छा-आवदामसि) हम उत्तम प्रकार से उपदेश देते हैं, (तद्) तो तू (धौरिव) बुलोक की भांति ( उच्च्यस्व ) ऊंचे उठ, श्रीर (समुद्रः इव) समुद्र की न्याई ( असितः एधि ) अक्षय बन।

अज्ञितास्त उपसदोज्ञिताः सन्तु राशयः। पृणन्त्रो अक्षिताः सन्त्वत्तार्रः सन्त्वाद्वीताः ॥ ३॥

भा॰—(ते) तेरे (उपसदः) आश्रित जन या तेरे समीप बैठने वाले तेरे सम्बन्धी या स्वार्थ (अचिताः सन्तु) कभी चीण न हों ं ( पृणन्तः ) आश्रित जनों या समाज की पाछना करने वाले सज्जन ( अजिताः सन्तु ) कभी चीण न हों, अर्थात् तुम्हारे घरों में अतिथि आदि सदा आते रहें।

📙 इति अयोदशोनुवाकः ।।

[ तत्राष्टादश स्कानि ऋचश्च चतुष्यष्टिः । ]

#### षष्ठं कार्डम् समाप्तम् ॥

इति प्रतिष्ठितविद्यालंकारमीमांसातीर्थविरुदोपञोभितश्रीमज्जयदेवशर्मणा विरचित अथर्वणो महावेदस्यालोकभाष्ये वष्ठं काण्डं समाप्तम् ।



# **अथर्ववेदसंहिता**

## सप्तमं कार्डम्

ده الم

#### [१] ब्रह्मज्ञानी पुरुष ।

क्षेत्रचंसकामोऽधर्वा ऋषिः। आत्मा देवता। १ त्रिष्टुप्। २ विराड्जगती। द्वयूचं सक्तम्।

्धीती वा ये अन्यन् वाचो अधं मैनसा वा येवदन्तृतानि । तृतीयेन बहाणा वाबुधानास्तुरीयेणामन्वत् नामे धेनोः ॥१॥ (४०) ऋ० २०।७१।१॥ च० ४।१।१६।१४०।६॥

भा०—( ये वा ) जो विद्वान् छोग ( धीती ) ध्यान, धारणा या अध्ययन द्वारा ( वाचः ) इस वाणी के ( अमं ) अम्र=उरपत्ति, कारण, निदान उससे भी पूर्व विद्यमान उस के मूछ स्वरूप आत्माको ( अन-यन् ) प्राप्त करते हैं ( ये वा ) भीर जो ( मनसा ) अपनी मननशिक्त से ( ऋतानि ) सत्य ज्ञानों को प्राप्त करके ( अवदन् ) उपदेश करते हैं वे ( तृतीयेन ) परम, तीर्णतम ( ब्रह्मणा ) ब्रह्म=वेदज्ञान, सामगायन या ईश्वर के तीर्णतमरूप द्वारा ( वाब्रुधानाः ) शिक्त और ज्ञान की बृद्धि करते हुए ( तुरीयेण ) चतुर्ध, वेद या ब्रह्म के तुरीय अति सूक्ष्म, आनन्द मय स्वरूप द्वारा ( धेनोः ) उस समस्त विश्व को रसपान कराने वाले आनन्दमय ब्रह्म का ( नाम ) स्वरूप ( आ मन्दत ) जान छेते हैं।

उपनिषद् में जैसे—' आत्मा वा सरे द्रष्टच्यः श्रोतव्यो मन्तव्यो निद्ध्यासितव्यश्च' आत्मा का दर्शन, श्रवण, मनन श्रोर निद्ध्यासम करना चाहिए। तभी तुरीय पद की प्राप्ति होती है। आत्मा की चार दशाएं हैं जाग्रत, स्वष्न, सुपुप्ति श्रोर तुरीय, इसका व्याख्यान माण्ड्स्य उपनिषद् में देखिये।

स वेद पुत्रः पित्रं स मात्रं स सूनुभुवत् स भुवत् पुनर्भघः। स द्यामीणीद्दन्तरिक्षं स्वीः स इदं विश्वमभवत् स आभवत्॥२॥

भा०—(सः) वह आत्मा (पुत्रः) उस परमेश्वर का पुत्र होकर उस परम आत्मा को अपना (पितरं) पालक (मातरं) श्रीर माता के समान बीज धारक (वेद) जानता है। (सः) वह (स्तुः) इस देह में उत्पन्न (सुवत्) होता है श्रीर (सः) वही (पुनः मघः) बार २ अपने कर्मफल एवं ऐश्वर्य से सम्पन्न (सुवत्) हो जाता है। और (सः) वह परमात्मा (धाम्) धौः श्रीर (अन्तिरिक्षम्) अन्तिरिक्ष, मध्य आकाश श्रीर (स्वः) सुखमय, प्रकाशमय मोक्षपद को भी (श्रीणींत्) अपने वश किए हुए है (सः) वह (इदं विश्वम्) इस समस्त विद्व को (अभवत्) उत्पन्न करता है श्रीर (सः) वही (आक्ष्म भवत्) सब सामर्थ्य रूप से सर्वन्न व्यापक है। इसका विवरण देखों (इवेताइवतर उप० अ० ५। ६।)

## [२] ब्रह्मज्ञानी पुरुष ।

अधर्वाणं पितरं देववन्धं मातुर्गभे पितुरसुं युवानम् । अधर्वाणं पितरं देववन्धं मातुर्गभे पितुरसुं युवानम् । अ इम युक्वं मनसा चिकेतु प्रणी वोचस्तामिहेह व्रवः ॥ १ ॥ भा०—(यः) जो विद्वान् (इमं) इस (यज्ञम्) यज्ञ=आरमाको (मनसा) अपने मानस विचार द्वारा (अथर्वाणम्) अथर्वा—कृटस्थ, नित्य, (पितरम्) सब इन्द्रियों और प्राण सामर्थ्यों का पालक, (देवबन्धुम्) देव अर्थात् परमेश्वर का बन्धु अथवा देव अर्थात् इन्द्रियों का मूलकारण, (मातुः-गर्भम्) माता के पेट में गर्भ रूप से प्रकट होने वाला, और (पितुः) उत्पादक, बीजप्रद पिता के जीवन का अंश, (असुम्) प्राणस्वरूप, (युवानं) सदा नव, अजर अमर या देह इन्द्रिय और उसके सामर्थ्यों को मिलाने वाला या गर्भ में जो ढिम्ब से स्वयं मिथु-नित होने वाला इस रूपसे (चिकेत) पूर्णतया जान लेता है ऐसा विद्वान् (नः) हमें भी (प्र वोच:) उस आरमा का उपदेश करे (तम्) उसको (इह इह) इस इस देह में अर्थात् प्रत्येक देह में अर्थात् प्रत्येक मनुष्य को (बव:) बतलावे।

इस शरीर के आत्मा के साथ २ ब्रह्माण्डव्यापी महान् आत्मा का वर्णन भी समझना चाहिए। इस की व्याख्या अथवेवेदीय शिर-उपनि-पत् में देखनी चाहिये।

#### ~6000

#### [ ३ ] अध्यातम ज्ञान का उपदेश ।

स्थर्वा भाषिः । सात्मा देवता । त्रिष्डुप् । एकर्च सक्तम् ।

अया विष्ठा जनयुन् कर्वराणि स हि घृणिकुरुवराय गातुः। स पृत्युदैद् धरुंण मध्या अयं स्वया तन्वातन्वंऽमैरयत॥१॥

भा०—(स:) वह भारमा, (बिन्स्था) नाना प्रकार से ब्यापक (भया) इस प्रकृति के सहयोग से ही निश्चय से, (कर्वराणि) नाना प्रकार के जगत् के सर्जन आदि कार्यों को (जनयन्) उत्पन्न करता रहता है।(स:) वही (धृणि:) प्रकाशमान (वस्रय) वरण करने वाले जीव के लिये ( उस्त गातुः ) महान् बड़ाभारी, आते श्रेष्ठ गन्तव्य, परम मार्ग है, इसिक्ए ( सः ) वह जीव इस समस्त ( मध्यः ) संसार के ( अग्रं ) सर्वश्रेष्ठ ( धरुणं ) धारक परमेश्वर के ( प्रति उत् ऐत् ) प्रति गमन करता है, जो ( स्वया ) अपनी ( तन्वा ) स्हम शक्ति से उसके ( तन्वं ) स्वरूप कों ( ऐरयत ) भेरित करता है, अपने प्रति आकर्षित करता है।

'तमेव बिदित्वा अतिमृत्युमेति नान्यः पन्था विचतेऽयनाय। यजुः० ॥

#### · Cher

#### [ ४ ] भात्मज्ञान का उपदेश ।

अथर्वा ऋषिः । वायुर्देदता । त्रिष्टुप् । एकर्च सक्तम् ।

एकया च द्राभिश्चा सुहुते द्वाभ्यांमिष्ट्ये विकृत्या चै। तिस्भिश्च वहंसे बिंशतां च वियुग्मिर्वाय इह ता वि मुंश्च ॥१॥

भा०—है (वायो!) देह के प्रेरक, सर्वधारक वायो! आत्मन् ।
हे (सु-हुते) उत्तम रूप से अपने को देह में अपण करने वाले अथवा
अपने को योग द्वारा इष्ट देव में समर्पण करने वाले आत्मन् ! तू (एकया)
एक चिति शक्ति से और (दशिभः) दश प्राणों से इस देह को (वह)
धारण कर, और इसी प्रकार (द्वाभ्यो) दो प्राण और, अपान और
(विंशाध्या च) उनकी बीस अर्थात् १० सूक्ष्म अर्थात् आभ्यन्तर और
1० स्थूल अर्थात् बाह्म शक्तियों से (इष्ट्ये) अपनी इष्टि, इच्छापृतिं
के बिए इस देह को धारण करता है और इसी प्रकार (ग्रिंशता)
तीस और (तिस्रिभः) तीन=३३ (वि-युग्भिः) विशेषरूप से जुड़ी
दिव्य शक्तियों से इस देह को धारण करता है। त् उन सब बन्धनकारिणी प्रवृत्तियों को (इह) इस लोक में (वि मुक्च) त्याग दे,
शिथिल कर दे और मुक्त हो।

पंचम स्क के भी आत्म देवताक होने से मध्य में पठित चतुर्थ भी यह आत्मदेवताक है 'बायु' तो केवल उस प्राणात्मा का बोधक लिक्क भाग्र है।

महान् आत्मा के पक्ष में दश दिशाएं एक महान् प्रकृति, दो अर्थात् महान् श्रीर अहंकार, २० वैकारिक तत्व अर्थात् पांच स्थूल भृत, पांच सूक्ष्म भूत, पांच कर्मेन्द्रिय, पांच ज्ञानेन्द्रिय, ३३ देव अर्थात् ८ वसु, ११ रुद्र, १२ झादित्य इन्द्र और प्रजापति इनका विशेष प्रकार से योग होकर संसार का महान् यज्ञ चल रहा है। प्रलय काल में वही सूत्रात्मा सायु, परमेश्वर उनको नियुक्त करता हैं।

#### c Works

#### [ ५ ] भारमज्ञान का उपदेश।

अथर्व अधिः । आत्मा देवता । त्रिष्टुप् । पञ्चर्व स्तम् ।

खेने युझमेयअन्त देवास्तानि धर्मीणि प्रथमान्यसिन् ।

ते हु नार्क महिमानः सचन्त यञ्च पूर्वे साध्याः सन्ति देवाः॥१॥

भा०—(देवाः) देवगण, विद्वान् पुरुष (यज्ञेन) यज्ञ अर्थात्
समाधिरूप आत्मयज्ञ से (यज्ञम्) सबके पूजनीय परम आत्मा की

१—१ ऋग्वेदे दीर्घतमा ऋषिः । साध्याः देवताः ॥ तन्नैव पुरुषस्तत्तपाठे नारायण ऋषिः । पुरुषो देवता ॥ यजुषि नारायण ऋषिः । पुरुषो देवता ॥ युरुपस्ततस्य नारा-यण ऋषिः । पुरुषो देवता । अनुष्टुप् छन्दः । मोक्षे विनियोगः । अस्य भाष्यं शौनको नाम ऋषिरकरोत् । प्रथमविष्छेदः क्रियाकारकसम्बन्धः समासः प्रमेयार्थन्याख्येति सर्वमेतज्जनकाय मोह्मार्थ कथयामासिति उठवटः । नारायणपुरुषट्टा जगर्वीजपुरुषदेवत्या बोडश ऋचः इति महीधरः ॥ नारायण ऋषिः, राजेदवरो देवता इति अजमेरमुद्धितायां बजुःशंहितायाम् ॥

(अयजन्त) उपासना करते हैं (तानि) ये ही (प्रथमानि) सब से उत्कृष्ट (धर्माणि) मोक्ष प्राप्ति और अभ्युद्य के साधन (आसन्) हैं। (ते) ये इन योगसमाधि की साधना करने हारे योगीजन (महिमानः) महत्व गुण को प्राप्त करके (नाकम्) दु:खरहित मोक्षाख्य परम पुरुषार्थ को (सचन्त) प्राप्त होते हैं। (यत्र) जिसमें कि (पूर्वे) पूर्व मुक्त हुए (साध्याः) साधनासिद्ध (देवाः) ज्योतिर्मय, मुक्त पुरुष (सन्ति) विराजते हैं। 'नाक' अर्थात् स्वर्ग का स्थण—

दु:खेन यन्न संभिन्नं नच प्रस्तमनन्तरम् ॥ अभिलाषोपनीतं यत् सुखं स्वर्गपदास्पदम् ।

युक्को वभूय स आ वभूय स प्र जेक्के स उ वाकुछे पुनेः। स द्वेवानामधिपतिर्वभूय सो अस्मासु द्रविखमा देघातु॥२॥

भा०—( यज्ञ: ) वह सब का परम पूजनीय सब सुखपद परमेश्वर विद्या, ही ( बभूव ) सदा काल से रहा है। ( सः आ बभूव ) वह सर्वत्र व्यापक और समर्थ है। इसिलिये ( सः प्र जज्ञे) वह समस्त सृष्टि को उत्पन्न करता है। ( सः उ ) वह ही ( पुनः ) बार २ ( वावृधे ) प्रकृय कर इसका विनाश करता है। ( सः ) वह ( देवानां ) प्रकृति, महत् श्रीर अहंकार, पंचभूतादि वकारिक दिव्य पदार्थों का ( अधिपतिः ) अध्यक्ष, स्वासी, उनका मालिक और पालक ( बभूव ) है, ( सः ) वह ( अस्मासु ) हम में ( दृविणम् ) ज्ञान और आत्मसामर्थ्यं को ( आ दधातु ) धारण करावे।

यद् देशा देवान् हाविषायज्ञन्तामत्यान् मनुसा मत्येन।
मदेम तत्र पर्मे व्योमन् पर्येम तदुदिती स्थिस्य ॥ ३ ॥
भा०—(देवाः) देव. ब्रह्म के जिज्ञासु और ज्ञानी पुरुष (यत्)
जिस परम पुरुष में निमन्न होकर (मनसा) मनन शक्ति द्वारा (अम-

र्थान् ) सदा रहने वाले (देवान् ) दिष्य गुणों को (हिंदिया ) मानस संकल्प या आत्मसामध्ये से (अयजन्त) बलवान् करते या अपने में संगत करते या उनको वश में करते हैं (तत्र) उस (परमे ) परम, उत्कृष्ट (ब्योमन् ) विशेष रक्षास्थान्, अभय, शरणक्ष्प या आकाशवत् महान् श्रोर निःसंग परमत्रद्धा में हम (मदेम) आनन्द प्राप्त करें श्रोर (सूर्यस्य) सबके प्रेरक श्रीर प्रकाशक उस महान् सूर्य के (उदितों) उदय होने पर (तत्) उस परम प्रकाश का (पर्शेम) हम सदा दर्शन करें। साधक की यह वह दशा है जिसमें वह कहता है—"हिरण्मयेन पात्रेण सत्यस्यापिहितं मुख्यम्। तत्वं पूपन् अपात्रुणु सत्यधर्भाय दृष्टये॥ तेजो यत्तं रूपं कल्याणतमं तत्ते पद्यामि यौसावसौ पुरुषः सोहमस्म।" इत्यादि। ईश उप०॥

यत् पुरुषेण हुनियां युक्षं देवा अतन्वत । अस्ति नु तस्मादाजीयो यद् बिहर्व्यनेजिरे ॥ ४ ॥ यज्ञ ३१ । १४ । प्रवृद्धि ऋ० १० । ९० । ६ प्रवृद्धि ॥

मा०—( यद् ) क्यों कि ( देवाः ) आत्मज्ञान से प्रकाशमान पुरुष ( पुरुषेण ) इस देह-पुरी में निवास करने वाले आत्मा की ( इविषा ) हिवि देकर अर्थात् परस्मा के प्रति इसे समर्थित कर ( यज्ञं ) उस परम पूजनीय परमेश्वर की उपासना ( अतन्वत ) करते हैं और ( यत् ) क्यों कि ( विहृद्धेन ) विशेष स्तुति, प्रार्थनोपासना द्वारा या बाह्य चरु आदि से रहित केवल समाधि या ज्ञानाभ्यास द्वारा ( ईजिरे ) उसकी संगति करते हैं. ( तस्मात् ) इसलिए ही यह अध्यात्म यज्ञ ( नु ) निश्चय से ( ओजीयः अस्ति ) सबसे अधिक ओजस्वी बलशाली होता है।

मुग्धा देवा उत शुना यंजन्तोत गोर्रक्षः पुरुधा यंजन्त। यं इमं युशं मनेसा चिकेत् प्रणी वोच्स्तमिहेह व्रवः ॥ ५॥

भा०-( मुग्धाः ) परमात्मा से मुग्ध हुए ( देवाः ) दिब्य पुरुष (इमं) इस (यशं) यज्ञभय परम पुरुष की, ( शुना ) गतिशील प्राण द्वारा (गोः अङ्कः) और गौ, वाणी या योगादि उपायों या वेदमन्त्रों द्वारा (पुरुधा ) नाना प्रकारों से (अयजन्त ) उपासना करते हैं, (यः) जो दिश्य पुरुष (इगं यहं) इस परम पूजनीय प्रभु को (मनसा) अपने महन साधन, आभ्यन्तर साधन द्वारा (चिकेत) जान लेता है वह (न:) हमें (प्रवोचः) उस उत्कृष्ट परम पुरुष का उपदेश करे और वही विद्वान् (तम्) उस परम प्रव के विषय में ( इह-इह ) प्रत्येक मनुष्य में ( अवः ) उसका उप-देश करके पीछे चलने वालों के मत में — 'देवताओं ने मूढ़ होकर कुत्ते ब्रीर गाय के दुकड़ों से यज्ञ किया।' इत्यादि अर्थ किया है सो असंगत है। क्यों कि इस प्रकरण में यज्ञ की उपासना के छिये मनकों मुख्य साधन बताया है। जब देवता 'आत्मा' है तो इसकी साधना में कुत्ते श्रीर गाय के मांस आदि का लेना मूर्खता है।

#### \*\*()\*\*

### [६ (७) ] भात्मज्ञान का उपदेश।

अथर्व भ्रापि: । यजुर्वेदे १ प्रजापित र्श्वपि:, २ वामदेवः । ऋग्वेदे गोतमो । राह्रगण ऋषिः । अदितिर्देवता । त्रिष्टुप् । १ भुरिक् । ३, ४ विराङ्-जगत्यौ । चतुर्ऋचं सूकम् ॥

अदि ति चौरि दि ति पुनति च मिता स पुनः । विश्वें देवा भरितः पञ्च जना अदितिर्जातमादितिर्जनित्वम् ॥१॥ भ्रः० शाह्रहाश्वा। यज्ञु ० २४।२३॥

<sup>(</sup>६) अजमेरमुद्रितसंहितायां स्तामिदं चतुर्ऋंचं पठ्यते पञ्चपटकिकानुसारम्।

भा॰-( द्यौ: ) बुत्तोक ( अदिति: ) अदिति, अदीन, अखंडित, अविनाशी प्रकृति का बना है। (अन्तरिक्षम्) यह अन्तरिक्ष भी (अदितिः) उसी अविनाशी प्रकृति का बना है। (माता) सब पदार्थों को बनाने वाली उनकी माता यह पृथिवी भी (आंदितिः) प्रकृति ही है। ( सः पिता ) इस संसार का पाळन करने वाला सूर्य भी ( अदिति: ) प्राकृतिक है, ( सः पुत्रः ) वह पुत्र अर्थात् पृथिवी सूर्य से उत्पन्न मेघ आदि भी प्रकृति के बने हैं। (विश्व देवाः अदितिः) समस्त दिन्य शक्तियों से युक्त पदार्थ सूर्य, चन्द्र आदि अथवा पृथिवी, अप्, तेज, वायु, आकाश आदि भृत या महत्तत्व आदि विकार सब ( अदितिः ) प्रकृति ही हैं, (पंचजनाः अदितिः) पंचजन=ब्राह्मण, क्षत्रिय, वैदय, शुद्र, निषाद अथवा देव, मनुष्य, गन्धवे, अप्सरस्, सर्प और पितर ये सब जीव भी प्रकृति गुणों के भेद से उल्पन्न होते हैं, (जातम्) जो प्रार्थ उत्पन्न होने वाला है वह सब ( अदितिः ) प्रकृति ही है, (जिनित्वम् ) अर्थात् उत्पत्ति का आधार ही (अदितिः ) प्रकृति है । <mark>अथवा अ</mark>विनाशशील परमात्मशक्ति को 'अदिति' कहा गया है। यह द्यौ, अन्तरिक्ष. माता, पिता, पुत्र, पंचभूत, पञ्चजन, संसार इत्यादि सब पदार्थ उसी ब्रह्म की शक्ति का विलास हैं।

महीसूष्ठ मातरं सुब्रतानांमृतस्य पत्नीमवेसे हवामहे। तृ<mark>ष्टिक्षत्रामुकर्पन्तीमुक्कचीं सु</mark>रामीणुमिद्वितं सुप्रणीतिम् ॥ २॥

यजु० २१ । ५ ॥

भा० - ब्रह्म की ज्ञानमयी, वेदमयी गीका या अवतारिणी शक्ति का वर्णन करते हैं। (सु-व्रतानाम्) उत्तम पुरुषकर्मी की (महीम्) पूजनीय, (मातरम्) उत्पन्न करने वाली, (ऋतस्य पत्नीम्) महत्,

२ --- 'हुवेम' इति यज्ञु १

यज्ञ, सत्य और ज्ञानका पालन करने वाली, (तुवि-क्षत्राम्) बहुत प्रकार से क्षित से बचाने वाली, बहुत घन और बल से युक्त, (सु-प्र-णीतिम्) उत्तम रूप से व्यवस्था करने और ग्रुभ मार्ग में ले जाने वाली. (सु-शर्माणम्) ग्रुभ सुख देनेहारी, (उरूचीम्) विशाल बह्म में व्यापक, (अतरन्तीम्) नित्य, अविनश्वर, (अदितिम्) अदीन, सदा नवीन, अखिएडत, सत्यमयी वेदवाणी अदिति को हम अपनी (अवसे) रक्षा के निमित्त (हवामहे) स्मरण करते हैं उसका मनन, निविध्यासन करते हैं।

चुत्रामाणं पृथिवीं द्यामेनेहसै खुशसीणमदिति खुप्रणीतिम् । देवीं नार्वं स्वरित्रामनागसो अस्त्रेयन्त्रीमा रुहेमा स्वस्तये ॥३॥ ४० १०।६३:१०॥ यजु० २१।६॥

भा०—उसी का वर्णन और भी करते हैं। (सुन्नामाणस्) उत्तम रीति से सब का पालन करनेवाली, (पृथिवीम्) विशाल ( धाम् ) मकान्नस्वरूप (अनेहसं) किसी प्रकार का आधात न पहुँचाने वाली, (सुन्नमीणम्) सब जीवों को सुल-न्नान्ति, न्नरण देनेवाली, (सुन्नणीतिम्) उत्तम रूप से विधान की गई या ग्रुम मार्ग में छे जाने वाली, (दैवीं) देव, ईश्वर की बनाई हुई (सु-भरिन्नाम्) उत्तम पुण्यकर्म रूप पत्वारों वाली (अस्तवन्तीम्) दोपादि खिद्रों से रहित, कभी न द्वने वाली, (नावम्) संसार को पार उतारने में समर्थ, वेदमयी या यत्तमयी ज्ञान-नौका में हम (अनागसः) निष्णाप (स्वस्तये) अपने ही उत्तम कल्याण साधन के लिए (आरुहेम) सदा चढ़ें। अर्थात् अपने जीवनों को सफल करने के लिये वेद का आश्रय जें। उसकी व्यवस्था में चर्ले।

६ — म्रावेहे गयप्लात म्रापिः । (तु०) 'अनागसम्' हति ऋ०।

स्०७।१

वाजस्य नु प्रसुवे मातर मुहीमदिति नाम वर्चसा करामहे। यस्या उपस्थ बर्व न्तरिकृ सा नः रामी बिवस थे नि :यच्छात् ॥४॥ यजु० है।५॥

भा०—( वाजस्य ) श्वन्न के ( प्रसवे ) उत्पन्न करने के कार्य में ( महीम् ) विज्ञाल, ( अदितिम् ) अखिएडत, समस्थळवाली ( महीम् ) पृथिवी को (वचसा ) वेदोपदेश के अनुसार (नाम ) ही (करामहे ) तैयार करते हैं। ( यस्याः ) जिसकी ( उपस्थे ) गोद में ( उरु ) यह विशाल ( अन्तरिक्षम् ) अन्तरिक्ष, जल, या मेघ है। (सा ) वह (नः) हमें (त्रि-वरूथम्) तीन मंजिला (शर्म) गृह (नियच्छारा) बनाने के लिए धनुकूछ हो। अध्यात्म में —वाज=ज्ञानवल के उत्पन्न करने में हम उस परम महती, अखण्ड ब्रह्मशक्ति की वाणी द्वारा स्तुति करते हैं, जिसके आश्रय पर यह विशाल अन्तरिक्ष खड़ा है। वह इमें (त्रि-वरूथं) तीनों तापों से बचाने वाला मोक्ष सुख प्रदान करे।

[ ७ ( = ) ] भारमज्ञान का उपदेश। अथर्था ऋषिः । अदितिर्देवता । आर्पी जगती । एकर्च सूक्तम् ॥

दिते: पुत्रागामदितरकारिपमचं देवानां वृहतामंनर्मणाम्। तेषां हि धार्म गभिपक्संमुद्रियं नैनान् नर्मसा पूरो अस्ति कश्चन१

भा० — मैं परमात्मा (दितेः) दिति के (पुत्राणाम्) पुत्रों के स्थान को (अदितेः) अखिरिडत, अविनाशी चितिशक्ति के पुत्र (बृह-ताम् ) बढ़े और ( अनर्भणाम् ) अव्यथित ( देवानां ) देवों अर्थात् प्राण-रूप इन्द्रिय सामध्यों के (अब अकारिपम् ) नीचे, अधीन करता हूँ।

थ -- 'यस्यामिदं विश्वं भुवनमाविवेश तस्यां नो देवः सविता धर्म साविषत्।' इति उत्तरार्धे यज् ० ॥

क्यों कि (तेपाम्) उनका (धाम) तेज (समुद्धियम्) ससुद्ध अर्थात् आत्मा से उत्पन्न होने वाला होने के कारण (गिभपक्) अति गम्भीर है। (एनान्) इनके सदश (नमसा) नमन करने वाले अन्न सामर्थ्य से युक्त (पर: कश्चन न) दूसरा कोई पदार्थ नहीं है। कश्यप की दो खियां दिति और अदिति। दिति के पुत्र देख और अदिति के पुत्र आवित्य, सुर असुर, देव दानवादि के कथानक आनंकारिक हैं। कश्यप अर्थात् सबेद्दछा ईश्वर दो शक्तियों का स्वामी है दिति का और अदिति का, जह प्रकृति का, और चिति शक्ति का। जड़-प्रकृति से अचेतन पदार्थ उत्पन्न होते हैं और चिति शक्ति जीव है। दिति=प्रकृति के पुत्र जढ़ पदार्थ=देहों को परमात्मा ने अदिति=चिति अर्थात् चेतनामय जीवों के अथीन किया।

## [ ८ ( ६ ) ] उत्तम मार्गदरीक।

उपरिवसन भ्रपि: । बृहस्पतिर्देनता । त्रिप्डप् । एकर्च स्क्तम् ॥

भद्राद्धि श्रेयः प्रेष्टि वृहस्पतिः पुर एता ते अस्तु । अथुममुस्या वरु आ पृथिव्या आरेशेशुं कृणुहि सर्ववीरम् ॥१॥

भार — हे पुरुष ! तू ( भद्रात ) शारीरिक और इहलोक के मुख से भी ( अधि ) ऊरर विद्यमान ( श्रेय: ) परम कहवाण, श्रेष्ठतम पद को ( श्र हहि ) प्राप्त हो । ( बृहस्पितः ) समस्त महान् लोकों का स्वामी, वेदवाणी का विद्वान् पथदर्शक ( ते ) तेरे ( पुरः एता अस्तु ) सामने, आगे र चलने वाला हो । वह तुझे सदा उत्तम र मार्ग दर्शावे । (अथ) और ( हमम् ) इस जीव को ( अस्याः ) इस ( पृथिच्याः ) पृथिवी के ( वरे ) उत्तम, वरण करने घोरय, श्रेष्ठ, शांतियुक्त, परम उच्च स्थान पर ( सर्व-वीरम् ) सब स्थानों में और प्रजाओं में वीर' सामध्यैवान् और ( आरे-शत्रम् ) सामध्यैवान् और ( आरे-शत्रम् ) सामध्यैवान्

[ ६ (१०) ] उत्तम मागेदर्शक, पति भौर पोलक से प्रायेना।

उपरिवस्नव ऋषिः । ऋग्वेदे देवश्रवा यामायन ऋषिः । पूषा देवता । १,२ त्रिष्टुभौ । ३ त्रिपदा आर्षी गायशी । ४ अनुष्टुष् । चतुर्ऋसं सक्तम् ॥

प्रपंथे प्रथामजनिष्ट पूषा प्रपंथे दिवः प्रपं<mark>थे पृ</mark>थिक्याः।
उम्ने अभि प्रियतमे सुधस्थे आ च पर्रा च चरीत प्रजानन् ॥१॥
॥० १०। १०॥ ६॥

मा०—(पूपा) समस्त संसार का पोषक परमात्मा (पथाम्)
समस्त मार्गों या लोकों के (प्रपथे) उत्कृष्ट, उच्चतर मार्ग में और
(दिवः प्रपथे) द्यौ=सूर्य के मार्ग में और (पृथिब्याः प्रपथे) पृथिवी
के मार्ग में (अजनिष्ट) विद्यमान है (प्रियतमे) अत्यन्त नियतम
(सधस्थे) एक ही स्थान अर्थात् आकाश में विद्यमान है द्यौ और
पृथिवी दोनों के (अभि) सन्मुख उन दोनों को (प्रजानन्) जानता
हुआ (आ च चरति परा च) उनके पास और दूर सर्वत्र व्यापक है।

पुषेमा आञ्चा अनु वेद सर्वाः सो अस्माँ अर्भयतमेन नेषत्। स्वस्तिदा आर्घृणिः सर्विवीरोप्रयुच्छन् पुर एतु प्रजानन्॥२॥ अ०१०।१०।४॥

भा०—(पूना) सबका परिपोधण करने वाला परमारमा (इमाः सर्वाः आशाः) इन सब दिशाओं को (अनु वेद) बराबर जानता है। अतः (सः) वह (अस्मान्) हमें (अभयतमेन) सबसे अधिक भय रहित, कल्याणकारी मार्ग से (नेपस्) लेजाय। वह परमारमा (स्व-स्तिदाः) सब प्रकार कल्याणमय पदार्थों का देने वाला (आधृणिः) सब प्रकार से प्रकाशमान (सर्वचीरः) सब स्थानों में और सब से अधिक वीर, वीर्यवान्, सामर्थ्यवान्, (प्रजानन्) सब बातों का जानने

हारा, (अप्रयुच्छन्) कभी न प्रमाद करता हुआ (पुरः एतु) हमारे आगे र मार्गदर्शक हो।

मार्गदर्शक विद्वान् को भी इसी प्रकार का होना चाहिए। वह सब दिशाखों के देश जाने, खपने स्वामी का कल्याण करे, हृदय में वीर, ज्ञानी और प्रमाद रहित हो।

> पूष्टर तर्वं <u>घते ब्रयं न रिष्येम क</u>दा चन । स्तोतार्रस्त इह स्मोसि ॥ ३ ॥

> > ऋ०६। ५४। है।। गजु० ३४। ४१॥

भा०—हे पूषन्! सब के पिरपोपक प्रभो! (वयं) हम (तब व्रते) तेरे उपासना-कार्य में (कदा चन) कभी (न) न (रिप्येम) विनष्ट हों। हम (इह) यहां (ते) तेरे सदा (स्तोतारः) सत्य गुणों का वर्णन करते (स्मिस) रहें।

> परि पूषा प्रस्ताद्धस्तं दधातु दक्षिणम् । पुननो नुष्टमाजतु सं नुष्टनं गमेमहि ॥ ४ ॥

> > 羽の引きが1201

भा०—( पृषा ) परिपोषक परमात्मा (परस्तात् ) दूर दूर तक ( दिल्णम् ) कार्यकुशल या दाय हाथ के समान बलवान् ( हस्तं ) अपना हाथ अर्थात् सहारा (परिदधातु ) हमें दे। जिससे हम सब ऐश्वर्य शास करें श्रीर (नः ) हमारा (नष्टं ) विनष्ट पदार्थ (नः ) हमें ( पुनः ) फिर ( आजतु ) शास हो। हम ( नष्टं न ) विनष्ट पदार्थ से पुनः ( सं गमेमिहि ) संगति लाभ करें।

पूपादेवताक मन्त्रों का अर्थ हमने परमाश्म-परक किया है। परन्तु पूपा विशां विट्पतिः ॥ तै० २ । १ । ७ ४।। पूषा वै पथीनामधिपतिः ।

२-( प्र॰ ) 'पुरस्तात्' इति ऋ ।

शिव १३।४।१।१४॥ (पूपा भगं भगपतिः । शव ११ । ४ । ३ । १४॥ पथ्या पूजाः पत्नी गोव उठ २ । ९ ॥ योषा वै सरस्वती वृषा पूषा ॥ शव २ । ४ । ११ ॥ पूषा भागतुष्यः अशनं पाणिभ्यामुपनिषाता । शव । ११ । ११ ॥ पूषा भागतुष्यः अशनं पाणिभ्यामुपनिषाता । शव । ११ । १ । १७ इत्यादि प्रमाणों से राजा, राष्ट्र के सब मार्गी पर चुंगी संग्रह करनेवाला, राष्ट्र का अधिकारी, खज़ानची, अञ्चपति, गृहपति श्रीर राष्ट्र के कर का संग्रह करनेवाला अध्यक्ष ये भी 'पूषा' कहाते हैं।

# [ १० (११ )] सरम्बनी की उपासना ।

शौनक ऋषिः । ऋग्वेदे दीर्वतमा ऋषिः । सरस्वती देवता । त्रिष्टुप् । एकचै सक्तम ।

यस्ते स्तनः शशयुर्वा मयाभूषः सुरन्युः सुहन्ने यः सुदन्नः। यन् विश्वा पुष्यस्मि वायीणि सरस्वति तमिह धातने कः ॥१॥ कः १। ६४। ४६ ॥ वज् ०३ । १॥

भा०—है (सरस्वति) वेदमातः ! गुरो ! (यः) जो (ते) तेरा (स्तनः) मातृश्तनवत् मधुर शब्दमय उपदेश (श्रश्युः) अत्यन्त शान्तिदायक, अथवा अतिगृह ग्रहस्यमय है, (यः मयोभूः) जो सुखका उत्पत्ति स्थान है, (यः सुग्नयुः) जो मन को अस्व करने वाला है, (यः सुहवः) जो उत्तम रीति से स्मरण करने योग्य और (सुद्यः) उत्तम ज्ञान दाता है, (येन) जिससे त् (विश्वा वार्याणि) समस्त वरण करने योग्य उत्तम ज्ञानों को माता के समान (पुष्यमि) पुष्ट करती है। हे सरस्वति ! वेदमातः ! (तम्) उप स्तन श्र्यात् शब्दमय उपदेश को (इह) इस लोक में या इस गुरुगृह में (धातवे) हमें ज्ञान-रस पान करने के लिये (कः) हमारे प्रति उपदेश कर।



### [ ११ ( १२ ) ] सरस्वती की उपासना ।

द्योनक ऋषिः । सरस्वती देवता । पर्जन्य इति साथणः । त्रिष्टुप । एकर्च सक्तम् ।

यस्ते पृथु स्तनयुत्नुर्य ऋष्यो दैवः केतुर्विश्वमाभूषत्विदम्। मा नी वधीर्षिद्यता देव सुस्यं मोत वर्धा रुद्दिमभिः सूर्यस्य ॥१॥

भा०-हे सरस्वति ! (यः ) जो (ते ) तेरा (पृथुः ) अति विस्तृत ( स्तनियत्नुः ) गर्जनशील शौर जो ( ऋष्वः ) हिंसा-जनक आधातकारी (दैवः ) प्रकाशमान (केतु: ) ध्वजा के समान विद्युत् श्रीर सूर्य (इदम् ) इस समस्त (विश्वम् ) संसार को ( आ-भूषति ) सुराभित करता है, हे देव ! तू उस (विद्युता) विशेष दीवियुक्त विद्युत्-वज्र से (नः) हमें (मा वधीः) मत मार । (उत) श्रीर उससे (सस्यं मा वधीः) हमारे खेत के धान को भी मत मार श्रीर इसी प्रकार (सूर्यस्य रश्मिभिः ) सूर्य की तीव किरणों से भी इमें न मार और हमारे धान्यों, खेतियों की न मार । पुरुषों को 'सन्-स्टोक' न हो श्रीर खेती सुख न जाय।

यत् स्फूर्जयन् वाचिमव वदन् दहति तदस्य अग्नेः सारस्वतं रूपम्॥ ऐ<mark>०३ । ४ ॥ सरस्वतीति तद् द्वितीयं वज्ररूपम् ॥ कौ०१२ । २१ ।</mark> मे<mark>चका गर्जन और विद्युद्</mark>विलास यह भी अग्नि का 'सारस्वत रूप' है सरस्वती वज्रका द्वितीय रूप है। राष्ट् पक्षमें राजा, राजदण्ड, राज-इयवस्था कान्न आदि सरस्वती-वज्र के प्रतिनिधि हैं।

#### -

[ १२ ( १३ ) ] समा समिति बनाने का उपदेश। द्यौनक ऋषिः । सभा देवता । १, २ सर्स्वती । ३ इन्द्रः । ४ मन्त्रोक्तं मनो देवता । अनुष्टुप्छन्दः । चतृर्ऋचं सुक्तम् ।

सुभा च मा समितिआवतां प्रजापति हुंहितरौ संविद्याने ।

येना संगच्छा उप मा स शिद्याचार वदानि पितरः सङ्गतेषु ॥१॥

भा०—( सभा च ) सभा जिसमें सब समान हैसियत या पदके होकर विराजें और (समितिः च) जिसमें समस्त प्रजाएं एकत्र हों अर्थात एक पदाधिकारियों की सभा दूसरी प्रजान्नों के प्रतिनिधियों की समिति ये दोनों (प्रजापतेः दुद्दितरी) प्रजा के स्वामी राजा की दुहिता कन्या के समान हितकारिणी होकर भी अपना हित स्वयं निर्णय करती श्रीर अपना लाभ सम्पत्ति, भोग यश आदि प्रकापनि राजा को ही देती हैं । वे दोनों (संविदाने) परस्पर ऐकमत्य करके (मा) मुझ राजा का (अवतां) पालन करें। और हे समासद् विहान् पुरुषो ! में (येन) आप लोगों में से जिस किसी से (सम्गच्छें) भिलकर वार्तालाप करूं या सलाह लूं (सः) वही (मा) मुझको (उप शिक्षात्) मेरे समीप आकर मुझे अपने विभाग का ज्ञान पास कराए, मुझे सिखावे अथवा मुझे मेरे राज्यकार्य करने में समर्थ करे, मुझे सहायता दे। हे (पितरः) विद्वान् पुरुषो ! राष्ट्र के पालन करने वालो ! आप लोग ही वास्तव में राष्ट्र के पिता हों, आप ( संगर तेषु) जब एकत्र हों तो आप लोगों के बीच में (चारु बदानि) में उत्तम प्रकार से अपना अभिप्राय प्रकट करूं। आप मित्रभाव से <mark>मेरे</mark> संग रहें. कुतिल भाव से वर्ताव न करें। राजसभा और प्रजा की प्रति-निधि सभा दोनों के सदस्य राजा को राजकार्य में सहायता करें। उसे राज्य संचालन में समर्थ करें । उसे मार्ग दिखलावें और राजा अपने सब अभिप्राय स्पष्ट रूप से प्रथम समिति अधिकारी सभा ( State council) और प्रजा प्रतिनिधि सभा (Legislative) के समक्ष रक्खें और ये सब उस पर विचार करतें कि राजा के मन्तव्य किस ग्रंश

तक प्रजा के लाभकारी और क्रियात्मक हो सकते हैं, उनसे क्या हानि लाभ सम्भव है इत्यादि।

मनु प्रोक्त ज्यवरा परिषत् आदि का मुळ यही सभा है। इस स्थल पर मनु की उस ब्यवस्था को देख लेना चाहिए। सभाओं और समि-तियों का वर्णन प्राचीन काल के साहित्य में वहत है। प्रजाओं के विवाद निर्णयार्थ भी सभा, समिति को रचना आवश्यक है।

> विद्य ते सभे नाम नारिष्टा नाम वा असि। ये ते के च सभासद्स्ते में सन्तु सर्वाचसः ॥ २ ॥

भा॰-( हे समे ) सभास्थ पुरुषो ! आप लोगों की यह सभा है इसके ( नाम ) नमाने के बल अर्थात् दूसरों पर बल डालकर अपनी बात स्वीकार करा लेने के बल को इम (विद्य ) जानें। हे सभे ! सभास्य पुरुषो ! यह सभा ( नरिष्टा नाम वा असि ) नरिष्टा या अहिं-सिता, कभी भी न दबने वाली है, इसकी आज्ञा का उल्लंघन नहीं किया जा सकता। इसिलिये इस सभा के बीच में (ये के च) जो कोई भी (सभासदः) सभासद्, विद्वान् पुरुष विराजमान हैं (ते) वे सब ( मे ) मुझ, मुख्य सभापति या प्रधान या राजा या राज-प्रति-निधि के साथ ( स-वाचसः ) समान वचन, होकर, एक वाणी होकर ( सन्तु ) रहें । जिससे एक मन होकर बलपूर्वक अपना कार्य करें । सभा एकमत होकर सभापति को अपना वक्तव्य कहे और वह निश्चय बलपूर्वक कार्य में लाया जाय।

एषामुद्दं समासीनानां वची विकानमा देदे। अस्याः सर्वस्याः संसद्ो मार्मिन्द्र भगिर्न कुणु ॥ ३॥

भा॰—( एषाम् ) इन ( सम् आसीनानाम् ) एकत्र होकर सभा हीं विराजमान विद्वान् पुरुषों, पदाधिकारियों, एवं प्रजा के प्रतिनिधियों के (वि-ज्ञानम्) विशेष ज्ञान और (वर्षः) बलको (अहम्) में उनकी सम्मति लेकर (आ दृदे) स्वयं प्राप्त करता हूं। हे (इन्ह्र) परमैश्वर्यवान् राजन् प्रभो! (अस्याः सर्वस्याः) इस समस्त (सं-सर्दः) सभा के (भगिनम्) ऐश्वर्यं का स्वामी (माम्) मुझे (इन्छु) बना।

यद् चो मनुः परागतं यद् बुद्धमिह बेह वो । तद् बु आ वर्तयामासि मधि वो रमतां मनः ॥ ४॥

भा०—सभापति या वक्का, सभासदों के प्रति कहे कि हे सभासद्
महानुभावो! (वः) आप लोगों का (यद्) जो (मनः) मन
(परागतम्) कहीं अन्यत्र गया है या (यद्) जो मन (इह वा इह वा)
अमुक २ विषय में (बद्धम्) लगा है, (वः) आपके (तद्) उस
चित्त को में (आ वर्त्तयामित) पुनः २ जौटा लेता हूँ, अपनी तरफ
खेंचता हूँ, आपका वह (मनः) मन (मिय रमताम्) मेरे ऊपर,
मेरी कही बात में लगे, आप मेरे वचनों पर विचार की जिये।

---

### [ १३ (१४)] शत्रु के दमन की साधना।

हिनो वचीं हर्त्तकामोऽथर्वा ऋषिः । सोमो देवता । अनुष्टुप् छन्दः । द्रयृचं सक्तम् ।

यथा सूर्यो नंत्रजाणामुद्यंस्तेजीस्याद्दे। एवा स्त्रीणां च पुंसां च द्विष्तां वच्चे आ देदे॥ १॥

भाव — शञ्च व्यक्ति चाहे पुरुष हो चाहे ज्ञी, वह उनको अपने सामध्ये से दबाने के लिये अपनी आत्मा की शक्ति इन विचारों से बढ़ावे। (यथा) जिस प्रकार (सूर्यः) सूर्यं (उद्यन् ) उद्य होता हुआ (नक्षत्राणाम्) नक्षत्रों, तारों के (तेजांसि) प्रकाशों को (आ ददे ) अपने में मिला कर लुस कर लेता है । ( एवा ) उसी प्रकार ( द्विपताम् ) द्वेष करने वाली ( स्त्रीणाम् ) खियों, ( पुंक्षाम् च ) और हेपी पुरुषों के (वर्चः) तेज को में (आ ददे) दवा लूं, अपने में मिलालं। अपने से अधिक उनको न चमकने देकर स्वयं अधिक उउनवल की तिवाला हो ऊँ।

यावन्तो मा सपरनामायन्तं प्रतिषद्यंयः। दुद्यन्तसूर्य इव सुप्तानां द्विषुतां वर्ध आ देरे ॥ २ ॥

भा०—(स.परनानाम्) शत्रुओं में से (यावन्तः) जितने आप लोग (मां) मुझ को (आयन्तम्) अपने प्रति आते हुए (प्रति-पद्यथ ) अपने से प्रतिकृष्ठ देख रहे हैं, ( सुप्तानां ) भोते हुए पुरुषों के तेज को ( उत्-यन् सूयेः इव ) जिस प्रकार उदय होता हुआ सूर्य हर लेता है उसी प्रकार ( द्विपतां ) द्वेष करने वाले आप लोगों के (वर्चः) तेज, वीर्थ, बल, यश, प्रताप को (आ ददे) में हर लूं। सूर्योदय के बाद तक सोने वाले आलसी पुरुषों का वीर्य, बल, तेज सीण हो जाता है इसिछिये तेजस्वी होने के लिये सूर्योदय के पूर्व ही उठना चाहिये।

॥ इति प्रथमोऽनुवाक: ॥

[तत्र त्रयोदश स्तानि भ्रवशाष्टाविंशति: ]



[ १४ (१५ ) ] ईश्वर की उपासना ।

व्यथनी ऋषिः । सविता । १, २ वानुष्टुप् इन्दः । ३ त्रिष्टुप् । चतुर्ऋवं स्कम् ।

<sup>(</sup> १४)--"मतिं कविम्" शति यजुः ।

अभि त्यं देवं सीवतारमोण्योः कविकतुम्। अचौमि सुत्यसेवं रत्नुधामुभिष्रियं मृतिम्॥१॥

यजु**० ४। ५**। प्र० द्वि०॥

भा०—में ( ओखोः ) रक्षा करने वाले माता पिताओं और संसार के रक्षक सूर्य और पृथिवी दोनों के ( सवितारं ) प्रेरक और उत्पादक, ( किव कतुम् ) क्रान्तदर्शी ज्ञानवाले अथवा क्रान्तदर्शी मेधावी लोगों के ज्ञान से पहले सर्वातिशायी ज्ञान से सम्पन्न, तथा ( सत्य-सवं ) सत्य अर्थाद् सत् प्रकृति से उत्पन्न समस्त जगत् को उत्पन्न करने वाले, ( रत्नधाम् ) रमण करने योग्य समस्त ज्ञान का एवं रमखीय जीवन में आनन्दजनक पदार्थी और सूर्य आदि लोकों को धारण पोपण करने वाले, ( प्रियं ) सब को प्रसन्न करने वाले, प्यारे ( मितम् ) सब को मानने या मनन करने योग्य ( त्यं देवं ) उस प्रकाशमय अथवा परम देव की ( अभि अर्चामि ) सदा उपासना करूं, उसे प्राप्त करूं ।

कुर्ध्वा यस्यामित्रभा अदिद्युतत् सर्वीमिन । द्विरेण्यपाणिराभिमीत सुक्रतुः कृपात् स्वः ॥ २ ॥

यजः ४ । २५ तृ० च०

भा०—( यस्य ) जिस परमदेव की ( मितः ) अपरिभित आत्मधाकिमयी ( भा: ) कान्ति ( सवीमित ) उसके चलाये इस जगत में
( ऊर्ध्वा ) सब से ऊंची, सब पर अधिष्ठात्री होकर ( अदिशुतत् )
प्रकाशमान है वह (हिरण्य-पाणिः ) सब को प्रकाश देने वाला, या
प्रकाशमान पिण्डों, सूर्य आदि लोकों को भी अपने हाथ में रखने वाला,
( सुक्रतः ) सब से उत्तम ज्ञानवान्, शिल्पी ( कृपात् ) अपने सामर्थ्य
से ही ( स्व: ) इस सूर्य स्वरूप नक्षत्र संसार को ( अभिमित )
धनाता है।

१--सवैर्मन्तव्यम् इति खांचणः । मन्नयांग्यमिति महीधरः ।

साबुधि देव प्रथमायं पित्रे वृष्मीणमस्मै विदेमाणमस्मै । अधास्मभ्यं सवितुर्वायाणि दिवोदिव आ सुवा भूरिं पुरवः॥३॥ उत्तरार्धः २०३। ५६। प्र० दि०॥

भा०—हे (देव) परमात्मन् ! प्रकाशस्वरूप देव! तू (प्रथमाय) सब से प्रथम, सर्वश्रेष्ठ (पित्रे) पिता अर्थात् सब प्राणों के पालक जीवात्मा के लिये ही (सावीः) ये सब पदार्थ उत्पन्न करता है। और (अस्मै) इस जीव के लिये तू ही (वन्माणम्) वर्ण, देह या भोग सामर्थ्य और (अस्मै) इस जीव के लिये ही तू (वित्माणम्) सब पदार्थी से अधिक श्रेष्ठता भी प्रदान करता है। (अथ) इसी प्रकार तू (अस्मभ्यं) इम जीवों के लिये हे (सवितः) सर्वोत्पादक प्रभो! (वार्याणि) सब अभिलाषा करने योग्य उत्तम पदार्थ धन श्रीर (भूरि) बहुत से (पश्वः) पश्चसमूह वा इन्द्रियगण (दिवः दिवः) दिनों दिन (आ सुव) प्रदान कर।

दर्मुना देवः संविता वरेष्यो दध्द् रत्नं दर्स <u>षित्रभ्य श्रार्य</u>ूषि । पिबात् सोमं मुमदंदेनमिष्ठे परिज्ना चित्क्रमते अस्य धर्मणि॥४॥

भा०—(देवः) प्रकाशमान (सिवता) समका प्रेरक और उत्पा-दक और सर्वेंडवर्षवान् (वरेण्यः) और सम को वरण करने योग्य, सबका प्रिय प्रभु (दमूनाः) सबको उनके अभिलिषत पदार्थों का प्रदान करता है। वह ही (पितृभ्यः) देह, इन्द्रिय मन और अपनी प्रजा, गृह आदि के पालन करने वाले जीवों को (रत्नं) उन के रमण करने योग्य कर्म फल (दस्रं) ज्ञान और (आयृषि) दीर्घ जीवन (द्धात्) प्रदान करता है। (अस्य) इस साक्षात् प्रभु की (धर्मणि) धारण ध्यवस्था में रहकर यह जीव (सोमं पिबात्) सोम-स्वरूप परमानन्द रस का पान करता है और वह आनन्द रस (एनं) इस जीव को (ममदत्) मस्त कर देता है, अपने में मम और मत्त कर खेता है, झौर वह जीव (परि-उमा) सर्वत्र गतिमान्, सर्वामुख्यन हो कर (इष्टे चिन्) उस परम पूज्य, इष्ट, उपास्य प्रभु को (क्रमते) प्राप्त करता, उसमें लीन हो जाता है।

----

### [१५ (१६)] ईश्वर की उपासना।

मृगुर्केषः । सिवता देवता । त्रिष्टुप् । एकचं सक्तम् ॥ तां सिवितः सुत्यसेवां सुचित्रामाहं वृणे सुमूर्ति विश्ववाराम् । यामस्य कण्वो अदुहृत् प्रपीनां सुहस्रधारां मिह्यो भगाय॥१॥ यज् १७ । ७४॥

मा०—हे (सिवतः) सब के उत्पादक प्रेरक प्रभो! ( अहम् )
में (सस्य सवाम्) सत्य पदार्थों और ज्ञानों को उत्पन्न करने वाली
(सु चित्राम्) श्वति अद्भुत या श्रति पूजनीय, (विश्व-वाराम्) समस्त
संसार की रक्षा करने बाली (तां) उस परम (सु-मितम्) उत्तम
रीति से मनन करने योग्य, दिव्य शक्ति की (आ वृणे) साक्षात् स्तुति
करता हूँ (शस्य) इसकी (याम्) जिस्न दिव्य शक्ति को (सहस्रधाराम्) जो कि सहस्रों लोकों या समस्त विश्व को धारण करने वाली
है (प्रपीनां) और जो श्रति पृष्ट गौ के समान श्रानन्द्-रस का पान
कराने वाली है (भगाय) अपने ऐश्वर्यशील श्रात्मसम्पत् को प्राप्त
करने के लिए (मिह्नः) महा (कणवः) ज्ञानी पुरुष (श्रदृहत्)
प्राप्त करता है।

[ १६ (१७) ] सीभाग्य की प्रोधना । भगुर्श्वापः । सनिता देवता । त्रिष्ट्वप् । पक्षचं एक्तम् ॥

<sup>[</sup> १६ ] ( तृ० ) 'सन्तराम्' इति यजु० । .

वृहंस्पते सर्वितर्वर्धयैनं ज्योतयैनं मह्ते सौर्भगाय। संशितं चित् सन्तरं सं शिशाधि विश्वं एन्मर्नु मदन्तु देवाः॥१॥ यज् २७। = ॥

भा०—हे ( बृहस्पते ) बृहती, वेदवाणी और बृहत्=विशास लोकों के स्वामिन्! (सिवतः ) सर्वोत्पादक परमेश्वर एवं आचार्य (एनं ) हस अती अहाचारी पुरुष की आत्मा को (वर्धय) बढ़ा, शक्किशाली बना और (एनं ) हसे आत्मा को (महते ) बढ़े (सौभगाय) सौभगाय, कात्मसम्पत्ति और विद्यासम्पत् प्राप्त करने के लिए (ज्योतय) ज्ञान से प्रकाशित कर। और (संवितं ) अच्छी प्रकार तपस्या से सम्पन्न हस अह्याचारी तपस्थी पुरुष को (संतरं चित्) खूब ही अच्छी प्रकार (संशिशाधि) शासन कर, शिक्षा दे। जिससे (विश्व) समस्त (देवाः) ज्ञानी, बिद्वान् पुरुष (एनम् ) इस बिद्वान् अह्याचारी को देख कर (अनु मदन्तु ) इसकी सफलता पर प्रसन्न हों। राजा अपने राष्ट्र में बिद्वानों को हस प्रकार का आदेश करे। पिता, आचार्य से पुत्र के लिये प्रार्थना करे। आवार्य अपने शिष्य और यजमान के बिये ईश्वर से इसी प्रकार की प्रार्थना करे। इस प्रकार यह मन्त्र उभय-पक्ष में लगता है।

[१७ (१८)] ईश्वर से ऐश्वर्य की प्रार्थना।
मृगुर्फिषः। धाता सिवता देवता। १ त्रिपदा लागी गायत्री। २ अनुष्टुप्।
३, ४ त्रिष्टुभौ। चतुर्क्यचं सक्तम्॥

धाता देधातु नो र्यिमीशन्ति जर्गतस्पतिः। स नः पूर्णेनं यञ्चतु ॥१॥

भा०—( धाता ) सब का धारण और पोषण करनेवाला, (जगतः पतिः ) समस्त जगत् का पाछक, ( ईशानः ) सब का स्वामी, ईश्वर

(नः) हमें (रियम्) ऐश्वर्य, यश श्रीर बल (द्धातु) प्रदान करे। श्रीर (सः) वह (नः) हमें (पूर्णेन) हमारी पूर्ण शक्ति और साधना के अनुसार (यच्छतु) हमें बल और धन प्रदान करे। ईश्वर हमें जितना हम प्राप्त कर सकें, रख सकें, उतना हमें दे।

> ष्टाता देधातु दाशुषे प्राची जीवातुमाहीताम् । वृयं देवस्यं धीमहि सुमृति विश्वराधिसः ॥ २ ॥

भा०—(धाता) सब का धारणकर्ता, पालक, पोषक प्रशु (दाग्रुषे) अपने को समर्पण करने वाले अथवा सब को दान करनेवाले जीव के लिये (प्राचीम्) अति उत्तम रीति से प्राप्त होनेवाली (अबि-ताम्) अक्षय (जीवातुम्) जीवन शक्ति को (दधातु) दे। (वयं) हम (विश्व-राधसः) समस्त धनों के स्वामी (देवस्य) प्रकाशस्वरूप, प्रशु, देव की (सुमतिम्) उत्तम मनम करने योग्य शक्ति का (भीमहि) ध्यान करते हैं।

<mark>धाता विश्वा वार्यी दघातु प्रजाकोमाय द्वाशुषे दुरोणे ।</mark> तस्मै देवा अमृतुं सं व्ययन्तु विद्वे द्वेवा अदितिः सजोषाः॥३॥

भा०—(धाता) पोषकः पाछक प्रभु (प्रजानकामाय दाशुषे)
प्रजा की अभिलाषा करने वाले दानी गृहपति की (दुरोणे) उसके
वर में (विश्वा वार्या) समस्त प्राप्त करने योग्य आवश्यक धन धान्य
आदि पदार्थी का (दधातु) प्रदान करे। (विश्वे देवाः) समस्त देवः
विद्वान् गणः (स-जोषाः) श्रीर प्रेम से युक्त स्नेही, (अदितिः) अखण्ड
धाक्तिशाली माता ये सब (देवाः) दिश्यगुर्योवाली व्यक्तियां (तस्मै)
उसके लिये (असृतं) अमृत, आत्म-शक्ति, जीवन-शक्ति का (सं

भाता रातिः संचितेदं जुषन्तां प्रजापंतिर्निधिपंतिनीं अग्निः। स्वष्टा विष्णुः प्रजयां संरराणो यर्जमानाय द्वविणं दधातु ॥४॥ यज्ञ ८।१७॥

भा०—(धाता) वह प्रभु सब का खष्टा, धारक और पालक, (रातिः) सब श्रेय कल्याणकारी पदार्थों ज्ञांन और बल का देने वाला, (सिवता) और सब का प्रेरक, सब का आज्ञापक है। वहीं (प्रजा-पितः) प्रजा का पालक (निध-पितः) ज्ञान की निधि, भण्डार और धनों के भण्डारों का स्वामी और (अिनः) प्रकाशस्वरूप है। उसी के भिन्न २ गुणों और कर्त्तव्यों का पालन करने वाले अधिकारीवर्ग भी राष्ट्र में धाता, राति=दानाध्यक्ष, सिवता, प्रजापित, निधिपित और अग्नि आदि पदाधिकारी नियत हों, वे अपने को राजा का स्वरूप जानकर (नः) हमारे (इदं) हस प्रजाधन की ईश्वर के समान (जुण्डतां) प्रेम से रक्षा करें। (विष्णुः) व्यापक परमेश्वर के समान राज्य का कर्त्ता धंर्ता (त्वष्टा) राजा, (प्रजया) अपनी प्रजा के साथ (सं-रराणः) आनन्दपूर्वक जीवन व्यतीत करता हुआ, (यजमानाय) ईश्वर के उपासक, दाता और शुभ कर्म के कर्त्ता उत्तम पुरुष को (द्विणं दधातु) सब प्रकार द्वय रखने की शिक्क दे। जो उसके द्वय की रक्षा करे, उसकी द्वय सोंपे।

इन मन्त्रों के आधार पर राजा को ईश्वर का प्रतिनिधि स्मृतिकारों ने कहा है। जिस प्रकार ईश्वर के निमित्त त्याग करने और उसकी पूजा

४—( द्वि० ) 'निधिपावेदेवोऽग्निः' । इति यजुः । 'वरुणो मित्रो अग्निः' ( तृ० ) 'विष्णुस्त्वष्टा' इति मै० सं० ( तृ० ) 'रराणाः' ( च० ) 'दधात' इति यजुः ।

करने वाळा यजमान है इसी प्रकार राजा के निभित्त कर देने वाळा उसको अपना राजा मानकर आदर दिखाने वाळा प्रजा का प्रत्येक पुरुष यजमान है। राजा उसके धन की रक्षा करे।

#### 

### [ १८ (१६)] अन्न की प्रार्थना i

अधर्का आदिः । पृथिवी पर्जन्यश्च देवते । चतुष्पाद् भुरिगुष्णिक् । २ तिष्डुप्।

द्रयृचं सक्तम् ॥

प्र नेमस्व पृथिवि भिन्द्री दें दिव्यं नर्भः। उद्गः दिव्यस्य नो धातुरीशानो वि ष्या दतिम् ॥१॥

भा०—हे (पृथिवी) पृथिवी मातः ! तू (प्र नभस्व) खूब अच्छी रीति से इळ आदि साधनों से खिएडत की जावे। हे (धातः) है श्वर! (ईशानः) तू सामर्थ्यवान् विद्युत् रूप होकर (इदं) इस (दिव्यम्) दिव्य गुणवाले (नभः) मेघ को (भिन्धि) खिएडत कर और (दिव्यस्य) दिव्य (उद्गः) जल के भरे (दित्यम्) बढ़े भारी कुप्पे अर्थात् मेघ को (वि स्य) खोल दे।

न बंस्तेतापु न हिमो जंघानु प्र नमतां पृथिवी जीरदोनुः। आपश्चिद्समै घृतमित् क्षेरेन्ति यत्र सोमः सदुमित् यत्र भुद्रम्॥२

भा०—( घन् ) घास या ग्रीष्मकाल का प्रचण्ड सूर्य ( न तताप )
भूमि को जब अधिक न तपा रहा हो और जब ( हिमः ) हिम, पाला,
अति शीत भी ( न जघान ) पीड़ित न करे तब ( पृथिवी ) यह पृथिवी
चेत्रभूमि ( जीरदानुः ) जीवनप्रद, अज का प्रदान करने घोग्य होकर
( प्र नभताम् ) अच्छी रूप से तैयार की जाय और तभी ( आपः )
जलधाराएं ( चित् ) भी ( अस्मै ) इस भूमिपति या चेत्रपाल के लिए

( घृतम् ) घी या आयु श्रीर वलपद अन्न जल ही मानो (क्षरन्ति) बहाते हैं। ठीक भी है क्योंकि ( यत्र ) जहां ( सोमः ) सोम, जल वर्षाने वाला मेच बस्साता है ( तत्र ) वहां ( सदम् इत् ) सदा ही ( भदम् ) सुख, क्रयाण और सुभिक्ष रहा करता है।

# [ १६ २० ] प्रनापति से पुष्टि की पार्थना ।

व्या ऋषिः । प्रजापतिदेवता । जगती छन्दः । एकर्च सक्तम् ॥ प्रजापतिजीनयति प्रजा हमा धाता देधातु सुमनस्यमानः । धुं जानानाः संमनसः सयौनयो मयि पुष्टं पुष्ट्रपतिदेधातु ॥१॥

भा०—( प्रजापितः ) प्रजाशों का पालक परसेश्वर ( हमाः प्रजाः ) इन प्रजाशों को ( जनयित ) प्रथम उत्पन्न करता है। श्रीर फिर ( सुमनस्यमानः ) उन सबके प्रति उत्तम कल्याणमय चित्त होकर वही प्रजापित उनका ( श्वाता ) श्वारण और पोषण करने वाला होकर ( हमाः ) इन प्रजाशों को ( द्वातु ) पुष्ट करता है वे प्रजाएं ( स-योनयः ) जो कि एक ही सूल स्थान अर्थात् परमातमा से उत्पन्न हुई हैं वे ( सं-जानानाः ) सम्यक् ज्ञान से सम्पन्न श्रीर ( सं मनसः ) एक ही चित्त वाली हों। ( पुष्ट-पितः ) पोषण क्रिया का स्वामी परमेश्वर ( मिम ) मुझ में अर्थात् प्रत्येक प्रजाजन में ( पुष्टं ) पुष्ट ( द्वातु ) दे।



## [ २०] 'द्यनुमति' नाम सभा का वर्णन ।

अधर्वा ऋषिः । अनुमतिदेवता । १, २ अनुष्टुप् । ३ त्रिष्टुप् । ४ भुरिक् । ४,६ अतिशकरगर्भा अनुष्टुप् । षडर्च सक्तम् ॥

### अन्वद्य नोर्नुमतिर्युक्षं देवेषु मन्यताम् । स्राप्तिर्श्यं हृज्यवाहंनो भवतां दासुषे मर्म ॥ १ ॥

यजु० ३४ । ९ ॥

भा०—(अद्य) अब, वर्चमान काल में, सदा (नः) हमारी (अनुमितः) एक दूसरे के अनुकूल हित साधना की मित या सभा (देवेषु) विद्वान् पुरुषों में (यज्ञं) परस्पर संगति और सत्कर्म अनुष्टान आदि कार्य की (अनु मन्यताम्) सदा आज्ञा दे। इस प्रकार परस्पर के हित का चिन्तन करने वाली संस्था और (हन्य-वाहनः) प्रहण करने योग्य विचारों को इम तक पहुंचाने वाला (अिंधः च) अिंध=हमारा अग्रणी, ज्ञानवान् नेता ये दोनों (मम) सेरे (दाशुषे) दानशील समाज व्यवस्था के अनुकूल अपना भाग देने वाले पुरुष के लिये (भवताम्) उपयोगी, हितकर पदार्थ प्राप्त कराने वाले होते।

अन्विद्मनुमते त्वं मंससे दो चं नस्कृषि। जुषस्व हुव्यमाहुतं प्रजां देवि ररास्व नः॥२॥

भा०—हे (अनु-मते) अनुज्ञा करनेहारी सभे ! (त्वम्) सू (इदम्) इस सब कार्य-व्यवस्था को अनु मंससे ) समाज की व्यवस्था और दित के अनुकूछ विचार करती है। भीर (नः) हमारे छिये (शंच कृषि) कल्याण श्रीर सुखदायी कार्यों को करती है। हे (देवि) विद्वानों से बनी सभे ! (आ-हुतं) हमारे दिये (हश्यम्) धन भीर अन्न आदि पदार्थ को (जुयस्व) तू प्रेमपूर्वक स्वीकार कर श्रीर (नः)

२-(प्र०) 'त्वंमन्यासे' इवि यजु०। (तृ०) 'ऋत्वे दक्षाय नः कृथि' इति यजु०।

हमें (प्रजां) उत्तम सत् प्रजा का (ररास्व) प्रदान कर। इयं वा अनु-मितः, स यत्कर्मे शक्तोति कर्जुम् यद्यिकीर्षति इयं हास्मै तदनुमन्यते। श्राठ ५ । २ । ३ । ४ ॥ इयं वा श्रमुमितः । इयमेवास्मै राज्यमनुमन्यते। ते० १ । ६ । १ । ४ –१ ॥

जो आदमी जिस प्रकार का काम करने में समर्थ हो या जो कोई
जिस काम को करना चाहता है उसे यह प्रतिनिधि सभा या लोकसभा उसकी अनुमति [अनुज्ञा=मंजूरी] देती है। 'अनुमति'
नामक लोकसभा ही इस राजा को राज्य का अधिकार प्रदान करती
है। अनुमती राकेति देवपत्न्यो इति नैक्काः। अनुमतिरनुमननाद।
निरु॰ देवत० ५।३।८॥ देवी, विद्वानों का पालन करनेवाकी सभा
अनुमति 'और' 'राका' कहाती है। इसी निरुक्त से, स्त्री भी 'अनुमति'
और 'राका' कही जाती है। पुरुष अपने सब घर के कार्य अपनी स्त्री
की अनुमति से करे। उसके पक्ष में—हे अनुमते स्त्रि! तू हमें इस
सब गृह कार्य में अनुमति दे और हमें मुख शान्ति प्रदान कर। इम
पुरुषों के प्रदान किये धन 'अन्न' वस्न आदि को स्वीकार करें और हे देवि!
उत्तम प्रजा को उत्पन्न कर। वेद की दृष्टि में देह, गृह, समाज, और
राज्य और समस्त जगत् इन पांचों की रचना, और इनके कार्य और
प्रवन्ध समान रूप से होने उचित हैं। इन सबकी रचना के सिद्धान्तों
का वर्णन भी समान शब्दों में वेद ने किया है।

अर्नु मन्यतामनुमन्यमानः प्रजावन्तं र्यिमर्त्तीयमाणम् । तस्य वृयं हेर्डसिमापि भूमसुमृडीके अस्य सुमृतौ स्योम ॥ ३॥

भा० — जो ( अनु-मन्यमानः ) सब को अनुमित देने वाला पुरुष अधिकारी है वह हमें ( अक्षीयमाणम् ) कभी न नष्ट होने वाले, ( प्रजा-वन्तम् ) प्रजा से युक्त ( रियम् ) धन, बल को प्राप्त करने

स्०२८। ४

कि लिये ( अनु=मन्यताम् ) सदा अनुमति दिया करे, इस से विपरीत हों। ( तस्य ) उस पुरुष के ( हेडासि ) कोध के पात्र ( वयं ) इम आजा जन ( मा अपि भूम ) कभी न हों। ( अस्य ) उस के ( सु-भूडीके ) सुखकर कार्य और ( सुमतौ ) उत्तम मित के अनुकूछ ( स्याम ) रहें। पूर्व मन्त्रों में 'अनुमति देवि' अर्थात् अनुज्ञापक सभा और छी का वर्णन है, इस मन्त्र में अनुज्ञापक-अधिष्ठाता सभापित और गृहस्थ के पित, पुरुष का वर्णन हैं। यजुर्वेद ( ३८।८,९) में इसी पुमान् विद्वान् सभापित का वर्णन किया गया है ( देखो महर्षि इयानन्द कृत यजुर्भाष्य )।

यत् ते नाम सुहर्वं सुप्रणाितेनुमते अनुमतं सुदानु । तेनां नो युक्कं पिपृद्धि विश्ववार रुपि नो धिद्ध सुभगे सुवीरम् ॥॥॥

भा०—उसम पत्नी से उत्तम सन्तान प्राप्त करने का उपदेश। है (सु-प्र-नीते) उत्तम रीति से गृहस्थकार्थ में प्रवृत्त (अनु-मते) पित के अनुकूल चित्तवाली खि! (यत्) क्योंकि (ते) तेरा (नाम) नाम श्रीर रूप (अनु-मतस्) अनुकूल रूप से अभिमत, (सु-दानु) उत्तम भाव प्रदान करनेवाला और (सु-हवम्) शुभ रूप से पुकारने योग्य है अथवा शुभ भाव उत्पन्न करने वाला है इसिलये हे (विश्वववारे) समस्त गुणों से सम्पन्न शुभांगि! (तेन) उस अपने शुभ रूप द्वारा (न:) हमारे (यश्चम्) शुभ, गृहस्थ यश्च को (पिपृहि) पूर्ण कर और (न:) हमें, हे (सु-भगे) सौथाग्यवित! (सु-वीरम्) उत्तम, वीर पुत्र सहित (रिप्तम्) यश और बळ (धेहि) प्रदान कर।

स्त्रियों के शुभ नाम रखने चाहिये, वे गृहस्थ के सब कार्य पूरा करें श्रोर उत्तम सन्तान उत्पन्न करें । राष्ट्रपक्ष में—अनुमति सभा, उत्तम रीति से बनाई जाए, उसके उद्देश उत्तम श्रीर नाम उत्तम हो। यज्ञ-जिसमें सब एकत्र होकर सभा के सब कार्यें। को पूर्ण करें और बीर विद्वान् यश को बढ़ावें।

एमं युक्तमनुमितिर्जगाम सुक्षेत्रतायै सुविरतायै सुजातम्। भुद्रा हार्याः प्रमतिर्वेभूव संगं यहम्वतु देवगोपा ॥ ४॥ भा०-पुन: पत्नी का ही वर्णन करते हैं। (इमम् यज्ञम् ) इस गृहस्थरूप यज्ञ को जिसमें पति और पश्नी प्रेम से संगत होते हैं, ( अनु मितिः ) अनुकूल चित्तवाली स्त्री, ( सु क्षेत्रताये ) अपने उत्तम चेत्र को सफल करने के लिये धौर (सु-वीरताये) उत्तम पुत्र उत्पन्न करने के छिए (आ जगाम ) प्राप्त हो। तभी (सु-जातम्) यह यज्ञ उत्तम रीति से सुसम्पन्न होता है। ( अस्याः ) इस स्त्री का वह गृहस्थ के सम्पादन करने का ( प्र-मतिः ) श्रेष्ठ विचार ( हि ) निश्चय से ( भद्रा बभूव ) बड़ा कल्याणकारी होता है। (सा ) वह स्त्री अवस्य (इमम्) इस ( यज्ञम् ) गृहस्थ रूप श्रेष्ठ यज्ञ की ( देवगोपा ) विद्वानों छौर राजाधिकारियों वा पतिद्वारा सुरचित रहकर (भवतु) रक्षा करे। राष्ट्रपक्ष में सभा राजा और राष्ट्र के अधिकारी कार्यकर्ताओं के लिए चेन्न तय्थार करे और उत्तम वीर कार्यकर्ता तैयार करे, उत्तम कल्याणकारी विचार और कार्ष करने की स्कीम तच्यार करे और यज्ञ=राष्ट्र की रक्षा करे।

अनुमितः सर्विमिदं बंभूव्यत् तिष्ठिति चरति यदुं च विश्वमेजिति । तस्यस्ति देवि सुमृतौ स्यामानुमते अनु हि मंसीसे नः ॥६॥

भा०—इस ईश्वरीय विराट् अनुमित का स्वरूप दर्शाते हैं—(यत्) जो (तिष्ठति) स्थिर रूप से विद्यमान है। (चरित) जो चल रहा है, गित कर रहा है, (यद् उ च विश्वम् एजति) श्रीर जो सब बुद्धि- पूर्वक चेष्टा कर रहा हैं ( सर्वम् इदम् ) यह सब ( अनु-मित: बभ्व ) 'अनुमित ही है उसी की आज्ञा से चलता और खड़ा है। हे ( देवि ) दिव्य प्रकाश और गितदायक शिक्ष ! ( तस्या: ते ) उस तेरी (सु-मतौ) शुम कल्याणकारी उत्तम मित में हम ( स्याम ) रहें। हे ( अनुमते ) सबकी आज्ञापक ( नः ) हमें भी तूही ( अनु मंससे ) सब कार्य व रने की आज्ञा देती हैं।

### [ २१ ] प्रभु की उपासना।

त्रका ऋषिः । आत्मा देवता । शकरीविराइगर्भा जगती । एकर्च एक्तम् ॥

भूमेत् विश्वे वर्चस्मा पति दिव एको विभारतिथिजनानाम

खुमेत् विद्वे वर्चसा पति दिव पको विभूरतिथिकनीनाम्। स पुट्यो नूर्वनसाविषास्त्रत्वं वेर्तिनिरनं वावृत् एक्मित् पुरु॥१॥

मा०—हे लोगो! (विश्वे) आप सब लोग (दिवः) समस्त प्रकाश और इस महान् युलोक के (पतिं) परिपालक उस प्रभु के पास (वचसा) वाणी द्वारा (सम्-एत) एकत्र होकर शरण में आश्रो। वह (एकः) एक है, (जनानाम्) समस्त जीवों श्रोर प्राणियों में (अतिथिः) स्थापक और तुम्हारा अतिथि के समान पूजनीय है। (सः) वह सबसे (पृज्ये:) पूर्व विद्यमान, सबका पितामह, उत्पादक, पुराण, आदि कारण, (नूतनम्)अपने से उत्पन्न कार्यरूप जगत् को (आ विवासत्) प्रकट करता श्रोर उसको ज्यास करता है, (तम्) उस (एकम्) एकमात्र आदिकारण को ही (पुरु) नाना प्रकार के (वर्त्तानः) मार्थ या लोक (अनु वानृते) पहुँचते हैं।

<sup>[</sup>२१] १-'समेत विश्वा ओजसा' (द्वि०) 'य एक इद् भूरति-' (तृ०) नूतनम् जीगिवम्' (च०) 'वत्तीनीर-'। पुरु इति पदं नाहित साम•।

### [ २२ (२३) ] ज्ञानदाता ईश्वर ।

नक्षा ऋषिः । मन्त्रोक्ता वध्नो देवता । १ द्विपदैकावसाना विराद् गायणी । २ त्रिपाद् अनुष्टुप् । द्वशृचं स्क्तम् ॥

श्चयं सुद्दस्त्रमा नी ह्यो क्वीनां मृतिज्योंतिविधर्मणि ॥ १ ॥ साम ०१। ४४=॥

भा०—(सहस्रम्) सहस्र=बलवान् सर्वशक्तिमान्. (मितः) मननयोग्य मिति, विचार=ज्ञानस्वरूप (अयं) यह परमेश्वर (विधर्मेश्वि इयोतिः) विशेष धर्म वाले आत्मा में ज्योति रूप से प्रकाशमान होकर (नः) हमें (कवीनां) क्रान्तदर्शी ऋषियों को (दशे आ) साक्षात् होता है, उनको ज्ञान प्रदान करता है।

ब्रध्नः सुमीचरिषसुः समैरयन् ।

अरेप्रसः सर्वेतसः स्वधरे मन्युमत्तमाश्चिते गोः ॥२॥

भा०— मूर्य जिस पकार अपनी प्रातःकालीन स्वच्छ, उत्तम कांति

युक्त दिन को प्रकाशित करने वाली उपाओं को प्रतिदिन पेरित करता

है उसी प्रकार आत्मा भी अपनी दीप्तियुक्त, निष्पाप, ज्ञानमय, दीप्तियुक्त

इयोतिष्मती प्रज्ञाभों के: प्रेरित करता है। जिस प्रकार (अध्वः) सूर्य

(अरेपसः) मज़, दोष से रहित (स- चेतसः) ज्ञानोत्पादन करने

वाली, मनोहर (स्व-सरे मन्युमत्-तमाः) दिन के समय अति प्रकाश
मय (समीचीः) उत्तम सुहावनी (उपसः) उपाओं को (गोः चिते)

जंगम पृथिवी के पदार्थ दर्शाने के लिये (सम्-ऐरयन्) उत्तम रीति से

प्रकट करता है उसी प्रकार (अध्वः) प्राण, इन्द्रिय और मन को

<sup>[</sup>२२] १-( प्र० ) 'क्षान्वीदृशः' ( च० ) 'विधमें' इति साम० । २-'मन्युमन्तश्चितागोः' इति साम० ।

एकत्र यांघने वाला ध्यानयद्ध योगी (गोः चिते) सर्व प्रेरक, परम प्रभु के दर्शन के लिये (स्व-सरे) अपने में व्यापक प्रभु में (मन्युमत् तमाः) अति मननशील (अरेपसः) पाप, मल, विचेप से रहित (स-चेतसः) ज्ञान धौर चितिशक्ति से सम्पन्न (समीचीः) उत्तम रीति से आध्मा को प्राप्त होने वाली (उपसः) पाप या तामस आवरण को जला देने वाली, विशोका ज्योतिष्मती प्रज्ञाओं को (सम् ऐरयन्) उत्तम रीति से प्रेरित करता है।

॥ इचि दितीयोऽनुवाकः ॥

[ तत्र स्कानि नव, श्रवध हार्विशितः ]

ecil you

# [ २३ (२४) ] बुरे विचार भीर बुरे भाचार का त्याग ।

यम ऋषिः । दुःस्वप्ननाशनो देवता । भनुष्टुप् । एकर्च सक्तम् ।

दौष्वंपन्यं दौजीवित्यं रक्षे अभ्वमराज्यः। दुर्णाम्नाः सर्वा दुर्वीच्स्ता अस्मन्नोशयामसि॥१॥

अथर्व ० ४ । १७ । १ ।

भा०—(दौ: स्वष्न्यम्) बुरे स्वष्नों (दौ:-जीवित्यं) दुःल से जीवन के बीवने, जीवन में बुरे भाव, बुरे आचार और हीनता के होने थ्रीर (रक्षः) धर्म कार्यों में विष्नों के होने तथा (अभ्वम्) जीवन काल में सामर्थ्य के न रहने और (अराय्यः) समृद्धि, सम्पत्ति श्रीर उत्तम गुणों रहित दुष्टवृत्तियों, (दु:-नाम्नीः) बुरे व निन्दित नाम वाली और (दु:-वाचः) दुष्ट वाणी बोळने वाली, सब हीन मानस

वृत्तियों को इम ( अस्मत् ) अपने से ( नाशयामिस ) दूर करें। इसकी ब्याख्या ( ४।१७)५ ) में भी कर आये हैं।

#### - 100 Color

#### [ २४ (२५) ] सर्वप्रद प्रभु।

वक्षा क्षिः । सिनता देवता । तिष्डुप्ः । पकर्च स्त्तम् ॥ यम्न इन्द्रो अपनेनुद् यद्रिमिष्टे देवा मुरुतो यत् स्वकीः । तद्रसमभ्यं सिविता सृत्यधर्मा प्रजापितिरनुमिति विच्छात् ॥१॥

भा०—( यत् ) जो फल ( नः ) हमें ( इन्द्रः ) राजा (अग्निः) ज्ञानवान् राजा का भी अप्रणी, पुरोहित आचार्य, ( विश्व देवाः ) राष्ट्र के और समस्त शक्तिधारी, विद्वान् अधिकारी, ( मस्तः ) मस्द्गण, वेगवान् सुभट, वीर पुरुष और ( सु-स्रकाः ) उत्तम ज्ञानी, प्रकाशवान् शिक्तमान् वैज्ञानिक लोग ( अखनत् ) खोद कर गुप्त २ स्थान से छा छा कर हमें देते हैं ( तत् ) उस वस्तु को वास्तव में हमें ( सत्य-धर्मा ) सत्य का धारण करने वाला ( प्रजा-पितः ) सब प्रजा का परिपालक स्थामी, ( सविता ) सर्वोत्पादक, सर्वप्रेरक ( अनुमितः ) सब का अनुज्ञापक प्रभु द्दी ( नि यच्छात् ) दिया करता है।

#### (Moses)

[<mark>२५(२६) ] विष्णु भौर वरुण रूप</mark> परमेश्वर का सबसे पूर्व स्मरण ।

मेथातिथिश्विषः । विष्णुर्वकणश्च देवते । १, २ त्रिष्ट्यो द्रयृचं स्तम् ॥ ययोरोजेसा स्कमिता रजीिस यो बीर्येवीरतमा राविष्ठा । यो पत्येते अप्रतीतौ सहोभिर्विष्णुमगुन् यर्वणं पूर्वेहृतिः॥ १॥

यजु॰ 🖛 । ५६ ॥

मा०—(ययोः) जिन दोनों के (श्रोजसा) वछ से (रजांसि) छोक (रकमिता) थमे हुए हैं श्रीर (यौ) जो दोनों (शिवष्ठा) भ्रति बळवान् और (वीर्येः) नाना बळों से (वीर-तमा) सब में अधिक वीर, वीर्यवान्, सब के प्रेरक हैं, श्रीर (यौ) जो दोनों (सहोभिः) दूसरों को दमन करने वाले बज्ञों से (अप्रतीतौ=अप्रतिइतौ) इतमे बढ़े हुए हैं कि उनकी बराबरी कोई नहीं कर सकता इसीजिये वे ही (पत्येते) संसार में ऐश्वयंवान् प्रतीत हो रहे हैं, उन दोनों अर्थात् (विष्णुम्) विष्णु श्रीर (वरूणम्) वरूण को (पूर्वहृतिः अगन्) हमारी सब से प्रथम पुकार या स्मरण पहुँचे। अर्थात् सब से प्रथम इम उन दोनों शक्षियों का स्मरण करें।

यस्युदं प्रदिश्चि यद् विरोचेते प्र चानेति वि च चप्टे शचींभिः। पुरा देवस्य धर्मणा सहोभिर्विष्णुमगुन् वर्रुणं पूर्वहूर्तिः॥ २॥

भा०— उक्क दोनों शक्कियों को और अधिक स्पष्ट करते हैं। इस विशाल संसार में (यस्य प्र-दिशि) जिसके शासन में (इदं) यह समस्त विश्व (वि-रोचते) नाना प्रकार से शोभा पारहा है, (प्र अनित च) और उत्तम रूप से प्राण धारण करता है, सीवित रहता है, और (शचीभिः च वि चप्टे) नाना शक्कियों से प्रेरित होकर नाना प्रकार के पदार्थों को देखता, पाता, अनुभव करता है, और जिस (देवस्प) सर्व प्रकाशक सर्व शक्कि के प्रदाता, प्रमु परमात्मा के (धर्मणा) धारक बळ और (सहोभिः) दमनकारी बलों से (पुरा) पूर्व कल्पों में भी यह जगत् उसके शासन में रहा, प्राण लेता रहा, और नाना शक्कियों से नाना फळा प्राप्त करता रहा वह शक्ति विष्णु और वरुण है, ये दोनों नाम उसी के हैं। उस (विष्णुम् वरुणम्) व्यापक और कष्टनिवारक प्रमु को (पूर्व-हृतिः) सबसे प्रथम हमारा स्मरण, नाम ग्रहण (अगन्) प्राप्त हो।

### [२६] व्यापक प्रभु की स्तुति।

मेशातिथिकीपः। विष्णुर्देवता । १ त्रिष्टुप् । २ त्रिपदा विराष्ट्र गायनी । ३ व्यवसाना षट्पदा विराट् शकरी । ४-७ गायव्यः । द त्रिष्डुप्। अष्टर्च सक्तम्॥

विष्णोर्त कं प्रा वीचं द्यीयीं ये पार्थिवानि विमुने रजीसि ! यो अस्क्रीययुद्धत्तरं सुधस्थं विचक्रमाणस्त्रेधोर्रगायः ॥१॥ यजु० ५।१८॥ ऋ०११५४।१॥

भा०-( विष्णोः ) ज्यापक परमेश्वर के ( वीर्याणि ) बल, शक्कि पूर्वक किये विशाल कार्यों को (नुकम्) शीघ ही, यथाशक्ति (प्र बोचम् ) उत्तम रूपसे विस्तार से कहूं, ( यः ) जो प्रभु (पार्थवानि ) विस्तृत (रजांसि ) तीन लोकों कों (वि-मभे ) नाना प्रकार से बनाता है, और (यः) जो (उत्तरम्) ऊपर के लोक अर्थात् द्युक्तोक को (सधस्थम्) जिसमें कि नक्षत्र और तारागण साथ र ठहरे हुए हैं ( अस्कभायत् ) थामे हुए है, वह ( श्रेधा ) तीनों लोकों सें ( वि-चक्रमाणः ) ब्यापक है । वही परमात्मा ( उरु-गायः ) सब इदे २ महा-स्माओं से गाया जाता है या वही वेद द्वारा बहुत से पदार्थों का ज्ञानो-पदेश करता है।

प्र तद् विष्णुं स्तवते वृथिशिण मृगो न भूमिः कुचरो गिरिष्टाः। परावत् आ जगम्यात् परस्याः ॥२॥ यज्ञ० १। २०४० हि० ॥ भार १। १५४। २। प्र० हिल्।

<sup>[</sup>२६] १-वजुषि ऋग्वेरे च औतथ्यो दीर्वतमा ऋषि: । ( प्र. ) 'वीर्याण प्रवोचै' इति १६०। २--(प्र०) 'बीर्यंण' इति ऋ०।

भा०—(तत्) उस अलौ किक अपनी महिमा का श्रीर (वीर्याण)
अपनी नाना शक्तियों का (विष्णुः) वह व्यापक परमेश्वर
(स्तवते) वेद द्वारा स्वयं स्तुति करता है। वही (भीमः मृगः न)
सिंह के समान भय देनेवाला है। (कु-चरः) सर्वव्यापक और
(गिरिष्ठाः) सब वेदवाणियों में विराजमान है। वह (परस्याः परावतः)
दूर से दूर देश में विद्यमान हो कर भी हमारे हृदयों में (आ जगन्यात्) अति समीप ही विराजता है।

यस्योरुषु श्रिषु विक्रमणेष्वधित्तियन्ति भुवनाति विश्वा । उच विष्णो वि क्रमस्योरु त्रयाय नस्क्रीध । युतं यृतयोने पिव प्रप्रं युइपंति तिर ॥ ३॥

(प्र०—च०) यजुः ५ । १६: ऋ०१ । १५४ । १ ॥

भा॰—( यस्य ) जिस परमेश्वर के ( उरुषु ) विशाल ( त्रिषु ) वीनों ( विक्रमणेषु ) विक्रमों में या नाना प्रकार के क्रमों, सर्गों वाले तीनों प्रकार के जगतों में, ईश्वर की पृथिवी, अन्तरिक्ष और द्यौ इन तीनों प्रकार की रचनात्रों में ( विश्वा ) समस्त ( सुवना ) वस्तुएं ( अधि-चियन्ति ) निवास करती हैं उस विशाल जगत् में हे (विष्णो) व्यापक परमेश्वर! आप ( उरु ) उनका आच्छादन करते हुए ( विक्रमस्व ) नाना प्रकार से व्यापक हो रहे हो, आप ( न: ) हम जीवों के ( क्षयाय ) निवास के जिये ही ( उरु ) इन विशाल लोकों की ( क्षयाय ) निवास के लिये ही ( उरु ) इन विशाल लोकों की ( क्षयाय ) स्वना करते हो । हे ( घृत-योने ) क्षरणशील इस संसार के उत्पत्तिस्थान! आश्रय ! श्रीर आदिकारण !, अथवा घृत=तेजोमय सूर्यादि लोकों के आश्रय ! आप ( घृतम् ) इस समस्त तेजोराश स्थाद इस क्षरणशील विश्व संसार को ( पिन ) पान करते हो, प्रवय

काल में इसे ग्रस लेते हो, ( यज्ञ-पति ) आप यज्ञ=जीवनमय यज्ञ या देह में कतुमय इस जीव को ( प्र-प्र तिर ) पार करो। इदं विष्णुर्वि चक्रमे ब्रेघा नि देधे प्दा । सर्मूढमस्य पांसुरे ॥४॥ म्र०१ | २२ | ७ | | यजु० १ | १५ ।। साम० उ० २ । २ । १ ॥

भा०-( विष्णुः ) व्यापक परमेश्वर ने ( इदम् ) यह समस्त नगत् ( वि चक्रमे ) नाना प्रकार से बनाया है श्रीर उसमें स्वयं व्याप्त हुआ है और उसने ( त्रेधा ) तीन प्रकार से ( पदा ) पदों, ज्ञानसाधनों या विशेष शक्ति कों ( नि दधे ) संसार में स्थापित किया है ( अस्य ) इस परमेश्वर का निज स्वरूप (सम्-ऊइम् ) छिपा पड़ा है जिस प्रकार कि ( पांसुरे ) मही में कोई वस्तु छिपी पड़ी रहती है।

त्रीणि पदा वि चक्रमे विष्णुगीपा अदिभ्यः। इतो धर्माणि धारयन् ॥ ५॥

त्रा० १। २२। १९ यजु० १३। ४३ ॥

भा०-( गोपाः ) समस्त गतिशील, लोकों और इन्द्रियों का पाळक, ( अदाभ्यः ) अविनाशी, नित्य, ( विष्णुः ) व्यापक, परमात्मा. (इतः) गति द्वारा ही (धर्माणि) समस्त लोकों का (धारयन्) धारण करता हुआ ( त्रीणि ) तीन ( पदा ) शक्तियों को ( वि चक्रमे ) सर्वन प्रेरित करता है।

विष्णुाः कमीणि पश्यत् यती ब्रतानि पस्पुशे । इन्द्रस्य युज्यः सर्खा ॥ ६ ॥

1 35 1 55 1 5 0

४-( द्वि० ) 'पदम्' इति ऋ०। ५-(तृ०) 'अतः' इति ऋ०।

भा०—( विष्णोः ) सर्वे ब्यापक परमात्मा के ( कर्माणि ) आश्चर्यन् जनक कामों को ( पश्यत ) देखो, ( यत: ) जिनसे जीवात्मा (झतानि) सब ज्ञानी और कर्त्तव्य कर्मी को ( पस्पशे ) प्राप्त करता है। वह प्रभु ही ( इन्द्रस्य ) जीवात्मा का ( युज्य: )सदा साथ देने वाला ( सखा ) परम मित्र है।

तद् विष्णीः पर्मं पदं सदां पश्यन्ति सूरर्यः । द्विवीव चक्षुराततम् ॥ ७ ॥ व० १ । २२ । १० वज्ञ । ६ । ४॥

भा०—(विष्णोः) सर्वध्यापक ईश्वर के (परमम् पदम्) सबसे
उरकुष्ट, परम मोक्ष पद को (स्रयः) विद्वान् लोग (सदा पदयित)
सदा साक्षात् करते हैं. वह परम ज्ञानमय मोक्षपद (दिवि) युलोक
में (चक्षुः इव) सब पदार्थों के दर्शक सूर्य के समान, अथवा (दिवि)
प्रकाश में (चक्षुः इव) आंख के समान (आ-ततम्) खुला है।
दिवो विष्ण जुत वा पृथिव्या महो विष्ण जुरोर्न्तार ज्ञात्।
इस्तौ पृणस्य बहु भिर्वस्वयेराप्रयं च्छ दि ग्राहोत सुव्यात ॥८॥
यव० ५।१०॥

भा॰—हे (विद्यों) ज्यापक परमेश्वर ! आप (दिवः) द्युलोक से (उत वा) ग्रीर (पृथिज्याः) पृथिवी लोक से और (महः) बढ़ें (उरोः) विशास्त (अन्तिरिक्षात्) अन्तिरिक्ष लोक से प्राप्त होने योग्य (बहुभिः) बहुत से (वसब्यैः) धनों द्वारा (इस्तों) अपने ज्ञान श्रीर कर्म के दोनों इस्तों को (पृणस्य) भर से ग्रीर (दिख्णात्) दार्थे (उत) और (सच्यात्) वार्थे, दोनों हाथों से, (आ प्रयच्छ) हमें प्रदान करे।

द्म-(प्र०) 'दिनोवा विष्णा' (द्वि०) 'महोना' इति यज्ञु०। 'उमा हि मस्ता वसुना पुणस्भे' इति यज्ञु०।

### [ २७ ] बुद्धिरूप कामधेनु का वर्णन।

मेधातिथिर्ऋषिः। इडा देवता। त्रिष्टुप्। एकर्च स्क्तम्॥ इड्डेवास्माँ अनु वस्तां ब्रुतेन यस्याः पुदे पुनते देवयन्तः। वृतपदी शक्बंदी सोमंपृष्ठापं युक्तमंस्थित वैश्वदेवी ॥ १ ॥

भा०-( इडा ) श्रद्धा बुद्धि, सत्य धारण करने वाली बुद्धि रूप कामधेनु ( एव ) ही ( अस्मान् ) हमें ( व्रतेन ) ज्ञान और कर्म से ( अनु वस्ताम् ) आच्छादित करे, सुशोभित करे, ( यस्याः ) जिसके ( पदे ) पद अर्थात् प्राप्ति और ज्ञान में ( देवयन्तः ) अपने को देव, उत्तम गुण सम्पन्न बनाने की चेष्टा करने वाले, अथवा देव, ईश्वर और विद्वानों की उपासना करनेवाले लोग, अपने को (पुनते ) पवित्र कर लेते हैं। वह ( घृत-पदी ) तेजोमय स्वरूप वाली, ज्ञानमयी, पद पद पर घृत के समान पुष्टिकारक, बुद्धिवर्धक पदार्थ को उत्पन्न करनेवाली कामधेनु के समान ( शकरी ) सब प्रकार से शक्रिमती, ( सोम-पृष्ठा ) सोम- आत्मा, भौर ब्रह्म को अपने पीठ पर धारण करनेवाली, आत्मा. भौर ब्रह्मज्ञान की पोषक होकर (वैश्वदेवी) समस्त विद्वानों को हिस-कारक और आस्मा के सब इन्द्रियगण के लिये सुखकारी होकर (यज्ञम्) यज्ञ, शुभकर्म या परमास्मा में ( अस्थित ) स्थित है।

# (२८) कुशल की प्रार्थनो ।

मेथातिथिर्ऋषि: । वेदादयो देदताः । त्रिब्टुप् एकर्च सक्तम् ॥

बे<mark>दः स्वस्तिद्वुष्ठणः स्व</mark>स्तिः प<u>र</u>शुर्वेदिः प<u>रश</u>ुर्नः स्वस्ति । इविष्कृती युक्षिया युक्षकामास्त देवासी युक्षमिम जुष्तताम् ॥१॥ भा०—(वेदः) वेद, पुरुष श्रीर दर्भमुष्टि (स्वस्तिः) हमें शुभ करुवाणकारी हो, (द्रुधणः) जिस पर बढ़ ई लकड़ी रख कर काटता है वह लकड़ी का मुड भी (स्वस्ति) शुभकारी हो। (परशुः) धास काटने की दान्नी ये पदार्थ भी (नः) हमें (स्वस्ति) शुभ और सुखकारी हों। (हवि:-कृतः) अन्न, हिव को तैयार करने वाले (यज्ञ-कामाः) यज्ञ के लभिलापी (यिज्ञयाः) यज्ञ करने में कुशल (देवासः) विद्वान् लोग आकर (हमं यज्ञं जुपन्ताम्) इस यज्ञ का प्रेमपूर्वक सेवन करें।

अध्यातम में —वेद=पुरुष । दुघण=प्राण, परशु=ज्ञानवज्र, वेदि=चिति-शक्रि । यज्ञिय=इन्द्रियें । यज्ञ=आत्मा ।

### 小田田子

# [ २६.] भ्राग्न भीर विष्णु की स्तुति ।

मेधातिथिऋदिः । अग्नाविष्णु देवते । १, २ त्रिष्टुभौ । द्रयृचं स्तम् ।

अग्नोविष्णू मिट्ट तद् वा मिट्टित्वं पाथा चृतस्य गुर्ह्यस्य नामे। दमेदमे सुप्त रत्ना दर्धानी प्रति वा जिल्ला चृतमा चेरण्यात्॥१॥

भा०—हे (अग्नाविष्णू) अग्ने ! श्रीर विष्णो ! (वां) तुम दोनों का (तद्) वह अपूर्व (मिह ) बहा (मिहत्वं) यश है कि आप दोनों (गुद्धस्य) गुहा में स्थित, सुगूढ़ (घृतस्य) प्रस्तवण करने बाले, तेजोमय, सार पदार्थं के (नाम) स्वरूप को (पाथः) पान करते हो, अपने भीतर उसको धारण करते हो। आप दोनों (दमे दमे) धर २ में (सप्त) सात (रस्ना) रमण करने योग्य शक्तियों को (द-

<sup>(</sup>२६)—(तृ० च०) 'दमे दमे समिथं यह्माने प्रति ते जिह्ना घृतसुच्चरण्यत।' इति यजु० द्वा २४।

धानौ ) धारण करते हो। (वां) तुम दोनों की (जिह्वा) जीभ (प्रति मृतम् ) प्रत्येक घृत का ( आ चरण्यात् ) आस्वादन करती है। अग्नांविष्णू महि धार्म व्रियं वी वृथिो घृतस्य गुर्ह्या जुपाणी। दमेंदमे सुष्टुत्या वावृधानौ प्रति वां जिह्ना घृतमुर्चरण्यात ॥२॥

भा०—हे (अम्नाविष्णू) अमे और विष्णो! (वां) आप दोनों का ( महि ) बड़ा ( वियम् ) मनोहर ( धाम ) तेज और धारण सामर्थ्य है। भीर आप दोनों ( पृतस्य ) ज्योतिर्मय आत्मा के ( गुद्धा ) गुद्ध, गृह रहस्यमय तत्वों ज्ञानमय और कर्ममय रहस्यों को (जुवाणी) सेवन करते हुए ( वीथः ) उनको प्राप्त करते हो। ( दमे-दमे ) प्रत्येक धर या देह में (सुस्तुत्या) उत्तम स्तुति, ज्ञानशक्ति से (वावृधानौ) वृद्धि को प्राप्त होते रहते हो। (वां) आप दोनों की (जिह्ना) जिह्ना, भादान शक्ति (प्रति घृतम् ) प्रत्येक घृत, तेजोमय उल्लास को (उत् चरण्यात् ) प्राप्त करे । राष्ट्र में अग्नि-विष्णु=राजा, मन्त्री, राजा सेना-पति । गृहस्थ में अग्नि-विष्णु=यजमान और पुरोहित। आधिदेविक में अप्रि विष्णु=अग्नि भीर सूर्य । घृत=जळ ।

### \*\*(0)\*\*

# [३०] ज्ञानाञ्जन।

भृग्वंगिरा ऋषिः । बावापृथिन्यौ मित्रो बह्मणस्पतिः सविता च देवताः। बृहती छन्दः । एकर्च स्त्तम् ॥

<mark>स्वाक्तं मे बाव</mark>ापृथिवी स्वाक्तं मित्रो अंकर्**यम्** । स्वाक्तं मे ब्रह्मणुस्पतिः स्वाक्तं सविता करत् ॥ १ ॥ भा०-( धावापृथिवी ) सु और पृथिवी अर्थात् माता और पिता (से) मेरी आंखों में (सु-आक्तम्) उत्तम रीति से अञ्जन करें, मुझे सब बातें खोलकर स्पष्ट रूप से बतलावें। (मित्रः) स्नेह करने वाला (अयम्) यह मेरा मित्र भी (मे सु-आक्तं) मेरी आंखों में ज्ञान का उत्तम अञ्चन लगावें। वह भी मेरे आगे सब बातें स्पष्ट रक्खें। (ब्रह्म-णः पतिः) ब्रह्म अर्थात् वेद का परिपालक आचार्य भी (मे सु-आक्तं) मेरी आंखों में ज्ञान का अव्यान करे, मुझे सब ज्ञान स्पष्ट शिति से उप-देश करें। (सविता) सबका उत्पादक प्रेरक परमात्मा भी (मे सु-आक्तं) मेरे हृदय के नेत्रों में अव्यान लगाकर उनको दीर्घदर्शीं करें।

we goo

[ ३१ ] अपनी उन्नति और राष्ट्रद्वेषीका चय।

भृग्वंगिरा ऋषिः । आयुर्देवता । अनुष्टुष् छन्दः । एकर्चं स्क्तम् ॥

इन्द्रोतिभिर्वहुलाभिनीं अद्य याव्यक्त्रेष्ठाभिभघवन्छूर जिन्व। यो नो द्वेष्ट्यवर्ष्यः सस्पदीष्ट्र यमु द्विष्मस्तमु प्राणो जहातु ॥१॥ ॥०३। ४३। २१॥

भा०—है (इन्द्र) राजन् ! हे (ग्रूर) बस्नवन्! शक्तिमन् ! (यावत्-श्रेष्ठाभिः) अति अधिक श्रेष्ठ (बहुलाभिः) नाना प्रकार की (ऊति-भिः) रक्षा करने की विधियों से (नः) हमें (अध्य) आज, सदा ही (जिन्व) जीवित रख, हमारे जीवन की रक्षा कर। श्रीर (नः) हमारे राष्ट्र या समाज से (यः) जो व्यक्ति या शत्रु अथवा राष्ट्र (द्वेष्टि) द्वेष करे (सः) वह (अधरः) नीचे ही नीचे (पदीष्ट) चलता चला जाने अर्थान् उसे दण्ड दे। और (यम् उ) जिसकी (द्विष्मः) हम सब अप्रिय जानें (तम् उ) उसकी (प्राणः जहातु) प्राण छोड़ दे, वह जीवित न रहे अर्थात् उसे तु प्राणदण्ड भी है।

<sup>[</sup>३१] १-( डि० ) 'वास्क्रेष्ठाभिमे' इति ऋ०।

### | ३२ | दीव भाय की प्रायना।

मह्मा ऋषिः । आयुर्देवता । अनुष्टुप् छन्दः । एकर्च स्ताम् ॥ उप प्रियं पनिष्नतुं युवानमाहुन्।वृधम्। धर्मनम् विभूतो नमी दीर्घमायुः कृणोतु मे ॥१॥

現の 色| 長9 | マ ||

भाव-( प्रियं ) अपने को प्रिय जगने वाली. ( पनिष्नतम् ) सदा कियाशील, नित्य प्रयोग में आने वाली ( युवानम् ) सदा तरुण अर्थात् धवल (आहुती-चूधम् ) आहुति पड्ने पर बढ़ने वाली अझि धर्थात् जाठराधि में इस जोगं (नमः विश्वतः ) अन्न को डाला करें, इस प्रकार सदा ( उप अगन्म ) इस अग्नि के समीप इम रहें अर्थात् इससे इमारा वियोग कभी न हो। इससे वह प्रवल जाठर अग्नि (मे ) मेरी (दीर्घम् भायुः ) दीर्घ भायु ( कुणोतु ) करे । मन्दाग्नि में श्रन्न का भोजन करना आयुनाशक है। प्रवत्न जाठर अग्नि के होते हुए भूख लगने पर अन्न स्ताने से आयुष्य बढ़ता है।

# [३३ ] दीर्घायुकी प्रार्थना।

हहा ऋषिः । मस्तः पूषा अग्निश्च मन्त्रोक्ता देवताः । पथ्यापंक्ति शक्टन्दः । एकर्च सक्तम् ॥

सं मा सिञ्चन्तु मुरुतः सं पूषा सं बृहस्पतिः। सं मायमुक्तिः सिञ्चतु प्रजयं च धनेन च द्वीर्घमार्युः कृणोतु मे॥१॥

भा०-(मरुतः) प्राण, अपान, स्यान, समान, उदान आदि शरीर

[३२] १ - दीवेमायुः क्रमोतु मे दित चतुषेः पादी ऋग्वेर नाहित ।

ब्यापी मरुतगण और शुद्ध वायुएं, (पूषा) पुष्टिकारक सन और सूर्य (बृहस्पिति:) बृहती अर्थात् वाणी का पित आत्मा या परमात्मा और (अयम्) यह (अग्नि:) जाठर अग्नि (मां) मुझे (प्र-जया) प्रजा से और (धनेन च) धन से (सं सिख्यन्तु, सं, सं; सं सिञ्चतु) अव्छी प्रकार सीचें, मुझे प्रदान करें और (मे) मेरी (आयु:) अयु को भी (दीर्घम्) लग्ना (कुणोतु) करें, बहावें।

### -

# [ ३४ ] शत्रु पराजय की प्रार्थना।

अथर्श परमेष्ठी च ऋषिः। जातवेदो देवता। जगती छन्दः। एकर्च सुक्तम्।
अञ्चे जातान् प्र णुदा मे सुपरनान् प्रत्यजातान् जातवेदो नुदस्य।
अध्यस्पदं कृणुष्य ये पृतन्यवानांगसुरते व्यमदितये स्थाग्न ॥१॥
पृत्रीधः, यजु० १५। १॥

भा०—है (अप्ते) अप्ते! विद्वत्! राजन्! प्रभो! तू (मे) मेरे (जातान्) उत्पन्न हुए (स-पत्नान्) शत्रुश्चों को (प्रणुद्द) दूर कर। और है (जात-वेदः) समस्त उत्पन्न हुए पदार्थें। को जानने हारे विद्वन्! (अजातान्) तू उन को भी जो अभी शत्रु बने नहीं हुए प्रत्युत उनके शत्रु वन जाने के छक्षण दीख रहे हों उन को भी (प्रति चुदस्व) दूर कर। श्रीर (ये) जो (प्रतन्यवः) सेना छेकर मुझ पर चढ़ाई करने के उद्योग में हैं उनको (अध:पदम्) मेरे चरण के नीचे, या मेरे से नीचे स्थान पर, मेरे से कम योग्यता श्रीर कम मान, प्रतिष्ठा

<sup>[</sup>१४] १- 'प्रणुद न: सपत्नात्'', 'नुद जानवेद' इति यजु० । उत्तरार्धस्तु यजुषि 'विध नो हूदि सुमता बहेडंस्तवस्थाम शर्मीख्रवरूथ उद्भौ । '

वाला (कृणुष्व) कर। (ते अदितये) तुझ अलण्डनीय शासन करने बाले राजा के जिये (वयम्) हम प्रजागण सदा (अनागसः) निरप-राध (स्थाम) रहें।

#### 

# [३६] शत्रु पराजय की प्रार्थना ।

मधर्या ऋषिः । जातवेदा देवतः । १ जगती छन्दः । २, ३ त्रिष्टुभौ । तृचं सक्तम् ॥

प्रान्यान्त्सुपत्नान्त्सर्हसा सर्हस्च प्रत्यज्ञातान् जातवेदो नुदस्य । इदं राष्ट्रं पिपृहि सौभगाय विश्वे एनमन् मदन्तु देवाः ॥१॥ वृश्यः यज्ञु० १५ । २ ॥

मा०—हे अग्निस्वरूप (जात-वेदः ) अपने उत्पन्न शत्रु श्रीर मित्र सब की भली प्रकार से जानने वाले राजन् ! तू (अन्यान् ) अपने राष्ट्र के प्रजाजनों से भिषा (स-परनान् ) तेरे समान तेरे राष्ट्र पर अपना आविएत्य जमाने का दावा करने वाले शत्रुगण को (सहसा) बलपूर्वक (सहस्व) अच्छी प्रकार दबा और (अजातान्) अपकट शत्रुओं को (प्रजुदस्व) दूर कर दे। (सौभगाय) श्रीर उत्तम धन धान्य समृद्धि के लिये (राष्ट्रं) इस राष्ट्र का (पिपृहि) पालन कर और सब को सन्तुष्ट कर । जिससे (एनं) इस राजा को (देवाः) समस्त विद्वान् लोग, शिक्पी गण, विद्या, शिक्प, धन धान्य से सम्पन्न शिक्तमान् लोग (विश्वं) और सब प्रजाएं भी (अनु मदन्तु) इसके अतम शासन से प्रसन्न होकर इसे आशीवांद दें।

<sup>[</sup>३५]—'सहसा जातान् प्रणुदा नः सपत्नान्' इति वजु० ॥

<mark>डमा यास्ते शतं हिराः सहस्रं</mark> ध्रमनींदृत । तासौ ते सर्वीसामुक्षमदर्मना विलुमप्यधाम् ॥ २ ॥

भा०—(इमाः) ये (या) जो (ते) तेरी (शतं) सैकड़ों (उत) श्रोर (सहस्रम्) हज़ारों (धमनीः) धमनी, स्थूल नाड़ियां हैं (तासां) उन (सर्वासां) सबके (बिलम्) मुख, लिद्ध को (अहम्) मैं (अहमना) पत्थर से, पत्थर के समान कठोर प्रतिबन्ध से (अपि-अधाम्) बन्द करता हूं। शरीर की नाड़ियों और धमनियों के समान राजा के शक्ति प्राप्त करने श्रीर प्रजा को चूसने के सैकड़ों, छोटे बड़े साधन हैं उनको कठोर प्रतिबन्ध से रोकना चाहिये।

पटं योनेरवरं ते कणोमि मा त्वां प्रजाभि भूनमेत सन्ः। अस्वैर्टत्वाप्रजसं कणोम्यदमानं ते अपियानं कणोमि ॥ ३॥

भा॰—(ते) तेरे (योनेः) पद, स्थान या आश्रम के (परं) उल्हृष्ट, सबसे उछत पदको में प्रजा का मुख्य प्रतिनिधि (अवरम्) कुछ नीचा (कृणोमि) करता हूं और फिर भी (स्वा) तुझे (प्र-जा) प्रजा (उत) ग्रीर (सूनुः) तेरा पुत्र अथवा तेरा प्रेरक मन्त्री आदि भी (मास्वा अभि भूत्) तेरा तिरस्कार न करें। (स्वा) तुझको में (अ-स्वं) स्व=धनसे रहित ग्रीर (अ-प्रजसं) प्रजा पुत्र आदि से रहित (कृणोमि) करता हूं। (ते) तेरे (अपि-धानम्) चारों तरफ़ का आव-रण (अक्सानं) पत्थर का (कृणोमि) बनाता हूं।

राजा की सर्वेत्कृष्ट पद्वी पुरोहित से नीचे रहे। प्रजा मंत्री
श्रीर राजकुमार आदि राजा का अपमान न करें। राजा का अपना
कोई धन या जायदाद नहीं। प्रजा और राष्ट्र ही उसकी सार्वजनिक
जायदाद है। उसका पुत्र कोई उसका निजी पुत्र नहीं, प्रस्युत वह भी
उसकी सामान्य प्रजा के समान है। वह राजा का पुत्र होने से राज्य

का स्वामी नहीं हो सकता | राजा का प्रश्न राजा नहीं यह एक पत्थर के समान इड या अभेदा है अर्थात् यह नियम खुब कटोर होना चाहिये। २, ३ इन दोनों मन्त्रों को सायण ने प्रद्वेषिणी स्त्री के गर्भ-निरोध-परक लगाया है। ब्रीफ़िथ ने इन दोनों मन्त्रों को अइलील जानकर अर्थ नहीं किया। परन्तु अथर्व-सर्वानुक्रमणी के अनुसार इन दोनों का देवता पूर्वमन्त्रानुसार 'जातवेदाः' [ राजा ] है।

#### · ·

( ३६ ) पति पत्नी की परस्पर प्रेम वृद्धि की साधना । अथवी ऋषिः । अक्षि देवता । अनुष्टुप् छन्दः । एकर्चै सक्तम् ॥ अक्यों नो मधुसंकाश अनीकं नो समङ्जनम्। अन्तः क्रंणुष्य मां हृदि मन् इन्नीं सहासंति ॥१॥

भा ०-वर वधू, पति पत्नी परस्पर प्रेस- ब्यवहार बढ़ाने के लिए उक्त विचार सदा अपने चित्त में करें। इस पति श्रीर पत्नी हैं ( नौ ) हमारी ( श्रह्यों ) श्रांखं ( मधु-संकाशे ) मधुर मधु के समान श्रेममय असृत से सिची हों। (नौ) इमारा (सम् अञ्जनं) एक दूसरे के प्रति निःसंकोच ब्यवहार और चित्त के भावों का स्पष्ट रूप में प्रकाश करना और परस्पर मिलना भी श्रीर (अनीकम् ) सुखपूर्ण जीवन हो। हे न्रिय-तम! और वियतमे! (मां) मुझको तू ( अन्तः हृदि ) भीतर हृदय में ( कृगुष्व ) रख छे और ( नी ) इम दीनों का ( मनः इत् ) मन भी ( सह असित ) सदा साथ रहे।

### -2010%-

(३७) पतिपत्नी के परस्पर प्रेम वृद्धि की साधना। अथर्वा ऋषिः । पतिर्देवता । अनुष्टुणू छन्दः । एकर्च स्ताम् ।।

खुभि त्वा मर्नुजातेन द्धामि मम् वासंसा। यथासो मम् केवंतो नान्यासी कीर्तयोदन्न ॥ १ ॥

भा॰—हे त्रियतम ! हे मेरी त्रियतमा छी ! (मम) अपने (मनु-जातेन) मनु=मनन, दृढ़ संकरूप से बने, (वाससा) बाच्छादन करने वाले बल से (त्वा) हुझको (अभिद्धामि) बाधता हूं और बांधती हूं। (यथा) जिस से तू (केवलः) केवल, एकमात्र पत्नी और पति (असः) हो। मेरे अतिरिक्त दूसरी पत्नियों और छियों के विषय में (न चन की संयाः) कभी बात भी न किया कर।

### [ ३८ ] स्वयंवर-विघान ।

अथर्वी ऋषिः । वनस्पतिर्देवता । १, २, ४, ४ अनुष्टुप् ।

३ चतुष्पादुष्णिक् । पञ्चर्च सक्तम् ॥ इदं खनामि भेषुज्ञं माणुरुयमभिरोह्दम् ।

पुरायुतो निवतनमायुतः प्रतिनन्देनम् ॥१॥

भा०—में स्नी (इदं) इस (भेषनं) भीषध अर्थात् बुद्धिमानों द्वारा उपदिष्ट ओषि को (खनामि) खोदती हूं, विवेक विचार पूर्वक स्वीकार करती हूं, यह औषध ऐसी है (मा-पश्यम्) कि पित मुझे ही देखे, यह इसे (अभि-रोक्ट्म्) अत्यन्त दूर जाने से रोके धौर यदि वह कार्य वंश प्रवासी भी हो तो (परायतः) दूर के देश से भी (निवर्तनम्) उसे जीटा छे, (आयतः) और आते हुए पित को (प्रति नन्दनम्) प्रसन्न कर दे।

येना निच्क आसुरीन्द्रं देवेभ्यस्परि । बना नि कुंचें त्वामुद्दं यथा तेसानि सुप्रिया ॥२॥ भा०—(आसुरी) आसुरी अर्थात् बुद्धिमानों द्वारा उपदिष्ट विवेक बुद्धि (येन) जिस प्रकार (देवेश्यः) इन्द्रियों के (परि) उपर (इन्द्रं) इन्द्रं, आत्मा को (नि चक्रे) वलशाली करती है। (तेन) बसी प्रकार (अइं) में स्वयंवरा कन्या स्वयं (त्वाम्) तुझ को (नि कुर्वे) सर्वथा अपने पर अधिकारी बनाती हूँ। (यथा) जिससे (ते) तेरी में (सुप्रिया) बहुत प्यारी (असानि) हो जाऊं।

> प्रतीची सोर्ममसि प्रतीच्युत स्थैम्। प्रतीची विश्वन्द्रिवान् तां त्वाच्छावैदामसि ॥३॥

भा०—पुरुष कन्या के प्रति कहता है। (सोमं प्रतीची असि) तू.
सौम्यगुण युक्त पुरुष के प्रति पत्नीभाव से आई है, (सूर्यम् प्रतीची)
तू सूर्य=बिहान्, या उत्तम सन्तानोत्पन्न करने से समर्थ पुरुष के प्रति
आई है। और (विद्वान् प्रतीची) तू समस्त देवों विद्वानों के समक्ष आई है। (तां) ऐसी उत्तम चरित्रवती (त्वाम्) तुझको हम (अ-

> अहं चंदामि नेत् त्वं सुभायामह त्वं वर्द । ममेदसुस्त्वं केवंलो नान्यासौ कीर्तयादसुन ॥४॥

भाक—स्वयंवरा कन्या पुरुष के प्रति कहती है। (अहम्) में (सभायाम्) विद्वानों की सभा में (वदामि) जब भाषण करूँ तब (न इन् त्वम्) तू भाषण मत कर। (आहं) और बाद मेरे बोल चुकने पर (त्वम् वद) तू भी अपनी अभिजाषा और योग्यता प्रकट कर। इस प्रकार दोनों का परस्पर अभिप्राय प्रवट हो जाने के उपरान्त यदि तुम्हारी अभिकाषा गृहस्थ में मेरे संग रहने की दह हो तो (त्वम्) तू (मम इत्) मेरा ही होकर (असः) रह, (अन्यासाम्) उसके बाद और स्त्रियों के विषय में (न चन कीर्तयः) नाम भी मत लेना।

यदि वासि तिरोजनं यदि वा नुर्धस्तिरः। इयं इ मह्यं त्वामोषिधिर्वुद्धवेव न्यानयत्॥४॥

भा०—हे मेरे श्रभिलाबी पुरुष ! (यदि वा) खाहे तू (तिरः जनम्) जनों से भी परे, श्ररणयों में (यदि वा) श्रीर चाहे (नदः) चर्दा के भी । तिरः) पार हो । (इयम्) यह (श्रोपधिः) श्रोपधि जिसको मैं स्वयंवरा कन्या धारण करती हूं, (स्वाम्) तुझको (महाम्) मेरे लिए. मुझे प्राप्त होने के लिये (बद्ध्वा इव) मानों बांध कर इस जन सभा में (नि श्रानयत्) श्रवश्य छायेगी।

॥ इति तृतीयोऽनुवाकः ॥ [तत्र षोडश स्कानि, ऋचक्षेकत्रिंशत]

# [ ३ ६ ] रससागर व ईश्वर का स्मरण ।

प्रस्ताव श्रविः । मन्त्रोक्तः सुवर्णो देवता । त्रिष्डप् छन्दः । पक्षचं सक्तम् ।। द्विच्यं सुपूर्णं पयसं षृहन्तमुषां गर्भे वृष्यममोर्षधीनाम् । स्रभीपृतो वृष्ट्या तुर्पर्यन्तमा नी गोष्ठे रयिष्ठां स्थापयाति ॥१॥ स्र० १ । १६४ । ५२॥

भा॰—(दिश्यम्) शुलोक में या दिव्=मोक्ष में विद्यमान, (सुपर्णम्) शोभन रूप से पतनशीछ, पाछन और शान से युक्त, (पयसम्) शानमय आत्मधल से युक्त, (बृहताम्) महान् (अपाम्

<sup>[</sup>३९] — 'ऋग्वेदे दीवेतमा ऋषिः । सरस्वान् सर्थों वा देवता । (प्र०) 'वायसं' (हि०) 'दर्शनयोषधानां ।' (तु०) 'तर्पयन्तं सरस्वन्तमवसे जोहवीमि' इति ऋषः।

गर्भम् ) कर्मों और विज्ञानों को ग्रहण करने वाले, ( श्रोपधीनाम् ) श्रोपधी वन स्पतियों के ग्रति ( वृषभम् ) जल-वृष्टि करके उनको बढ़ाने वाले मेघ या सूर्य के समान ज्ञान-जलों और आनन्द वृष्टि के करनेवाले ( अभीपतः ) और अपने शरण में आनेवाले जीवों को ( वृष्ट्या ) आनन्द और अमृत की वर्षा से ( तर्पयन्तम् ) तृप्त करते हुए उस परम पुरुष, परमेश्वर को हम समरण करें, जो ( नः ) हमारे ( गोष्टे ) गौ= इन्द्रियों के निवासस्थान देह में ( रियस्थाम् ) रिय=बल, प्राण करें स्थापित करता है।

## [ ४० ] रससागर ईश्वर का स्मरण।

अस्कण्य ऋषिः । सरस्यान देवता । १ अपिक् । २ त्रिष्टुप् । द्रयूचं सक्तम् ।

यस्य व्रतं प्राचो यन्ति सर्चे यस्य व्रत उप्तिष्ठन्त आपः ।

यस्य व्रते पुष्टपतिनिविष्टुरूतं सरस्वन्तमचसे हवामह ॥१॥

मा०—(यस्य) जिसके (वर्त) किये कमे का (सर्वे पशवः)

समस्त पशु. बद्ध जीव (यन्ति) अनुगमन करते हैं, अनुकरण करते
हैं। (यस्य) जिसके (वर्त) ज्ञान में (आपः) आपः≔आसकाम,
जीवन्युक्र, कृतार्थ पुरुष (उप-तिष्ठन्ते) उपस्थित हैं, विद्यमान हैं, और
(यस्य वर्ते) जिसके अपने किये कमें में (पुष्ट-पतिः) उन २ नाना
प्रकार के पुष्टिकारक पदार्थों का स्वामी, पूषा परमेश्वर स्वयं (नि विष्टे)
विराजमान है। (तं) उस (सरस्वन्तं) महान्, समुद्र के समान
समस्त ज्ञान और कमों के विशाल स्वामी, प्रभु को हम (अवसे)
अपनी रक्षा के लिए (हवामहे) स्मरण करते हैं।

आ प्रत्यश्चं दाशुषे द्वाश्वंसं सर्रस्वन्तं पुष्टपति रियष्ठाम्। र्युयस्पोषं अवस्युं वस्ताना इह हुवेम सर्दनं रय्योणाम्॥२॥ १६ भा०—(इह) इस संसार में और इस मानव-देह में (वसानाः) रहते हुए हम (प्रत्यञ्चः) प्रत्येक पदार्थ में न्यापक (दाशुषे दाइवंसं) अपने को उसके अधीन समर्पण करने वाले साधक को बल, ज्ञान, प्रदान करते हुए, (सरस्वन्तं) शक्ति. किया और ज्ञान के सागर (प्रष्ट-पतिम्) सब पृष्टियों के स्वामी. सबके पोपक, (रिय स्थाम्) रिये— बल और प्राणों में अधिष्ठाता रूप से स्थित (रायः स्पोषं) धनों और प्राणों के पोपक. (अवस्थुम्) देइधारियों को अन्न प्रदान करने हारे (रियीणां सदनं) तथा समस्त एइवर्यों और बलों के आश्रयस्थान में परम आत्मा को हम सदा (आ हुवेम) स्मरण करें झार उसको पुकार।

# [ ४१] मुक्ति की प्रार्थना।

प्रस्कृष भाषः । दयेनो देवता । जगती । त्रिष्टुप् । द्रयुचं यक्तम् ॥
भाति धन्त्रान्यत्यपस्ततर्द द्रयेनो नृचक्षां अवसानद्रद्राः ।
तर्म् विद्वान्यवरा रज्ञांसीन्द्रीण सख्या शिव आ जीगम्यात् ॥१॥

भा०—जिस प्रकार सूर्य सरुस्थलों में भी जलों की वर्षा करता है और इन्द्र= मेघ के रूप में सर्वत्र करुयाणस्वरूप होकर प्राप्त होता है उसी प्रकार ( रथेनः ) ज्ञानवान् या सर्व ज्ञापक प्रभु ( नृचक्षाः ) सब मनुष्यों का द्रष्टा ( अवसान-दर्शः ) अवसान अर्थात् प्रलयकाल में भी सब पदार्थों और कर्म, कर्मफलों का द्रष्टा, ( धन्वानि ) भोगभूमियों को ( अति ) अतिक्रमण करके ( अपः ) ज्ञान जलों को ( ततदं ) वर्षाता है । और ( विश्वानि ) समस्त ( अवरा ) नीचे के ( रजांसि ) सोकों को ( तरन् ) पार करता हुआ उर्थात् इन तीनों लोकों की जहां दिथित नहीं वहां पर रहता हुआ ( इन्द्रण सख्या ) अपने मिन्न जीव

के द्वारा ( शिवः ) यह कल्याण और सुखमय, भानन्दमय, तुरीयपद, मोक्षरूप परमात्मा ( भा जगम्यात् ) प्राप्त होता है : स्योनो नृत्वक्षां द्वित्यः सुपूर्णः सहस्रोपाच्छतयोगिर्वयोधाः । सनो नियच्छाद् वसु यत् पराभृतम्स्मार्कमस्तु पिनृषु स्वधावत् २

भा०—( इयेन: ) सर्वज्ञ सर्वव्यापक, ( नृचक्षाः ) सब जीवों का प्रष्टा, ( दिव्यः ) मोक्षधाम का स्वामी, प्रकाशस्वरूप, ( सु-पर्णः ) सुख-पूर्वक उत्तम रीति से सबका पालक, ( सहस्र-पात् ) सहस्रों चरणों बाला अर्थात् सर्वगति, ( शत-योनिः ) अपितित, विकड़ों पदार्थों कर कारण और आश्रय, ( वपो-धाः ) समस्त अज्ञ, कर्मफल का धारण करने बाला, ( सः ) वह परमात्मा ( यत् ) जो ( परा मृतम् ) धन, ज्ञान और सुख पर अर्थात् आतमा से अतिरिक्त इन्द्रिय मन, शरीर आदि करणों द्वारा प्राप्त होसके उस ( वसु ) जीवनोपयोगी ज्ञान और धन को ( नः ) हमें ( नि यच्छात् ) पूर्ण रीति से प्रदान करे । और वही सब सुख ( अस्माकं ) हमारे ( पितृषु ) पाजकों या प्राणों में भी ( स्वधावत् ) अञ्च या प्राद्धा विषय होकर स्वतः ( अस्तु ) प्राप्त हो ।

#### (A)

## [ ४२ ] पापमोचन की प्रार्थना।

प्रस्तप्य ऋषिः । सोमन्द्रौ देवता । १, २ अनुष्डभौ । द्रयूर्च सक्तम् ॥ सोमारुद्रा वि चृहतं विषूचिममींचा या नो गर्यमाविवेशी । बाधियां दूरं निकींतिं पराचैः कृतं चिदेनः प्र मुमुक्तम्समत् ॥१॥

ऋ०६। ७४। २ प्र० द्वि० तृ० १। २४। ९ तृ० च० 🕻

<sup>[</sup> ४२ ] १- 'ऋग्वेदे भारद्वाजो बाईस्पत्य ऋषिः' ( तु० ) 'आरे बाधेथां निर्ऋति' ( च० ) 'मुसुरध्यस्मत्' इति ऋ० ।

भा०—है (सोमरुदा) सोम और रुद्ध, जल और अग्नि (या) जो (अमीवा) रोगकारी पदार्थ (नः) हमारे (गयम्) प्राण में, घर में या शरीर में (आविवेश) प्रविष्ट हो गया है उस (विष्-चीम्) नाना प्रकार से शरीर में, घर में या देश में फैलनेवाले रोग का (बृहतम्) नाना प्रकार के उपायों से नाश करो। और आप दोनों (नि:-ऋतिम्) सब प्रकार के कट्टों और दुःखों को (पराचैः) दूर ही (बाधेयाम्) रोको, दूर ही उसका जिनाश करो। और (अस्मत्) हमसे (कृतम् चित्) किये हुए (एनः) पाप या रोग को (प्र मुमुक्तम्) खुड़ाओ।

सोम शब्द से—राजा, वायु, चन्द्र, क्षत्रिय, अज्ञ, प्राण, वीर्य, अग्नत, आत्मा, ब्राह्मण आदि का प्रहण होता है। रुद्र शब्द से अग्नि, घोर, प्रतिहर्त्ता, प्राण आदि छिये जाते हैं। यहां रोगनिवारण वा श्रीर पापनाशन का प्रकरण है। रोगनाशन में सोम और रुद्र दो प्रकार के विकित्सक हैं। एक सोम=जलीय शान्त गुण औपधियों से चिकित्सा करने वाले, दूसरे रुद्र=तीक्ष्ण श्रोषधियों द्वारा चिकित्सा करने वाले। पापनाशन में आधिभौतिक में उपदेशक और दण्डकर्ता। आधिदैविक में जल श्रीर अग्ना। अध्यातम में प्राण और अपान, या प्राण और उदान लेने चाहियें।

सोमारुद्रा युवमेतान्यसमद् विश्वा तनुषु भेषुजानि धत्तम्। अव स्यतं मुख्यतं यन्नो असंत् तुनूषु बद्धं कृतमेनी अस्मत्॥२॥ श्र॰ ६। ७४। ३॥

भा० — हे प्रेंक (सोमास्द्रा) सोम और रुद्र (युवम्) आप दोनों (अस्मत्) हमारे (तन्षु) शरीरों में (विश्वा भेपजानि) सब प्रकार की श्रोषधियों का (धत्तम्) प्रयोग करो । और (यत्) जो कुड (नः) हमारे (तन्तु) शरीरों में (कृतम् एनः) हमारा ही किया पाप, रोग या कुपथ्य (असत्) है उसको (अव स्थतम्) नष्ट करो और (असमत्) हम से उसे (अव मुखनम्) खुड़ाश्रो।

#### como

## [ ४३ ] चार प्रकार की वाणी।

प्रस्कव्य श्विषः । वाग् देवता । विष्डुप् छन्दः । एकर्च स्वतम् ॥ श्विचास्तु एका अशिचास्तु एकाः सर्वी विभिष् सुमनुस्यमानः । तिस्रो वाचो निर्द्धिता अन्तर्सिमन् तास्रामेका वि पपातानु धोषम्।१

भा०-हे पुरुष ! (ते ) तेरे प्रति (एकाः ) एक प्रकार की वाणियां (शिवाः) शिव, कल्याणकारिणी, सुखप्रद हैं, श्रीर (एकाः) एक प्रकार की, दूसरी (ते) तेरी (अज्ञिवाः) अज्ञिव, असंगळकारी निन्दामय वाणियां हैं। तू डन सब को ( सुमनस्यमानः ) अपने चित्त को शुभ, सुन्दर, अनिकृत भाव से रखते हुए ही (बिभर्षि) धारण कर, सुन । अर्थात् स्तुति और निन्दा दोनों को प्रसन्नचित्त होकर सुना कर, स्तुतियों से प्रसन्न मत हो और निन्दा के वाक्यों से उद्विस मत हो । क्योंकि (अस्मिन्) इस पुरुष के (अन्तः) मीतर (तिस्नः वाचः ) तीन प्रकार की वाणियां ( निहिताः ) रक्खी हैं ( १ ) परा जो आतमा में बीज रूप से विद्यमान रहती हैं, (२) पश्यन्ती जो वक्ता के प्रयोग के पूर्व मन में संकल्प रूप से आती हैं। (३) मध्यमा, जो इच्छापूर्वक मानस संकल्पों में रह कर ही शरीर के हर्ष, विषाद आहि मुख विकारों को प्रकट करती है, (तासाम्) उनमें से ही (एका) एक भौर, चौथी वैखरी (घोषम् अनु) शब्द के स्वरूप में आकर (विपपात) नाना रूप से बाहर आती है। प्रयोक्ता के भीतर ही निनदारमक वाणी के भी तीन रूप रहते हैं और केवल एक चतुर्थ भाग ही बाहर भाता है। इससे वही अधिक उसके पाप से युक्त है, ब कि श्रोता।

### 

## [ ४४ ] इन्द्र भौर विष्णु ।

प्रस्काव ऋषिः। बन्द्रो विष्णुश्च देवते । भुरिक् त्रिष्टुप् छन्दः।

एकर्च सक्तम् ॥

डुमा जिंग्यथुने पर्रो जयेथे न पर्रो जिग्ये कतुरद्भनैनेयोः। इन्द्रेश्च विष्णो यदपेस्पृधेथां बेधा सहस्रं वि तदैरयेथाम् ॥१॥ कः ६। ६६। ८८॥

भा०—( उभा ) दोनों इन्द्र और विण्णु ( जिग्यथुः ) विजय करते हैं, ( न परा जयेथे ) कभी शत्रुओं से हारते नहीं हैं। ( एनयोः ) इन दोनों में से ( कतरः चन ) कोई अकेला भी ( न परा जिग्ये ) नहीं हारता। ( इन्द्रः ) इन्द्र ( च ) और हे ( विष्णो ) विष्णु ! तुम दोनों ( यत् ) जब भी अपने विरोधी असुरों के साथ ( अप स्पृधेयाम् ) हो करते हो, युद्ध करते हो ( तत् ) तब २ ( सहस्रं ) समस्त संसार को ( त्रेधा ) तीन प्रकार से ( वि ऐरयेथाम् ) व्याप्त करते और वस्न कर लेते हो । विजय कर लेते और उन में वीर सामर्थ्यवान् हो कर शासन करते हो ।

#### cal las

<sup>[</sup>४४] १- कारेबेदेऽस्याः भारद्वाजो बाईस्पत्य शह्यापः।' (द्वि०) 'कतरश्च नेनोः' इति श्व०।

[ ४५ ] ईप्यो के दूर करने का उपाय । प्रस्काप्त ऋषिः । ईप्यीपनयनम् भेषजं देवता । १, २ अनुष्टुभौ ।

हयुचं सुक्तम् ॥

जनाद् विश्वजुनीनात् सिन्धुतस्पर्याभृतम् । दूरात् त्वां मन्य उद्भतम्।ष्यांया नामं भेष्रजम् ॥ १॥

भा०—इर्धा, दाह या दूसरे की उन्नति को देखकर जलने के बुरे स्वभाव को दूर करने के उपाय का उपदेश करते हैं। हे ईर्घ्यां दूर करने के उपाय रूप भोषधं ! तू । ईर्घ्यांयाः नाम ) ईर्घ्यां को झुकाने या दवाने का उत्तम साधन है, इसी से उसका (भेषजम्) इलाज या ईर्घ्यां नाम के मानस रोग की उत्तम चिकित्सा है। (त्वा) तुझको मानो (दूगत्) दृर से (उद्-भृतम्) उलाइ कर लाया गया (मन्ये) मानता हूं। तुझको (विश्व-जनीनात्) समस्त जनों के हितकारी, (सिन्धुतः) नदी या समुद्र के समान विशाल उपकारी, सबके प्रति हदार मनुष्य से (परि आभृतम्) प्राप्त किया जाता है।

जब हृदय में ईर्षा के भाव उदय हों उन को दबाने के लिये या कूर करने के जिये उन जोकोपकारी महापुरुषों का ध्यान करना चाहिये जो अपनी सर्वस्व सम्पत्ति को नदी के समान परोपकार में बहा देते हैं। श्रीर अपने आप उसका भोग नहीं करते। दूसरे के बढ़ते यश और कीर्ति से न जल कर स्वयं यशस्वी और सच्च परोपकारी बनें। केवळ ईंड्यों में जलने से कोई बढ़ा नहीं हो सकता।

अुक्षेरिवास्य दहेतो द्वावस्य दहेतुः पृथेक् । पुतामेनस्येर्ण्यामुद्नाक्षिमिव शमय ॥ २ ॥

<sup>[</sup> ४४ ]—पञ्चपटलिकायां द्वचृचं स्क्तम् ।

भा०—( उद्ना ) जलसे ( अग्निम्-इव ) जिस प्रकार जलती भाग को शान्त कर दिया जाता है उसी प्रकार ( अग्ने:-इव दहतः ) जलती आग के समान या ( दावस्य दहतः ) जंगल को जलाती भड़कती आग के समान ( दहतः ) जलते, कुढ़ते हुए या भयानक रूप में भड़कते हुए ( एतस्य ) इस ईपालु दोह वाले चित्त की ( ईर्ष्याम् ) ईर्षा को भेम से या दूसरों के सचरित्र गुणों से ( शमय ) शान्त कर ।

[ ४६ ] सभा प्रथिवी भीर स्त्री का वर्णन । अधर्वा ऋषिः । विश्वरती देवता । १, २ अनुष्टुप् । ३ त्रिष्टुप् । तृवं सक्तम् ॥

सिनीवािल पृथुंष्टुके या देवानार्मासे स्वसा। जुषस्व ह्वयमार्डुतं प्रजां देवि दिदिहिट नः॥१॥ ऋ०२।३२।६॥यजु०३४।१०॥

भा०—हे देवि ! विश्वपित ! दिव्य गुणों वाली प्रजाओं का पालन करने वाली ! हे (सिनीवालि) अब का प्रदान करने वाली ! अधवा प्रेमबद्धे ! हे खि ! हे (प्रथुस्तुके) बहुत से पुत्रों वाली या बहुतों से प्रशंसित ! या विशाल मध्यभाग वाली ! या उत्तम कामनावित ! या प्रथु=शुलोक के प्रति सदा खुली रहने वाली ! तू (देवानाम्) देव= वायु, सूर्य, जल, मेघ आदि दिव्य पदार्थों के साथ (स्वसा) स्वयं स्वभावतः नैसर्गिक रूप में संगत है । तू (आ-हुतम्) आहुति किये हुए (हव्यम्) अब को, या वीयं को जो बीज रूप से तेरे में बोते हैं

<sup>[</sup>४६] १-ऋग्वेदे गृतसमद ऋषिः स्तुकः केशभारः, स्तुतिः, कामो वा इति महीधरः पृथुसंयिमितकेशभारा इति उद्यटः, २. उपचयार्थस्य वा दिहेर्दिशतेर्वा होटि श्रपः इतुः।

उसे ( ज्ञुयस्व ) प्रेम से स्वीकार कर और ( नः ) हमें ( प्रजां ) प्रजा को उत्कृष्ट रूपसे उत्पन्न हो जाने पर ( दिदिड्दि ) प्रदान कर । महर्षि दयानन्द ने मन्त्र को स्नो के वर्णन में लगाया है।

या स्रे<u>बाहुः स्वेङ्</u>रिरः सुष्मा बहुस्रवरी । तस्यै बि्रुपत्न्यै <u>ह</u>विः सिनी<u>बा</u>ल्यै जुंदोतन ॥ १ ॥

現のマーミマーの 11

भा०—पूर्व मन्त्र में कही विश्वपत्नी-सार्वजनिक सभा, पृथिवी श्रीर श्री तीनों का रलेप से वर्णन करते हैं। (या) जो श्री (सुवाहुः) उत्तम बाहुओं वाली, (सु-अङ्गुरिः) उत्तम अंगुलियों वाली, (सु-सूमा) उत्तम उत्पादक श्रंगों वाली, सुभगा, पृथुजधना, (बहु-सूवरी) बहुत से, अधिक से अधिक दश पुत्रों को उत्पन्न करने में समर्थ है, (तस्य) उस (सिनीवाल्य) पत्नी के लिये (हिवः जुहोतन) हिवि= अब तित्य प्रदान करो। सार्वजनिक सभा के पक्ष में—(या सुवाहुः) जो उत्तम वीर भटों हारा सब विध्नों को बांधने वाली, (सु-अङ्गुरिः) सब उत्तम राष्ट्रीय श्रंगों वाली, (सु-सूमा) राष्ट्र में जल तथा दृध का उत्तम प्रवन्ध करने वाली, (बहु-सूवरी) बहुत प्रकार की राष्ट्रीय श्रंगाओं की आजाएं देने वाली है (तस्यै विश्वयत्त्ये) उस सार्वजनिक सभा के लिये सब लोग (हिवः जुहोतन) अपना र भाग प्रदान करें। पृथिवी भी क्षत्रियों हारा 'सुवाहु' देशवासियों हारा, उत्तम देशों हारा 'सुअ-ङ्गुरिः', नाना पुरुषों, अन्नों वनस्पितयों के उत्पादन से 'सु-पूमा' श्रोर 'बहु-सूवरी' है।

या विश्वपत्नीन्द्रमासे प्रतीची सहस्रोस्तुकाभियन्ती हेवी। विष्णीः पतिन तुभ्यं राता ह्वींषि पति देवि रार्श्व से चोदयस्य॥३ भा०—हे (देवि) देवि! पति की कामना करने वासी! त अपने (पितम्) पित को (राधसे) धन और यश प्राप्त करने के छिए (चोदयस्व। प्रेरित कर। उसी प्रकार हे (विष्णो: पित्न) व्याक सार्वभीम राजा या तेरे हृदय में व्यापक प्रियतम की (पित्न)
पालिके! राजसभे! (तुभ्यम्) तेरे निमित्त तुझे (इवींषि) पर्याप्त
साधन और अधिकार। राता) प्रदान किये गये हैं। यह (विद्यतनी)
क्वाँक प्रजातन्त्र शासन की वह प्रतिनिधि सभा है. (या) जो (देवी)
विद्वानों की बनी हुई है, और (सहस्व-स्तुका) सहस्रों संघों को अपने
सीतर मिलाये हुए (अभि-यन्ती) प्रकट होती हुई. (इन्द्रं) राजा
या पित के भी (प्रतीची) सन्मुख उसके समान शक्ति वाली (असि)
है। ऐसी हे (पित्न) गृहपालिके, राष्ट्रपालिके, जन-राजसभे! त्
अपने (पित) पित, सभापित या राष्ट्रपित को (राधसे) पुत्र, यश

'नाविष्णुः पृथिवीपतिः' इस पुरानी किंवदन्ती का यही मन्त्र मूख है। राजा को वेद 'विष्णु' कहता है। वह 'विश्वतनी' का पति है। इन्द्र राजा है और विष्णु राष्ट्रसभा का सभापति है। वह पूर्व समा-वस्या का वर्णन हुआ। अमावास्या नाम की का है अमा=सह वसते पत्या इति अमावास्या। जो पति के साथ रहे। 'अमा' एक साथ जिसमें सब प्रजाएं 'वास्या' बैठ सकें। जनरळ कान्फ्रेन्स, महासभा, साभा-रण सभा।

[ ४७ ] कुह नामक भन्तरंगसभा का वर्णन।
भवर्ग ऋषिः। कुहुवें वे देवता। जनती। २ विष्टुप्।
ह वृत्तं सक्तम्॥

कुहूं देवीं सुकतं विद्यनापंसम्हिमन् युक्ते सुहवा जोहवीमि । सानी रुपि विश्ववारं नि यंच्छाद् दरातु वीरं शतदायसुक्थ्यंम्॥१

भा०—अब उत्तरा अमावास्या का वर्णन करते हैं, जो उस साधारण महासभा की अन्तरंग सभा है। मैं सभापति (सु हवा) उत्तम
रीति से आहान करने में समर्थ, उत्तम आज्ञापक, उत्तम मन्त्रणा देने में
समर्थ, (अस्मिन् यज्ञे) इस राष्ट्रमय यज्ञ में (देवीं) विद्वानों की
द्यनी, (विद्याना-अपसम्) समस्त उचित कर्त्तरथों को जानने वाजी,
(सु-कृतं) उत्तम कार्य सम्पादन करने वाजी (कुहूं) कुहू नामक
गुप्तसभा, अन्तरंग सभा को (जोहचीमि) आह्वान करता हूं, बुलाता
हूं। (सा) वह (नः) हमें हम राष्ट् के शासकों को (विश्व-वारं)
समस्त राष्ट्र के वरण करने योग्य, उनके अभिमत अथवा राष्ट्र की
रक्षा करनेवाले (रियम्) धन, यश्च, उत्तम कर्म का (नियच्छात्)
उपदेश करे या उत्तम रिय=स्थापत्र को प्रदान करे, भौर (उन्ध्यम्)
प्रशंसनीय या वेद के अनुसार (शत-दायम्) सेंकड़ों सुखों के
देने वाले (वीरम्) सामर्थ्यवान् पुरुष को (ददातु) राष्ट् के कार्य में
प्रदान करे, नियुक्त करे।

राष्ट्रपति या मन्त्री ( सुहवा ) जिसको अन्तरंग सभा बुछाने का अधिकार हो । वह ( विद्यानापसम् ) अन्तरंग के सभासदों को पूर्व में विचारणीय विषय जना देवे और फिर बुछावे । उसमें सर्व हितकारी उत्तम निर्णयों या प्रस्तावों को स्वीकृत करावें और उनको कार्य रूप में बाने के जिये उत्तम शासक को नियत करे ।

कुहुर्देवानां मुन्तस्य पत्नी हत्यां नो अस्य हिविषों जुषेत । शृणोतं युज्ञम्याती नो अद्य रायस्पोपं चिकितुषी दधातु ॥ २ ॥ भा॰—(देवानां) देवगण, बिहानों के बीच में (असृतस्य पत्नी ) कभी न विनाश होने वाली, सत्य सिद्धान्त या नियम का पालन करने वाली ( अस्य हिविधः ) इस हिवि=मन्त्र या विचार को ( जुषेत ) सेवन करे, विचार करे । और ( यज्ञं ) राष्ट्र के हित को या परस्पर के संग साहाक्य को ( उज्ञती ) चाहती हुई ( ज्ञृणोतु ) सब सभासदों के मत को भली प्रकार सुने । और ( अघ ) अब (चिकितुषी ) सब बात यथार्थ रूप से जानती हुई ( नः ) हमारे राष्ट्र के ( रायस्पोषं ) धन की सम्पत्ति वृद्धि को ( द्धातु ) करे । कुहू के वर्णन के साथ र गृहपत्नी के कर्त्तक्यों का भी वर्णन हो गया है । जैसे ( १ ) में सुहवा पति ( कुहू ) जितेन्द्रिय विदुषी पत्नी को यज्ञ में बुलाता हूं । वह हमें सब प्रकार से हृष्ट पुष्ट पुत्र प्रदान करे । ( २ ) वह अपने अमृत दीर्घायु पति की पत्नी पूजा के योग्य है । वह अपने पति की कामना करती हुई भी हमारे वीच में विदुषी होकर बदों की आज्ञा सुने और प्रजाओं को पुष्ट करे ।

### 小のの歌

[ ४८ ] राका नाम राजसभा भीर स्त्री के कर्त्तव्यों का वर्णन।

अथर्वा ऋषिः । राका देवता । जगती छन्दः । द्रयूचं सक्तम् ॥

राकामृहं सुहवा सुष्टुती हुवे शृणोतु नः सुभगा बोर्धतु तमनी। सीव्यत्वर्यः सुच्याच्छिद्यमानया ददीतु द्वीरं शतदायमुक्थ्यम् ॥१॥

भा । ३२ | ४ ||

भा०—( अहं ) में पुरुष ( राकाम् ) पूर्ण चन्द्रवाली पूर्णिमा के समान शोभना, पोडश कलायुक्त गुणवती स्त्री का ( सु-हवा ) उत्तम ज्ञान और ( सुस्तुती ) उत्तम गुणवर्णन युक्त वाणी से ( हुवे ) वर्णन

<sup>[</sup> ४८ ] १-( प्र० ) 'सुहवाम्' इति पैप्प० सं०, ऋ० ।

करता हूं । वह ( सुभगा ) शुभ, सौभाग्य सम्पन्न स्त्री ( नः ) हमारे उपदेशों का (शृणोतु) श्रवण करे। और (समा वोधतु) अपने भीतरी अन्तःकरण से उसको समझे, विचार करे कि वह ( अच्छियमा-नया ) कभी न टूटने वाली (सूच्या ) सूची से (अपः ) सन्तति कर्म को ( सीव्यतु ) सीये । अर्थात् न टूटते हुए प्रजाजन्तु को बनाये रखे। और ( दात-दायम् ) सैकड़ों दाय धन को प्राप्त करने वाले ( उक्थ्यस् ) प्रशंसनीय (वीरम् ) पुत्र को (ददातु ) उत्पन्न करे। अर्थात् सर्वांग गुणसम्पन्ना महिछाएं वीर, उत्तम राजा होने योग्य यश-स्वी पुत्रों को उत्पन्न करें।

यास्ते राके सुमृतयः सुपेशसो याभिर्दशीस दाशुषे वस्ति। तार्भिनों अद्य सुमन् द्रपागिहि सहस्रपोषं सुभगे रराणा ॥२॥ 死のそ13そ1と1

भा०-हे (राके) सुखप्रदे ! पूर्णप्रकाशयुक्त श्वि ! (याः) जो (ते) तेशी (सु-पेशसः) सुन्दर कान्तिवाखी (सु-मतयः) उत्तम बुद्धियां, उत्तम विचार हैं (याभिः) जिन्हों से (दाशुषे) अपने सर्वे-स्व अर्पण करने वाले प्रियतम पति को (वस्ति) नाना प्रकार के जीवन के सुख भौर नाना धन ( ददासि ) प्रदान करती हैं ( ताभिः ) उन उत्तम विचारों से (सु-मनाः) सदा प्रसन्नचित्त होकर (नः) हम, प्रजावासियों को हे (सु-भगे) सौभाग्यवति! (रराणा) नाना पकार के आनन्द प्रदान करती हुई या नाना प्रकार से आनन्द प्रसन्न होकर (सहस्त-पोपम्) सब प्रकार के पुष्टि, धन धान्य सम्पत्ति को ( उप-आ-गहि ) प्राप्त करा । उत्तम महिलाएं जिन उत्तम विचारों से अपने पतियों को सुखकारी होती हैं उन विचारों और सत्-कर्मों से

२-( च॰ ) 'सइस्रपोषम्' इति ऋ ।

अपने सम्बन्धी और पदोसियों को भी सुखकारी हों।

विश्वति पक्ष में — राका भी उस राजसभा का नाम है जिसमें राजा स्वयं १६ या २० अमात्यों सहित राष्ट्र के कार्यों का विचार करता है। कार्यों की प्रारम्भिक अनुमित प्राप्त करने के लिये 'अनुमित' नामक सभा का वर्णन पूर्व आ जुका है। यह 'उत्तरा' उससे भी उत्कृष्ट राजसभा है जिससे अंतिम निर्णय प्राप्त करके राजा अपने राष्ट्र में कार्य करें । इस पक्ष में मन्त्रों की योजना निम्नलिखित रूप में जाननी चाहिए।

- (१) ( सकाम् अहं सुहवा सुन्दुती हुवे ) राज सभा को मैं स्वयं खुलाता हूं ( श्रणोतु नः सुभगा ) वह श्रीमती राजसभा मेरे निर्णय को सुने । ( बोधतु समना ) स्वयं विचारे । ( अन्द्रिचमानया सूच्या सीव्यतु) म दूरी सूई से जैसे फटे वस्तों को सिया जाता है उसी प्रकार वह विचार के योग्य सब अंगों को कम से सूक्ष्म बुद्धि से विचारे, उनको सम्बन्धित करे और ( शतदायम् ) सैंकड़ों लाभप्रद ( उन्ध्यं वीरं ख्वातु ) प्रशंसनीय वीर, कार्यकर्त्ता को नियुक्त करे।
- (२) हे (राके याः ते सुपेशसः सुमतयः ) राजसभे ! जो तेरी कत्तम सम्मतियं हैं (याप्रिः दाशुषे वस्ति ददासि ) जिसके द्वारा राजा को नाना धन प्रदान करती है (ताप्तिः नः सुमनाः सहस्रपोषं रराणा-सुभगे उपा गहि ) हे श्रीमति ! उनसे ही सुचित्त होकर सहस्रगुणा द्रव्य हेती हुई प्राप्त हो।

[ ४१ ] विद्वान् पुरुषों की स्त्रियों के कत्तित्य ! स्वर्ण ऋषिः । देवपरन्यो देवताः । १ आर्थी जगती । २ चतुष्पदा पंक्तिः । द्वयुचं स्क्रम् ॥

<sup>[</sup>४६] १-'यच्छत' इति ऋ०। अस्य सूक्तस्य प्रतिक्षत्र आत्रेय ऋषिः।

देवानां पलिस्गृतिरवन्तु नः प्रायन्तु नस्तुज्ञेय वार्जसातय । याः पार्थिवासे। या श्रपामिष ब्रेत ता नी देवीः सुहनाः शर्म यच्छन्तु ॥ १॥

भा०—विद्वान् पुरुषों की विदुषी खियों को और कँचे कमें का उपदेश करते हैं—( देवानां पत्नीः) देवः=विद्वान् या राज्यशासक अधिकारी लोगों की विदुषी स्त्रियं भी ( रुशलीः ) सुप्रसन्न, इच्छापूर्वेक ( नः ) हम प्रजा के लोगों की ( अवन्तु ) रक्षा करें। श्रीर विशेष कर ( वाज-सातये ) संप्राम यज्ञ और ज्ञानप्राप्ति, शिक्षा के कार्य के लिए श्रीर (तुजये ) बालकों की रक्षा और राष्ट्रं में बल या जोश उत्पन्न और (तुजये ) बालकों की रक्षा और राष्ट्रं में बल या जोश उत्पन्न करने के लिए ये ( नः ) हम में ( अवन्तु ) आदरपूर्वक आवें। श्रीर ( याः ) जो ( पार्थवासः ) राज-घराने की उन्नत पदाधिकार पर स्थित रानियां हैं और ( याः ) जो ( अपाम् ) प्रजाशों के ( वर्ते ) पालन या शासन के कार्य में या सदाचार शिक्षण में नियुक्त हैं ( ताः ) वे ( देवीः ) विदुषी स्त्रियां भी ( सु-हवाः ) उत्तम उपदेश करने में समर्थ होकर प्रजाशों में ( शर्म ) सुख शान्ति ( यच्छन्तु ) प्रदान करें।

जुत या व्यन्त ट्रेवपत्नीरिन्द्राण्य श्राय्याश्वनी राट्।
श्रा रोदसी वरुणानी श्र्रणोतु व्यन्त ट्रेवीर्य ऋतुर्जनीनाम्॥२
भा०—( उत ) श्रीर ( देव-पत्नी ) देव=विद्वान पुरुषों की स्त्रियां
भी ( गाः ) छत्दोमय वेदवाणियों का ( व्यन्तु ) अभ्यास किया करें।
भीर ( इन्द्राणी ) इन्द्र, महाराज की स्त्री, ( अग्नायी ) श्रीर सेनापति की स्त्री ( अश्वनी ) अश्वी, वेगवान् रथ, विद्युत् आदि के प्रणेता
श्रिट्पी पुरुषों की और ( राट् ) राजा की स्त्री, रानी ( रोदसी ) रुद्र
हुष्टों के रुलाने वाली राष्ट्र के दमनकारी विभाग के अध्यक्ष की स्त्री

२-सोकाय अपत्याय इति सायणः, बळायेति दयानन्दः।

ये सब (वरुणानी) श्रीर वरुण राजनियम-विधानकारी न्यायाधीश की स्त्री, ये सब (आश्रणोतु) कार्य व्यवहार और स्त्री-संसार के कार्य व्यवहारों को सुना करें। श्रीर (जनीनां) प्रजा की स्त्रियों को (यः श्रुतः) जो काल नियत हो उस अवसर में ये (देन्यः) विदुधी स्त्रियां (व्यन्तु) प्राप्त हों। श्रीर स्त्रियों की व्यवस्था किया करें।

स्त्रियों के साक्षी आदि स्त्रियां हों। स्त्रियों के सामाजिक, नैतिक और चिकित्सा आदि कार्य खियां ही करें और उत्सव आदि के अवसरों पर भी खियों की प्रबन्धक खियां हों, यह वेद की आज्ञा है।

### (५०) भात्म-संयम ।

कितवनधनकार्मोगिरा ऋषिः । इन्द्रो देवता । १, २, १, ६ अनुष्टुप् । ३, ७ त्रिष्टुप् । ४, जगती । ६ भुरिक् त्रिष्टुप् नवर्च सक्तम् । यथा वृत्तम्यानिर्धिक्षाद्वा हन्त्यं प्रति । प्रवाहम्य किन्वान् सैर्वेध्यासमप्रति ॥ १॥

मा०—( यथा ) जिस प्रकार (अश्वानिः ) मैघकी बिजुली (विश्वाहा ) सब दिन, सदा ही (अप्रति ) विना किसी अन्य को प्रतिनिधि बनाये स्वयं ही (हन्ति ) विनाश करती है, (कितवान् ) तथा चतुर जुआरी जिस प्रकार जुआरियों को स्वयं पासों से मारता है ( एवा ) इस प्रकार ही ( अहम् ) मैं इन्द्र, आत्मा ( अद्य ) आज इन

<sup>[</sup> १०] — अनुक्रमणिकाहरूनिलिपपुस्तकेषु ब्रायः सर्वत्र 'कितवद्धनकामः', 'बन्धनकाम' इति ब्र्यूमफील्डः, 'द्वन्द्वधन' इति रीडरः, 'बन्ध्यासम्' इति पाठ स्वीका-रात् 'बध' इति सायणः । सार्वित्रकपाठानुसारं 'बन्ध्यासम्' इति सायणसम्मतः पाठः । 'कितववधनकाम' इतिः पाठः श्रुदः।

(कितवान्) जिनके पास कुछ नहीं ऐसे निःस्व, अचेतन जड़ विषयों को (अतेः) अपने अत्रों इन्द्रिय गण से (अप्रति) विना अन्य किसी को प्रतिनिधि किये, स्वयं अपने बल से (बध्यासम्) मारूं, या ज्ञान अगिर कर्म का विषय बनाऊं। अर्थाद्म ज्ञानेन्द्रिय और प्राणेन्द्रियों से इन निश्चेतन जड़ पदार्थों को जो जीवन में बाधा उत्पन्न करें दबाकर अपने , वश करलूं। अध्यास्म विषय को, 'कितव' या जुवारियों की कीड़ा के समान, 'अध्न' आदि द्वय्धंक पदों से इलेप द्वारा वर्णन किया गमा है।

तुराणामतुराणां विशामवेर्जुपीणाम् । स्वमैतुं विश्वको भगी अन्तर्हस्तं कृतं सम ॥ २ ॥

भाव—(तुराणां) अति शीव्रता करने वाली चन्चल, अविवेकी, (अतुराणाम्) मन्द, जो शीव्रता न कर सर्के अर्थात् तामस, (अवर्जु-पीणाम्) तथा जो अपने दोषों को या प्रकृतिसिद्ध स्वभावों को परित्याग नहीं कर सकतीं ऐसी (विशाम्) प्रजाधों अर्थात् प्राणेन्द्रिय कर्मे-न्द्रिय रूप अध्यात्म प्रजाओं में से (विश्वतः) जो सब से अधिक (भगः) सम्पत्तिमान् ऐश्वर्यवान् है वह आत्मा (सम्-आ-एतु) मुझे प्राप्त हो। क्योंकि (कृतं) समस्त मेरी क्रिया शक्ति अथवा पुरुषार्थ अर्थात् धर्म, अर्थ काम और मोक्ष, कर्म और कर्मफल सब (मम) मेरे (अन्तर्हस्तम्) अपने हाथ के भीतर हैं।

ईडे आफ्नें स्वावंसुं नमोभिटिह प्रसक्तो वि चेयत् कतं नेः। रथैरियु प्रभरे वाजयद्भिः प्रदक्षिणं सुरुतां स्तोमंगृध्याम् ॥३॥

१- ऋग्वेदे स्थानास्व आत्रेय ऋषिः । ( द्वि० ) 'श्रह प्रसत्तो' 'प्रदक्षिणिन् मरुताम्' शति ऋ० ।

भा०—में (भागं) प्रकाशस्वरूप, (स्व-वसुम्) स्व=अपने देह के या भारता के भी भीतर वसने वाले उस प्रभु की, (नमोभिः) नमस्कारों द्वारा (ईहे) स्तुति करता हूं। वह (इह) इस संसार में (प्र-सक्तः) अपनी उत्तम शक्ति से सर्वत्र व्यापक रहकर (नः) हमारा (कृतं) किया पुरुषाधं हमें ही (वि चयत्) भाना प्रकार से प्रदान करता है। संप्राम में (वाजयितः) बल पकदते हुए या वेग से जाते हुए (रथः-इव) रथों से जिस प्रकार नाना देशों को जाता हूं और उन को वश करता हूं उसी प्रकार में आत्मा का साधक योगी (प्र-दिख्णं) स्वयं भित उत्कृष्ट बलशाली (स्तोमं) समूह अर्थात् इन्द्रियगण को (ऋध्याम्) अपने वश करूँ। और उन की शक्ति को बढ़ाऊँ। विजयशिक सेनापित के पक्ष में भी उपमा के बल से लगता है। मन्त्र तैत्तिरीयबाह्मण, मैत्रायणी संहिता में भी आता है वहां कहीं भी इस मन्त्र का धूतकी हा से सम्बन्ध नहीं है। इसिलये जूए के पक्ष में सायण-कृत अर्थ असंगत है।

वयं जियेम त्वया युजा वृतमस्माक्मंशमुद्देवा भरेभरे। श्रम्भयमिनद्व वरीयः सुगं कृष्टि प्र राष्ट्रंणां मघवन वृष्ण्यां राजा।४॥

भा०—हे इन्द्र परमेश्वर! (स्वया) तुझ (युजा) सहायक की सहायता से (वृयं) हम (वृतं) आवरणकारी, घेरने वाले तामस आवरण का (जयेम) विजय करें। जिस प्रकार ऐश्वर्यवान् राजा की सहायता से उसके सैनिक अपने नगर को घेरने वाले शत्रु पर विजय प्राप्त करते हैं उसी प्रकार ईश्वर की सहायता से हम साधकगण आतमा को

४—( तृ० ) 'बरिवः' इति ऋ० । ऋग्वेदे कुत्स आंगिरस ऋषिः इन्द्रो देवता।

घेरने वाले तामस आवरण अथवा राजस इन्द्रियगण को अपने वश करें। हे प्रभो ! ( भरे-भरे ) प्रत्येक संग्राम में ( अस्माकम् ) हमारे (अंशम्) ब्यापक आतमा को (उत् अव) उन्नति की तरफ ते जाओ। हे इन्द्र ! ( अस्मम्यम् ) हमारे लिये ( वरीयः ) सबसे उत्कृष्ट भीर महान् मोक्ष-पद को भी ( सुगम् ) सुखसे प्राप्त करने योग्य ( कृधि ) कर । और ( शत्रणां<sup>9</sup> ) हमारे बल और ज्ञान का नाश करने वाले काम, क्रोध आदि शत्रुष्ठों के ( वृष्ण्या ) बलों को ( प्ररुज ) अच्छी प्रकार तोड़ डाल । इस मनत्र का भी जूतकीड़ा से कोई सम्बन्ध नहीं। अतः सावण आदि का यूतपरक अर्थ असंगत है।

> अजैषं त्वा संलिखितमजैषमृत संरुधम् । अर्वि वृक्तो यथा मर्थदेवा मध्नामि ते कृतम् ॥२॥

भा०-हे प्रतिपक्ष ! राजस और तामसभाव ! (सं छिखितम् ) खूब अच्छी प्रकार शिला पर खुदे हुए लेख के समान हृदय पटल पर अंकित अथवा भूमिमानचित्र के समान आलिखित (उत) और (सं-रुधम्) हरेक उन्नति के कार्य में मुझे आगे बढ़ने से रोकने वाले, विध्नकारी बाधक को मैंने अपने आस्मा के बल से (अजैपम्) जीत लिया है। श्रीर (यथा) जिस प्रकार (अविम्) सेंड को (वृकः) भेड़िया ( सथद् ) पकड़ कर झंझोट डालता है उस प्रकार ( ते ) तेरे ( कृतम् ) किए दुष्पल को ( मध्नामि ) मैं भी मथ डालूं। अध्यात्म-वेदी के लिए दो ही पदार्थ हैं। एक अस्मद्-विषय आत्मा और दूसरा 'युष्मद् विषय' संसार । यहां संसार के प्रवर्त्तक अविद्याकृत आवरण को मथ कर तम या चृत पर, जिसको पूर्व मन्त्र में 'वृत' कहा है, विजय का प्रत्यक्ष रूप दर्शाया है।

१ --- शातनं -नाशः

ञ्चत प्रहामतिदीवा जयित कृतिमिव रवृद्धी वि चिनोति काले। यो देवकामो न धर्न कुणाद्धि समित् तं रायः स्वजित स्वधार्भः॥६॥

भा०-( उत ) श्रीर 'इन्द्र' ईश्वर या राजा या ऐश्वर्यवान् जीव ही समस्त पाणों में ( अति-दीवा ) अत्यन्त अधिक तेजस्वी क्रिया-वान्, स्यवहारवान्, आनन्दी, हर्षवान् होने के कारण ( प्र-हाम् जयित ) अपने मारने वाले को भी जीत लेता है। (काले ) उचित समय पर ( अ-घ्नी ) चतुर द्युतकार जिस प्रकार ( कृतम्-इव ) अपने जयपद 'कृत' नामक अक्ष को खोज छेता है उसी प्रकार वह आत्मा (काले) अपने उचित अवसर में अपने (कृतम्) किये कर्म अर्थात् इष्ट और आपूर्त अर्थात् उपकार के कर्मों को ( विचिनोति ) अपनी सुख माप्ति के निमित्त चुनता श्रीर करता है। (यः) जो पुरुष (देव-कामः ) विद्वान् महात्मा, देवतुल्य पुरुषों के निमित्त अपने (धनं ) धनको (न रुणिंद्र) रोके नहीं रखता प्रत्युत उत्तम सज्जन पुरुषों के उपकार तथा उनकी अभिलापा के अनुकूल व्यय करता है, इन्द्र अर्थात् परमेश्वर (तम् इत्) उसको ही (स्वधाभिः) अपनी दानशक्तियों से (रायः ) धन, सम्पत्तियां (सं सुजिति ) प्रदान करता है । ऋग्वेद सें यह मन्त्र इन्द्र की स्तुति में है। सायण ने वहां उत्तम अर्थ करके भी इस स्थल पर इस मन्त्र को भारी जुआरिये पर लगा दिया है। गोभिष्टरेमामति दुरेवां यवेन वा जुधं पुरुहृत विश्वे। वयं राजसु प्रथमा धनान्यरिष्टासो वृजनीभिजीयेम ॥ ७ ॥

म्०१० | ४२ | १० |

भा - इम (गोभिः) गौ आदि पशुस्रों का पालन करके (दुः-

६-( प्र० ) 'अतिदिव्यो जयाति' इति ऋ ।

७-(द्वि०) 'पुरुह्त विश्वाम्' (तृ०) 'वयं राजिभः' (च०) 'धनानय-स्माकेन वृजनेनाजयेम' इति ऋ०।

एवाम्) दुःख प्राप्त कराने वाली (अमितम्) दुर्गति या दिरद्भता से (तरेम) पार हों, अर्थात् गोपालन से हम अपनी दिरद्भता का नाश करें। हे (पुरु-हूत) बहुत प्रजाओं से पूजित इन्द्र ! राजन् ! (यवेन) जो आदि धान्यों से (विद्ये) हम सब (अधम्) भूख से (तरेम) पार हों। अन्न से भूख को शान्त करें और (राजसु) राजाओं के बीच में (प्रथमाः) उत्कृष्ट पद प्राप्त करके (वयं) हम लोग (अिर-ष्टासः) परस्पर की हिंसा न करते हुए, स्वयं भी सदा सुरुचित रहकर (वृजनीभिः ) बळवती शक्तियों द्वारा (धनानि) नाना प्रकार की धन-सम्पत्तियों को (जयेम) जीतें, प्राप्त करें।

सायण ने इस मन्त्र में भी 'वृजनी' शब्द से बलकारिणी पासे की रमल की दण्डियां ली हैं। यदि वे ऋ० १०। ४२। १०॥ में अपने ही किये इस मन्त्र का अर्थ देख जेते तो अथर्ववेद में यह अनर्थ न करते।

श्रध्यात्म पक्ष में-(गोभिः) वेदवाणियों द्वारा (अमितम्) अविद्या से पार हों, हे पुरुहृत परमात्मन् ! हम सब सात्विक होकर यव श्रादि अज्ञों से भूख को दूर करें। राजमान विद्वानों में श्रेष्ठ होकर हम परस्पर हिंसा न करके, प्रेम से रक्षा करते हुए श्रपनी (वृजनीभिः) बाधाओं श्रीर विषय प्रजोभनों का वर्जन कर देने वाली त्याग-वृत्तियों और वैराग्य साधनाश्रों द्वारा (धनानि) धारणीय बलों को प्राप्त करें।

कृतं मे दक्षिणे हस्ते ज्यो में सुव्य आहितः। गोजिद् भूयासमध्वजिद् धेनंज्यो हिरण्यजित्॥ ८॥

मा०—(मे) मेरे (दक्षिण) दायें (हस्ते) हाथ में (इतं) मेरा अपना किया हुआ कर्म, पुरुषार्थ है और (मे सन्धे) मेरे बायें हाथ में (जयः) जय, विजयं (आ-हितः) रक्खा है। मैं अपने परि-

१. वृजनेन बलेन इति सायणः ऋग्वेदभाष्ये । बलकारिणीभिरिति अथर्वभाष्ये ।

श्रम से (गो जित्) गोधन का विजेता, (अश्व-जित्) अर्वो का विजेता (धनं जयः) धनका विजेता और (हिरण्यजित्) स्वर्ण का विजेता (भूयासम्) होऊं। श्रध्यात्म में कृत=साधना या तपस्या एक हाथ में है तो दूसरे हाथ में सब विषयों पर विजय है। तप के बल से गो=इन्द्रियों, अर्व=क्मेन्द्रिय और मन धन= अष्ट सिद्धियों और (हिरण्य) आत्मा और नवनिधियों पर भी वश हो जाता है।

अक्षाः फर्लवर्तुं युर्वं दुत्त गां चीरिणीमिव । सं मो कृतस्य धारया घनुः स्नाब्नेव नद्यत ॥ ९ ॥

भा०—हे (अक्षाः) इन्द्रिय गण ! जिस प्रकार धनी पुरुष ] (चीरिणीम्-इव) दूध वाली, दुधार (गां) गौ का दान देते हैं उसी मकार तुम (फलवर्ती) उत्तम फलवाली ( ग्रुवं) क्रिया या जानव्यवहार का (दत्त) दान करो। और (मां) मुझ को (कृतस्य) अपने किये उत्तम कर्म की (धारया) परम्परा से (स्नाझा-इव) तांत से (धनुः) धनुष के समान (सं नद्यत) प्रवल रूप से, भली मकार बांध लो।

### **₩**()}\*+

## ( ५१ ) रत्ता की प्रार्थनो ।

अंगिरा ऋषिः । इन्द्रबृहस्पती देवते । त्रिष्टुप् । एकर्च स्कम् ॥

बृह्रस्पतिर्नुः परि पातु पुश्चादुतोत्तरस्माद्धराद्यायोः । इन्द्रेः पुरस्तद्वित मध्यतो नः सखा सर्खिभ्यो वरीयः कृणोतु॥१॥

<sup>[</sup> ५१ ] १-नरीनः कृणोतु इति ऋ०।

भा०—( बृहस्पति: ) बृहस्पति, बढ़ों का स्वामी (नः ) हमें ( पश्चात् ) पीछे से या पश्चिम दिशा से ( उत ) और ( उत्-तरस्मा-त् ) उत्तर दिशा या ऊपर से ( अधरात् ) नीचे से या दक्षिण दिशा से ( अधायोः ) पापी, हत्यारे पुरुष के हाथ से ( पातु ) बचावे । ( इन्द्रः ) इन्द्र, ऐश्वर्यवान् राजा ( पुरस्तात् ) आगे से या पूर्व दिशा से और ( मध्यतः ) बीच में से बचावे । और ( नः ) हमारा सखा अर्थात् परमात्मा या इन्द्र ( सिखम्यः ) इम मित्रों के छिये ( वरीयः ) श्रेष्ठ पदार्थ या उत्तम कार्य ( कृणोतु ) करे, अथवा ( सखा सिखम्यः नः वरीयः कृणोतु ) हममें से प्रत्येक मित्र-भाव से अन्यों को मित्र ज्ञान कर उनके लिये अपनी शक्ति से उत्तम से उत्तम कार्य करे या उन्हें आअय दें ।

इन्द्र और बृहस्पति राष्ट्रपक्ष में राजा के वाचक हैं। अध्यासम में प्राण और परमेश्वर के।

।। इति चतुर्थोऽनुत्राकः ॥

[ तत्र सक्तानि त्रयोवश त्रिंशचर्चः ]

### - **FEIGH**

# [ ५२ ] परस्पर मिलकर रहने का उपदेश।

अथर्वा ऋषिः । सांमनस्यकारिणाविश्वनौ देवते । १ ककुम्मती अनुष्टुप् जगती । 
ह्यूचं सक्तम् ॥

संक्षानं नः स्वेभिः संक्षानुमरणेभिः। संक्षानमध्यना युवमिहास्मासु नि यच्छतम्॥१॥

भा०—हे ( अश्विनौ ) अश्वियो ! स्त्रीपुरुषो ! ( नः ) हमारा ( स्त्रेभिः ) अपरे बन्धुश्रों के साथ ( सं-ज्ञानं ) उत्तम संमति, एकमति, मेळ-जोल रहे, और (अरणेभिः) जो लोग हमें प्रिय नहीं हगते उनके साथ मी (सं-ज्ञानम्) हमारा मेल जोल बना रहे, (इह) इस समाज में (अस्मासु) हमारे बीच में (युवम्) तुम दोनों गृहस्थ में नव अविष्ट स्ती-पुरुष, पति-परनी होकर आये हो, तुम भी हम में (सं-ज्ञानम्) परस्पर मेल जोल (नि यच्छतम्) बनाये रक्सो। नया सम्बन्ध होने से, नव-बम्धुओं के घर में आते ही बहुत से कलह उत्पन्न होते हैं अतः उन प्रविष्ट गृहस्थों को यह उपदेश है।

सं जानामहै मनसा सं चिकित्वा मा युष्महि मनसा दैव्येन। मा घोषा उत स्थुर्वहुले चिनिहेते मेषुः पष्ति दिन्द्रस्याहन्यागते॥२॥

भा०—हम लोग ( मनसा ) चित्त से सदा ( सं जानामहै ) अंगिस में मिल कर, सहमित करके रहा करें, ब्रौर ( सं चिकिस्ता ) उत्तम रीति से आपस के सब मामलों को समझ बूझ कर ( देंक्येन ) विद्वानों के ( मनसा ) मननशील चित्त के अनुसार होकर आपस में ( मा युष्मिह ) फूट २ कर, जुदा न रहें ब्रौर ( बहुले ) बड़े ( वि- निहंते ) युद्धों के निमित्त ( घोषाः ) हाहाकार के शब्द ( मा उत्त स्थुः) न उठा करें, ब्रौर ( अहिन आ-गते ) युद्ध के दिन के उपस्थित हो जाने पर भी ( इन्द्रस्य ) इन्द्र अर्थात राजा का ( इपुः ) बाण ( मा पसत् ) युद्ध के निमित्त न चले या (इन्द्रस्य इपुः) राजा के बाण, या ऐश्वर्यवानों के बाण गरीबों पर न पहें। हम मिल कर रहें, समझ बूझ कर विचार कर आपस में न फूटें, महायुद्ध संसार में न हों, युद्ध-दिन के उपस्थित हो जाने पर भी राजाक्यों के शस्त्रास्त्र एक दूसरे पर न गिरें या एश्वर्यवाना पुरुषों के गरीबों पर आक्रमण न हों।



## [ ५३ ] दीर्घायु की प्रार्थना।

महा। ऋषिः । आयुष्यकारिणो बृहस्पतिरिधनौ यमश्च देवताः । १ त्रिष्टुप् । ३ भुरिक् । ४. उष्णिगमभी आणी पंक्तिः । ४ अतुष्टुप् । सप्तर्च सक्तम् ॥

अमुज्ञभूयाद्धि यद् यमस्य वृह्यस्यतेरभिश्चस्तेरमुञ्चः। प्रत्यौहतामाश्चना मृत्युमसमद् देवानामग्ने भिषजा राचीभिः॥१॥ यज् २७। ६।।

भा०—है (बृहस्पते ) इंन्द्रियों के पालक ! हे (असे ) ज्ञानवन् ! (यद् ) जब त जीव (असुत्र-भूयात् ) परजोक या परकालमें होने-वाले (यमस्य) सर्वनियामक, यमस्वरूप प्रभु की दी (अभि-शस्तेः ) मरणवेदना से अपने को (असुञ्चः ) मुक्त कर लेता है तब (अश्वना ) अश्विगण अर्थात् प्राण अपान, (देवानां भिषजा ) देवगण अर्थात् इन्द्रियों या विद्वजनों के चिकित्सक होकर (शचीभिः ) अपनी शक्तियों के द्वारा (अस्त् ) हम से (मृत्युम् ) देह और आत्मा के लूट जाने की घटना को (प्रति श्रीहताम् ) दूर करें। अथवा (अश्वनें) शाल्यतन्त्र श्रीर औषधतन्त्र के ज्ञाता दोनों प्रकार के चिकित्सक जोगों के मृत्यु के भय को दूर करें।

सं कोमतुं मा जहीतुं शरीरं प्राणापानौ ते सुयुजािबृह स्ताम् । शुतं जीव शरदो वर्धमानोिक्षेष्ठे गोपा श्रीधेपा वर्सिष्ठः ॥ २ ॥

भा०—हे (प्राणापानी) प्राण और अपान ! (सं कामतम् ) तुम दोनों समान रूप से बशबर चळते रहो। (शरीरं) शरीर को

[ ४३ ] १-( प्र० । अमुत्रभ्यादध इति यजु० ।

१-सम्बुद्धाविप छान्दसः सोर्छोपाभावः इति सावणः ।

२—अमुत्र । भृयात । इति पदच्छेद; इति उञ्दट: ।

(मा जहीतम्) कंभी मत छोड़ो। हे बालक ! (ते) तेरे प्राण और अपान दोनों (इह) इस शरीर में (स-युजी) सदा साथ सहयोगी होकर (स्ताम्) रहें। और हे बालक ! तू (वर्धमानः) निरन्तर वृद्धि को प्राप्त होता हुआ (शरदः शतं) सी बरस (जीव) जीवित रह। (अवि-पाः) सब प्राणों का अधिपति (वसिष्ठः) शरीर में सब से मुख्य रूप में वास करता हुआ, श्रेष्ट वसु (अग्निः) प्राणरूप मुख्य जीव=अग्नि (ते) तेरा सब से उत्तम (गोपाः) रक्षक है।

प्राणक्ष्य अग्नि का वर्णन आधर्षण प्रश्नीपनिषत् में -'स एष वैश्वानरी विश्वरूपः प्राणोऽग्निरुद्यते।' छान्दोग्य उपनिषत् में भी प्राण अग्निका वर्णन है। बिसष्ट-प्राण का वर्णन बृहदारण्यक उप० (६।१।७)— में ''ते ह इसे प्राणा अहंश्रेयसे विवदमाना ब्रह्म जग्मः! तद् होतुः को नो वसिष्ट इति। तद् होवाच। यस्मिन् वः उत्कान्ते इदं शरीरं पाणीयो मन्यते स वो वसिष्ठ इति।" जिसके उत्क्रमण होने पर यह शरीर शव हो जाता है वही वसिष्ठ-अग्नि मुख्य-प्राण जीव है। पूर्व मंत्र में पठित 'अग्निवनों' इस मन्त्र में 'प्राणापानों' कहे गये हैं श्रीर पूर्व मन्त्र में पठित 'अग्निवनों' इस मन्त्र में 'प्राणापानों' करे गये हैं श्रीर पूर्व मन्त्र में पठित 'अग्निवनों' इस मन्त्र में 'प्राणापानों' करे गये हैं श्रीर पूर्व मन्त्र में पठित 'अग्निवनों' इस मन्त्र में 'प्राणापानों' करे गये हैं श्रीर पूर्व मन्त्र में पठित 'अग्निवनों' हस मन्त्र में 'प्राणापानों स्वाप्त विषठः' पद से कहा गया है।

आयुर्यत् ते अतिहितं पराचैरपानः प्राणः पुन्रा ताविताम् । अग्निष्टराहार्निक्षतेरुपस्थात् तदात्मनि पुन्रा वैशयामि ते ॥३॥

भा० — हे बालक ! (ते) तेरा (यत्) यदि (आयुः) जीवन-काल (पराचैः) दूर भो (अति-हितं) कर दिया हो तो भी (प्राणः अपान:) प्राण चौर अपान (तौ) दोनों (पुनः) फिर भी (आ-इताम्) इस देह में आजावें। (अग्निः) मुख्य-प्राण-रूप जीवन की अग्नि ही (तिक्षितेः) अति कष्टमय मृत्यु के (उप-स्थात्) समीप से (तत्) उस आयु को (पुनः) फिर (आहाः) ले आता है। (तत्) उस आयु को (ते) तेरे (आत्मिनि) देह में (पुनः) फिर मी (आ-वेशयामि) प्रवेश करा दूं।

यदि शरीर में से प्राण-अपान के रुकजाने से जीवन की आशा दूर भी होजाय तो भी प्राण और अपान, श्वास और उच्छ्वास दोनों की गति ठीक कर देने पर जीवन पुनः अपने को सम्भाज ले सकता है। देह में इस प्रकार योग्य प्राणाचार्य पुनः जीवन प्रवेश करा सकता है। भेमं प्राणो होसीन्मो अपानोवहाय परा गात। सप्तुधिंभ्य एनं परि ददामि त पनं स्वास्ति जुरसे वहन्तु ॥४॥

भा०—(इमं) इस बालक के शरीर को (प्राणः) प्राण (मा हासीत्) न छोदे, और (अपानः उ) अपान वायु भी इसको (अवहाय) छोदकर (परा) दूर (मा गात्) न जाय। में पिता और आचार्य अपने बालक को (सप्तर्षिभ्यः) सात ऋषि, ज्ञानद्रष्टा प्राणों के अवीन (परि ददामि) सौंपता हूं।(ते) वे सातों प्राण (एनं) इस जीव को (जरसे) बुदापे के काल तक (स्वस्ति) सुखपूर्वक (बहन्तु) पहुंचा हैं।

प्र विशतं प्राणापानावनुड्वाह्यांचिव ब्रुजम् । अयं जोर्रम्णः शेवुधिररिष्ट इह वर्धताम् ॥ ५ ॥

भा०—हे (प्राणापानी) प्राण और अपान! तुम दोनों (ब्रजम्)
पशुशाला वा रथ में (अनड्वाही-इव) दो बैलों के समान इस देह में
(प्रविशतम्) प्रवेश करो। (अयं) यह बालक (जिरम्ण:) वार्धककाल का भी (निधि) पात्र, ख़ज़ाना, हो, अर्थात् वह बुढ़ापा भी लम्बा
भोगे। और (अरिष्टः) विना किसी प्राणबाधा के कुशलपूर्वक (इह)
इस लोक में (वर्धताम्) वृद्धि को प्राप्त हो।

## आ ते प्राणं स्रुवामिस परा यक्ष्मं सुवामि ते । आर्युनों विश्वती दघद्यमुग्निवरिण्यः ॥ ६॥

भा॰ — हे बालक ! (ते) तेरी (प्राणं) प्राणशक्ति को (आ सुवामिति) तेरे समस्त शरीर में हम प्रेरित करते हैं। और (ते) तेरे (यहमम्) रोग को (परा सुवामि) दूर करते हैं। (अयम्) यह (अग्निः) सुख्य-प्राण ही (नः) हमारा (विश्वतः) सब प्रकार से (द्धत्) भरण पोषण करता है और इसीलिये (वरेण्यः) सबसे श्रेष्ठ भीर सबके वरण करने योग्य है।

उद् <u>वयं तर्मसम्परि रोह्नेन्तो नाकमुत्तमम्</u>। देवं देवत्रा सर्थमगन्म ज्योतिरुत्तमम्॥ ७॥

श्रुव १। ५०। १०॥ यजु० २७। १०। २०। २१॥ भा०—(वयं) हम (तमसः) तमस, अन्धकार, अविद्या, अज्ञान, दुःख, इसके मृता पाप से (पिर) दूर, ऊपर, (उत्) ऊंचे होवें और (उत्-तमम्) सबसे श्रेष्ठ (नाकम्) सुखमय परम पद को (उद्-रोहन्तः) श्राप्त होते हुए (देव-श्रा) प्रकाशमान लोकों और ज्ञानवान् पुरुषों के भीतर (सूर्यम्) सूर्य के समान प्रकाशक, प्रेरक (उत्-तमं उयोतिः) सर्वोत्कृष्ट परम ज्योतिःस्वरूप (देवम्) उस परम देव प्रभु को (अगन्म) श्राप्त करें।

इस सुक्त में दीर्ध जीवन प्राप्त करने और उसमें परम प्रभु को प्राप्त कर मोक्ष पा लेने का उपदेश किया गया है।

----

७—'उद्वयं तमसस्परि ज्योतिष्पश्यनंत उत्तरम्। इति ऋ ०। (च) 'स्वः पद्दयन्त उत्तरम्' इति यज्ञु ।

### [ ५४ ] ज्ञान के भगडार वेद ।

मुर्श्विषः । इन्द्रो देवता । अतुष्टुप् । द्वयृतं यक्तम् ॥ ऋचं सामं यजामहे याभ्यां कर्माणि कुर्वते । पते सद्धि राजतो युक्षं देवेषु यच्छतः ॥ १॥

भा०—हम विद्वान् छोग (ऋचं) ऋग्वेद और (साम) सामधेद अर्थात् उसके मन्त्र-पाठ और गायन दोनों का (यजामहे) अपने
शिष्यों को उपदेश करते हैं। (याभ्यां) जिन दोनों के द्वारा (कर्माणि) समस्त यज्ञ कर्म, जीकिक श्रीर पारमार्थिक कर्म (कुर्वते)
जोग किया करते हैं। (सदिस) इस संसार में (एते) ये ऋग्वेद
और सामवेद दोनों ही (राजत:) प्रकाशमान हैं। श्रीर ये दोनों
(देवेषु) विद्वानों के भीतर (यज्ञं) यज्ञ का या प्रभु परमारमा के
स्वरूप का (यच्छत:) उपदेश करते हैं। उद्शमेवाऽस्य यज्ञस्य सदः।
शा० ३।५।३।५। प्रजापतेर्वा एतदुद्रं यत्सदः। तां०६। ४। ११
तस्मात् सदिस ऋक्सामभ्यां कुर्वन्ति। ऐन्द्रं हि सदः। शा० ४।६।
७।३॥ तस्य पृथिवी सदः। तै० २।१।५।१। अर्थात् यज्ञका
उदर भाग 'सदः' स्थान होता है। वह प्रजापति का उदर भाग है।
वह इन्द्र विषयक है। उसमें ऋग्वेद और साम का पाठ होता है। वह
पृथिवी ही 'सदः' है। इसमें प्राणी विराजते हैं।

ऋचं साम् यदप्राचि इविरोजे। यजुर्वेलेम् । एष मा तस्मान्मा हिंसीद् वेदः पृष्टः राचीपते ॥ २ ॥

भा०—में (ऋचम्) ऋग्वेद से (यत्) जिस (हविः) ज्ञानमथ साखन श्रीर (साम) साम से (श्रोजः) जिस आस्मिक बळ और (यजः) यजुर्वेद से जिस बाह्य कियामय, शारीरिक बळ को (अश्रा- श्रम् ) प्राप्त करने या जानने की इच्छा करूं वह सब मेरी हिंसा नहीं करने वाला हो। हे (शची-पते) शक्तियों और वाणी के स्वामी आचार्थ! (एपः) यह (वेदः) सर्वोत्तम विज्ञानमय वेदः श्रथीत् अथवंवेद (एषः) इस प्रकार पूछा गया (तस्मात्) इस कारण से (मा) मेरा (मा हिंसीत्) विनाश नहीं करता। श्रव्येद से व्यवहार के साधनों का ज्ञान करे, साम से आत्मबळ या ब्रह्मबळ प्राप्त करे, यजु-वेंद से कर्मकाण्ड और श्रान्नबज्ज का सम्पादन करे तथा विज्ञानमय अथवंवेद से विज्ञान को प्राप्त करे, इस प्रकार वेद या ईश्वरीय ज्ञान किसी के विनाश का कारण नहीं होता।

#### 金金

## [ ५५ ] आनन्द की प्रार्थना।

मगुऋषः । इन्द्रो देवता । विराक्षरा विष्णक् । एकर्च सक्तम् ॥ ये ते पन्थानीवं दिवो येभिर्विद्वमैर्यः ।

तेभिः सुम्नया घेहि नो वसो॥ १॥ सामः १० २। ८। ८॥

भा०—हे (इन्द्र) परमात्मन्! (ते) तेरे (ये) जो (पन्थानः) मार्ग या प्रेरक शक्तियां हैं (दिवः) जिन्होंने कि प्रकाशमान सूर्य तथा समग्र शुलोक को भी (अव) अपने अधीन रखा हुआ है (येभिः) जिन्हों से (विश्वम्) समस्त संसार को (ऐरयः) तृचला रहा है, (तेभिः) उन शक्तियों से हे (वसो) समस्त संसार को बसाने हारे प्रभो! (नः) हमें (सुम्नया) सुखकारी देशा में (आ धेहि) रख।

<sup>[</sup>५५] १- 'ये ते पत्था अधी दिवो येभिर्व्यव्धमैरयः । उत स्त्रोपन्तु नो भुवः ॥' इति साम० । तत्र वामदेव ऋषिः । इन्द्रो देवतः ।

१. 'सुम्ने । मा' इति सायणाभिमतः पदच्छेदः ।

अध्यात्म में-द्यौ=ब्रह्माण्डकपाळ के नीचे जो प्राणमार्ग हैं जिन से ( विश्वम् ) समस्त देव शेरित, संचलित होता है उन इन्द्रिकों या शाणों सहित हे बसो ! आत्मनू ! हमें ( सुम्नया ) सुम्ना=सुमना=सुपुम्ना नाड़ी के द्वारा समाधि दशा में प्राप्त करा। विशेष देखो सामवेद भाष्य सं ि १७२ ]

### -

### [ ५६ ] विषचिकित्सा ।

अथर्वा ऋषिः । मन्त्रोक्ताः वृश्चिकादयो देवताः । २ वनस्पतिर्देवता । **४ ब्रह्मणस्पतिर्देवता । १−३, ५−५, अनु**प्टुप् । ४ विराट् प्रस्तार पंक्तिः । एकर्च स्कम् ॥

तिरंश्चिराजेरसितात् पृद्धिः परिं संभृतम्। तत् कुङ्कपर्वणो चिषमियं चीरुद्नीनशत् ॥ १ ॥

भा०-( इयं ) यह ( वीरुत् ) लता, श्रोंपधि ( तिरक्षि राजे: ) तिरछी धारियों वाले, (असितात्) काले नाग भौर (पृदाकोः) महानाग से ( परि सम्-भृतम् ) शरीर में प्रवेश कराये हुए ( विषम् ) विषकों, श्रीर (कङ्क-पर्वणः ) कौवे के समान पोरुओं वाले उड़ने सांप के ( विषम् ) विष को, भी ( अनीनशत् ) विनाश करती है।

<u>इयं वीरुन्मधुंजाता मधुरचुन्मंधुला मधूः।</u> सा विहुतस्य भेषुज्यशो महाकजम्भेनी ॥ २ ॥

भा०-( इयम् ) यह ( बीरुत् ) छता, ओषधि ( मधु-जाता) मधु=पृथिवी से उत्पन्न है, ( मधु-ला ) मधु=भानन्द गुण को प्राप्त कराने वाली, ( मधु-इचुत् ) मधुर रस को चुआने वाली ( मधू: ) मधु ही है, वह (वि·ह्रुतस्य) विशेष रूप से कुटिलगामी सपौँ के विषम विष की भी ( भेपजी ) उत्तम चिकिस्सा है, ( अथो ) और ( मदाक-जन्मनी ) मच्छर आदि विषेले कीडों का भी नाश करती है।

सायण ने 'मधु' शब्द से मधुक श्रोपधि छी है-वह क्या है इस सें संदेह है। क्योंकि वह बहुतों का नाम है। परन्तु हमारी सम्मति में यह स्वतः 'मधु'=शहद है। मधु के गुण राजनिधण्ड में—

<mark>'छर्दिहिंकादिपश्वासकासश्लोचातिसारजित्'</mark>

मधु=वमन, हिचकी, विपवेग, सांस, हमा, खांसी और तपेदिक अतिसार आदि का नाश करता है।

> उच्यार्विक्ध्यते सर्वं विपान्वयतया लघु । 'उच्जार्त्तस्रक्षेक्णीर्वा तक्षिहन्ति तथा विषम् ।'

मधु ज्ञा स्वभाव के पदार्थों से मिलकर हानि उत्पन्न करता है, वह स्वयं विष हो जाता है, इसलिये वह उस समय विष का भी नाश करता है।

यतो दुष्टं यतो धीतं तर्तस्ते निर्ह्वयामसि । अर्भस्य तुम्रदेशिनी मुशकंस्याद्धं विषम् ॥ ३॥

भा॰—हे विषार्त्त नाग से काटे हुए पुरुष ! तेरे घारीर में (यतः) जिस स्थान से (दृष्टम्) नाग ने या विषेठे जीव ने काटा है (यतः) और जिस स्थान से (धीतं) रक्तपान किया है, (ततः) उसी स्थान से हम उसके विष को (निह्नयामिस) बाहर कर दें। इस प्रकार (तृप-दंशिनः) भरपेट या अति शीध काट छेने वाछे (अर्भस्य) बाहक सर्प का और (मशकस्य) मच्छरों का भी (विषं) विष (अरसम्) निर्वेठ होजाता है।

श्रयं यो वृक्षो विपरुव्यक्षा मुर्खानि वृक्षा वृत्तिना कृणोषि। तानि त्वं ब्रह्मणस्पत इषीक्षीमिष्ठ सं नर्मः ॥ ४ ॥

भा०—विषों को वश करने की रीति लिखते हैं—हे (ब्रह्मणः स्पते) वेदविद्या के विद्वन् ! (यः) जो (अयं) यह (वकः) टेदा मेदा (वि-परुः) सिन्धस्थानों में नाना प्रकार की चेष्टा करता हुआ (वि-अङ्गः) अङ्गों में विकार दिखाता हुआ, छटपटाता हुआ, काजे नाग से काटा हुआ पुरुष (वृजिना) वर्जन करने योग्य या बलपुर्वक, असाध्य रूप से (मुखानि) मुखों को (वका) टेदे मेहे (हणोषि) करता है, (तानि) उनको (त्वं) सू (इषीकाम्-इव) सींक के समान (संनमः) सुका दे या सीधा कर दे।

अथवा-यह मंत्र सर्प काटे पुरुष पर न लगकर सर्पपर भी लगता है (अयं-यः) यह जो सर्प (वि-परुः) नाना पोरुश्नों वाला, (वि-अङ्गः) विचित्र शरीर का, (गृजिना) दुःखदायी प्रहार करने वाले, (गुलानि) मुखों को (वक्ना) टेदे करता है, फुंफकार २ कर मारता है। हे (ब्रह्म-मस्पते) विद्वन् ! (खं) त् (तानि) उसके इन सब मुखों को (इषी कामिव सं नमः) सींक के समान झुका देता है। अर्थात् तेरे विचार और ओषधिबळ से वह नाग अपने फन को धरती पर झुका खेता है। सामणादि भाष्यकारों ने उक्त मन्त्र की पूर्व रीति से व्याख्या की है। हमें दूसरी सहमत है।

अरुसस्य राकाँटस्य नीचीनस्योपुसर्पतः। विषं हार्मस्याद्विष्यथी एनमजीजमम् ॥ ४॥

भा० नाग-दमन का उपदेश करके अब उनके विष-संमह का उपदेश करते हैं। पूर्वोक्त रीति से (अरसस्य) मन्त्र अर्थात् विचार और भीपध के बळ से निर्वल हुए, भीर (नीचीनस्य) नीचे पहे र

(उप-सर्पतः) सरकते हुए (अस्य) इस (शकोंटस्य) शकोंट या ककोंट नामक भयंकर महानाग के भी (विषं) विष को में विषविद्या का वेत्ता पुरुष (आ-अदिषि) तोड़ डाळता हूँ या छे छेता हूँ। उसको पकड़ कर उसके मुख से निकाल खेता हूं, और फिर (एनम्) उस नाग को (अजीजभम्) मार डालूं या पकड़ कर अपने बन्धन में रखलूं।

न तें <u>षाह्मोर्वर्त्तमस्ति</u> न शीर्षे नोत में च्युतः। अथ कि पापयामुया पुच्छे विभन्धर्भेकम्॥ ६॥

भा०—हे वृश्चिक आदि कीट! (ते) तेरी (वाह्नोः) बाहुओं में (बलं न अस्ति) बल नहीं है, (न शीपें) न सिर में बल है. (उत) और (मध्यतः न) बीच माग में भी बल नहीं है। (अय) तो फिर (अमुगा) इस (पापया) पापमय, दूसरे को कष्ट पहुंचाने वाली इति से (किं) क्या (पुच्छे) पूंछ में (अभकम्) छोटासा विषेका कांटा या योदा सा विष (बिभिषें) रक्खे हुए है।

जिनकी पूंछ में विष है वे कीट सब उसी जाति के हैं जिनके बाहु, सिर और बीच के साग में बळ नहीं होता, प्रत्युत पापबुद्धि से प्रेरित होकर वे अपने पूंछ के थोड़े से विष से मी बहुतसा विनाश किया करते हैं। कदाचिन् विप-पुच्छ सप भी होते हों जिनका कि यह वर्णन हो। अगळे मन्त्र में 'शकोंट' का पुनः वर्णन है।

> श्चदितं त्वा पिपीलिका वि वृंश्चन्ति मयूर्यः। सर्वे भल बवाय शाकीटमर्सं विषम् ॥ ७॥

भा०—हे सर्थ ! (त्वा) तुझे (पिपीळिकाः) की दियां (भदन्ति) खा जाती हैं। और (मयूर्यः) मोरनियां तथा मुर्गियां (वि वृश्चन्ति) तुझे नाना प्रकार से काट बाळती हैं। हे पिपी बिकाश्चो, मुर्गियो श्चीर

मोरिनयो ! तुम जीवगण जो सर्प को खा जाती और काट फाट डालती हो (सर्वे) तुम सब (मल<sup>3</sup>) भली प्रकार (ब्रवाथ) बतला रही हो कि (शाकींटम्) शकींट या कर्कीटक नाग का (विषम्) विष (सरसम्) निर्वेल हैं। अर्थात् उसके विष का प्रबल प्रतिकार भी उपस्थित हैं।

## य उभाभ्यां प्रहरीस पुच्छेन चास्येन च । आस्यें न ते विषं किर्मु ते पुच्छघावंसत्॥ ८॥

भा०—(यः) जो स् ( पुच्छेन च ) पूंछ से भी धौर ( आस्येन च ) मुख से भी ( प्रहरिस ) प्रहार करता है, काटता है, (ते ) तेरे ( आस्ये ) मुख में ( विषं न ) विष नहीं है ( किम् उ ) तो क्या वह ( पुच्छ-धौ )) पूंछड़ी में ( असत् ) है।

( पुच्छिधः ) 'पुच्छवत् आधीयते इति पुच्छिधः' पुच्छ के समान जिस श्रंग को धारण किया है वह 'पुच्छिधः' कहाता है। हिन्दी में 'पूंछड़ी 'है।



## [ ५७ ] सरस्वती रूप ईश्वर से पार्चना !

वामदेव ऋषिः । सरस्वती देवता । जागतं छन्दः । इयुवं सक्तम् ॥ यदाशसा वर्दतो मे विचुक्षुभे यद् याचीमानस्य चरतो जन्। अनु । यदात्मनि वन्वां मे विरिष्टुं सरस्वती तदा पृणद् घृतेन ॥ १॥

मा०—( जनान् ) सर्वसाधारण लोगों के ( अनु ) हित के लिए उनके प्रति ( मे घदतो ) मेरे बोछते हुए ( आशसा ) उन हारा किए

१-'मल भनाध' इत्येकं पदं सह इति धोगविमागात् तिङ्क्तेन समासः इति सायणः । 'मल भनाध ।' इति पदद्रयमिति पदपाठः ।

गए मेरे प्रति घात-प्रतिघात, पीड़ाकारी प्रयत्न, हिंसन आदि द्वारा मेरा (यत्) जो मन (वि चुक्षुभे) विक्षोभ या ब्याकुळता को प्राप्त हो, श्रीर (जनान् अनु चरतः) जोगों के हित के लिए उनके पास जा र कर (याचमानस्य) भिक्षा करते हुए (यत् मे वि चुक्षुभे) जो मेरा मन विचोभ, व्याकुळता या बेचैनी को प्राप्त हो और (मे तन्वः) मेरे शरीर में श्रीर (आत्मिन) आत्मा तथा मनमें (यत् विरिष्टं) जो विशेष रूप से क्षति आई हो, चोट पहुंची हो, (सरस्वती) विधा देवी, (श्रुतेन) अपने ज्ञानमय और स्नेहमय पृत=मरहम से (तत्) उस घावको (आ-पृणत्) प्रदे, भरदे, आरोग्य करदे। जोकहित के ख्याख्यान देने और जोकहित के कामों में भिक्षा करने में शतशः जोक-प्रवाद और दुरपवादों से जो मानस विक्षोभ, आघात, व्यथाएं श्रीर हृदय की चोटें उत्पन्न हों उनको आन्तरिक विज्ञानमयी हृदय—देवता सरस्वती भरदे। वह ज्ञानमयी देवी परमारमा ही है।

वाक् वै सरस्वती । श० ४।४।४।२४॥ योषा वै सरस्वती पूषा वृषा।

२० ४ ५।१।११॥ ऋक् सामे वै सारस्वताबुत्सौ । तै० १ । ४ । ४ । ६॥

सरस्वतीति तद् द्वितीयं वज्ररूपम् । कौ०१२।२॥ वाणी सरस्वती है । घर

की खी भी सरस्वती है । ज्ञानमय प्रभु की ऋग्वेद, सामवेद ये दोनों

सरस्वती के दो स्रोत हैं । सरस्वती ज्ञानमय वज्र है, वह पुष्टिकर देवी

है, जो आत्मा में बल्ल उत्पन्न करती है ।

सुप्त त्तरिन्त शिर्हाचे मुक्तवंते प्रित्रे पुत्रासो अप्यवीवृतन्तृतानि।
जुभे इदस्योभे अस्य राजत जुभे यतिते जुभे अस्य पुष्यतः ॥२॥
अस्य १०।१३।५॥

•भा०—(मरुवते शिशवे) सात मरुतों से युक्त, सात शिरोगत प्राणों से युक्त (शिशवे) इस शरीर में शयन करने वाले, अथवा अपने आसम्बल से शरीरपिण्ड में प्राणों के सातों मार्गी को

बनाने वाले 'शिशु' नाम आत्मा के लिये या उसके निमित्त (सप्त) सातों प्राण ( क्षरन्ति ) गति करते हैं । ठीक ही है । क्योंकि ( पिन्ने ) पिता के लिये (पुत्रासः) उसके लड़के (अपि) भी (ऋतानि) नाना कर्मी को ( अवीवृतन् ) किया करते हैं । इसी प्रकार वह शिशु आत्मा प्राणों का पालक और उत्पादक होने से पिता है, उस ( पित्रे ) पिता के लिये ये उससे उत्पन्न प्राण उसके पुत्र हैं और 'पुरुत्रायते इति पुत्रः' इस निरुक्त-वचन के अनुसार आत्मा की नाना प्रकार से रक्षा करने से भी ये पुत्र हैं, इस प्रकार ये ( पुत्रासः ) प्राण रूप पुत्रगण (ऋतानि) सत्य, यथार्थ ज्ञान प्राप्तिरूप व्यापारीं को (अपि) भी ( अवीवृतन् ) किया करते हैं । भौर ( अस्य ) इस आत्मा के ( इत् ) ही (उमे ) ये दोनों (राजतः ) सदा प्रकाशमान, जीवित जागृत हैं। (अस्य ) इसके ही निमित्त (उमे यतेते ) दोनों प्रयत्न करते हैं। और ( उसे ) दोनों ही ( अस्य ) इसको ही ( पुष्यतः ) पुष्ट करते हैं, इसको सबज बनाये रखते हैं। अथवा-इस मन्त्र में ३ वार उसे आया है जत; (अस्य इत् उभे) ये दोनों कान उसी के हैं (अस्य उभे राजतः) दोनों आंखें उसी की चमकती हैं (उभे अस्य यतेते ) दोनो नाई उसके लिये गति करती हैं ( उमे अस्य पुष्यतः ) रसना और मुख दोनों उसको पुष्ट करते हैं। सातों शीर्षण्य प्राणों का इस प्रकार वर्णन कर दिया है। पूर्वमन्त्र में इसी आत्मा रूप-सरस्वती का वर्णन है। ''पराज्ञि-खानि व्यतृणत् स्वयंभूः।'' कठवल्ली ३ । १ । 'अपां शिशुर्मातृतमास्वन्तः'। त<mark>ै० सं०१८। २२। १॥ ''स</mark>ुदेवो असि वरुण यस्य ते सप्त सिन्धवः। ऋ । ८ । ६९ । १२ । 'मरुत्वत्, पद के सामर्थ्य से मरुखान् 'इन्द्रे' हैं। ''इन्द्रोऽस्मान् अरदद् बल्लबाहुः अपाइन् वृत्रं परिधि नदीनाम् । ( भर ॰

<sup>(</sup> दि • )- 'मप्यवीवतन्तृतम्' ( रु० ) 'उभे दरस्योभयस्य', ( च० ) 'उभयस्य पुष्यतः' इति ऋ० ।

३ । ३६ । ६ ) ये सब मन्त्रगण उसी इन्द्र आत्मा का वर्णन करते हैं जो उपनिषद् में प्रजापित रूप होकर अण्ड में ७ प्राणों से सात छिद्र करता हुआ वर्णन किया गया है। 'सोऽद्भ्य एव पुरुषं समुद्धत्यामूर्छ-यत्। तमभ्यतपत्तस्याभितसस्य मुखं निरभिद्यत मुखाद् वाग्। वाचोऽ-िव्यतिके निरभिद्येतां नासिकाभ्यां प्राणः। प्राणाद्वायुरिक्णी निरभिद्येतां अक्षीभ्यां चक्षुषी चक्षुप आदित्यः कणौं निरभिद्यतामित्यादि समस्त प्रकरण में 'शिद्यु आत्मा' और 'अपांशिद्यु' का अध्यात्म वर्णन किया है। इसी के लिये बृहदारणक में लिखा है। 'अयं वाव शिद्युयोंचं मध्यमः प्राणः (आत्मा) तमेताः सप्त अक्षितयः उपतिष्ठते। ' व्यत्वेष स्त्रोको भवति। 'अर्वाग्विङ्खमस उध्वेषुप्रस्तिसम् यशो विहितं विश्वरूपम् । तस्यासत ऋष्यः, सप्त तीरे वागष्टमी ब्रह्मणा संविद्राना। इत्यादि ( वृ॰ उ० २। २। १-४)

#### ---

### [ ५८ ] श्रध्यात्म सोभएस-पान ।

कौरुपिश्चर्याः । मन्त्रोक्ताविन्द्र वरुणौ देवते । १ जगती । २ त्रिष्टुप् । इयुवं सक्तम् ॥

इन्द्रीयरुणा सुतपाविमं सुतं सोमं पिवतं मधं धृतवतौ । युवो रथो अध्वरो देववीतये प्रति स्वंसर्मुपं यातु पीतेय ॥१॥ ऋ०६। ६६। १०॥

भा०—हे ( इन्द्रावरुणा ) इन्द्र और वरुण आप दोनों ( सुत-पौ ) सोम अर्थात् ज्ञान का और आभ्यन्तर आनन्द का पान करने हारे हो। अतः ( मद्यं ) हर्ष श्रीर तृप्ति जनक ( सुतं ) इस उत्पादित ( सोमम् )

<sup>[</sup> १८ ] १८ (द्वि०) 'धृतव्रता' । (तृ०) 'अध्वरं' । (च०) 'याति' इति ऋ०। अस्य ऋग्द्रयस्य ऋग्देदे भरदाजो बाईस्पत्य ऋषिः।

ज्ञान और आनन्द-रस को ( धत-वतौ ) स्थिर, नियत, कर्मनिष्ठ और समस्त कर्मों को धारण करने में समर्थ होकर ( पिवतं ) पान करो, ( युवोः ) तुम दोनों के मीतर ( रथः ) रमण करने वाला ( अध्वरः ) कभी न हिंसित, सदा जीवित, अमर, यज्ञमय आत्मा ( देव-वीतचे ) देव=इन्द्रियगणों से प्राप्त ज्ञान का मोग करने के लिये और ( पीतचे ) विचार धारण में प्रतिदिन आनन्द-रस पान करने के लिये ( प्रति स्व-सरम् ) प्रति देवरूप घट में ( उप यातु ) प्राप्त हो अथवा ( प्रति स्व-सरम् उप यातु ) देव के प्रत्येक स्वयं सरण करने योग्य इन्द्रियों में व्याप्त हो अथवा प्रतिदिन प्राप्त हो ।

इन्द्रावरुणा मधुमत्तस्य वृष्णः सोर्मस्य वृष्णा वृषे<mark>थाम् ।</mark> इदं वामन्षः परिषिक्तमासयास्मिन् वृद्धिषे मादयेथाम् ॥ २ ॥ ऋ०६ । ६९ । ११ ॥

भा०—(इन्द्रावरुणा) हे इंन्द्र धौर वरुण! प्राण और अपान!
तुम दोनों (मधुमत्-तमस्य) सब से अधिक आनन्दमय (घुष्णः)
वीर्यवान्, (सोमस्य) रसों के रस एवं सब प्राणों के प्रेरक, आत्मा के
(वृष्णों) तर्पक हो। आप दोनों (घुषेथाम्) भीतर सब प्रकार के
सुखों का वर्षण करो। (इदं) यह (वाम्) तुम दोनों के लिये
(अन्धः) जीवन धारण करने में समर्थ अख आदि भोग्य पदार्थ
(परि-सिक्तम्) सब प्रह या पात्र रूप इन्द्रियों के मुखों में रक्खा है।
आप दोनों (अस्मन्) इस (बाई वि) चृद्धिशील, उद्यमशील, अमयुक्त देहरूप यज्ञ में, कुशासन पर विराजमान ब्राह्मणों के समान
(आ-सद्य) विराज कर (मादयेथाम्) आनन्दित, हर्षित एवं तृष्त
होओ। यज्ञ में प्रह-पात्रों में सोम मर कर इन्द्र वरुण का आह्वान करना,

२-( तृ > ) 'परिषिक्तमस्मे आसवा' इति ऋ ।

प्रतिनिधिवाद से, आत्मा की देहमय-वेदि और इन्द्रियरूप यज्ञपात्रों में ज्ञानकर्ममय सोमरस को भर कर आत्मगत प्राण-अपान को तृप्त करणा ही है।

तं सोमं अध्नन् । तस्य यशो ध्यगृह्धत । ते ग्रहा अभवन् । तद् ग्रहाणां ग्रहत्वम् । तै० २ । २ । ८ । ६ ॥ तद्यदेनं पात्रेष्यमृह्धत तस्मा-द्ग्रहा नाम । श० ४ । १ । ६ । १ ॥ ते देवाः ( इन्द्रियमात्राः ) सोममन्विवन्दन् । तमझन् । तस्य यथाभिज्ञायं तन्व्यंगृह्धत ते ग्रहा अभवन् । तद् ग्रहाणां ग्रहत्वम् । श० ४ । ६ । १ । ॥ अष्टी प्रहाः । श० १४ । ६ । २ । १ ॥ प्राणा वै ग्रहाः । श० ४ । २ । ४ । १३ ॥

#### ্রতিক্র [ ५६ ] निन्दा का प्रतिवाद।

बादरायणिक्रीविः । मन्त्रोक्तोऽरिनाशना देवता । अनुष्टुब् छन्दः । एकर्च सक्तम् ॥

यो नः रापादर्शपतः रापतो यश्चे नः रापति । वृक्ष रेव विद्युता हत आ मृलादर्नु शुष्यतु ॥ १॥

भा०—(यः) जो (अश्वपतः) निन्दा न करते हुए भी (नः) हमें (श्वपात्) बुरा भला कहे । और (यः च) जो (श्वपतः) प्रतिवाद रूपमें बुरा भला कहते हुए (नः) हमें (श्वपात्) ग्रीर हुरा भला कहे वह (विश्वता हतः) विजली की मार से मरे हुए (वृक्षइव) वृक्ष के समान (आ मूलात्) चोटी से जड़ तक (अनु शुख्यतु) सुख जाता है। व्यर्थ का निन्दक भीर प्रतिनिन्दक दोनों ही असत्य और मानस पाप से सुख जाते हैं।

।। इति पञ्चमोऽनुवाकः ॥ [ तत्र सुक्तान्यष्टौ ऋचश्च पञ्चविंशतिः ।] [ ६० ] गृह-स्वामि भ्रौर गृह वन्धुभ्रों के कर्त्तव्य ।
हक्षा श्विषः । रम्या गृहाः वास्तोष्पतयक्ष देवलाः । पराऽनुष्डुभः ।
सप्तर्च स्क्रम् ॥

ऊर्ज़ विश्नेद्वसुविनः सुमेधा अधीरेण चक्षेषा मित्रियेण। गृहानैमि सुमना वन्दमानो रमध्वं मा विभीत मत्॥१॥

यजु० ३ । ४१ 📙

भा०—में गृहपति जब (गृहान्) अपने घर, खी, पुत्र आदि के पास (एमि) आर्फ तब (ऊर्जम्) पुष्टिकारक अस को (बिश्चत्) लिसे हुए आर्फ । भीर आकर (वसु-विनः) आवासयोग्य अस, वस्त्र, धन आदि को सब में बाटूं भीर (सु-मेधाः) उत्तम शुद्ध बुद्धि से युक्त होकर (अघोरेण) अघोर, सौम्ध, प्रसन्न (मित्रियेण) स्नेहपूर्श (चश्चुषा) दृष्टि से सबको देखूं भीर (सु-मनाः) शुभ प्रसन्नवित्त होकर सबको (वन्दमानः) नमस्कार करूं। हे गृह के वासिषो ! भीर स्त्रियो ! भाइयो ! (रमध्वं) आप स्त्रोग आनन्द-प्रसन्न रही, (मत्) मुझमें (मा विभीत) किसी प्रकार का भय मत करो ।

हुमे गृहा मेयोभुव ऊर्जस्वन्तः पर्यस्वन्तः। पूर्णा मामन तिष्ठन्तस्ते नी जानन्त्वायतः॥ २॥

भा०—( इसे गृहाः ) ये हमारे घर परिवार ( मयः-सुवः ) सुस्त आनन्द के उत्पादक, ( ऊर्जस्वन्तः ) धन धान्य आदि से पूर्ण, ( पय-स्वन्तः ) घी दूध मक्खन से भरपूर, ( वामेन ) धन से ( पूर्णाः ) भरे पूरे ( तिष्ठन्तः ) रहकर ( ते ) वे ( आयतः ) बाहर से आते हुएं

<sup>[</sup>६०] रे—''गृहा मा विभीत, मा वेपध्वमूर्ज विश्रत एमसि । ऊर्ज विश्रद्व: सुमनाः सुमेधा गृहानैमि मन्सा मोदमानः'' इति यज्ञ • ।

(नः) हम स्नोगों को अभ्युत्थान द्वारा (जानन्तु) जानं, सत्कार करें।

> येपामध्येति प्रवसन् येर्षु सीमनुसा बहुः। गृहानुपं ह्यामहे ते नी जानन्त्वायतः॥३॥

> > यजु० ३ । ४२ ॥

मा॰—(प्र-वसन्) प्रवास में गया हुआ पुरुप (येपाम्) अपने जिन सम्बन्धियों का (अधि एति) नित्य स्मरण किया करता है, और (येपु) जिनके प्रति या जिन पर वह (बहुः) बहुत बार, बहुधा, (सीमनसः) उत्तम चित्तवाला, सुप्रसन्न एवं कृपालु या जिनके विषय में वह बहुत बार नाना प्रकार के शुभ संकर्ण किया करता है, उन (गृहान्) घर परिवार के बन्धुओं को, हम सदा (उप ह्यामहे) याद करें, बुढ़ावें, जिससे (ते) वे (नः) हमें (आ-यतः) पुनः घर पर आते हुवों को (जानन्तु) जानें शीर हमें प्रेम से मिलं।

उपह्ता भूरिघनाः सर्खायः स्वादुसमुदः।

अ्द्रुध्या अंतृष्या स्त गृहा मास्मद् विभीतन ॥ ४॥

भा०—( भूरि-धनाः ) बहुत भनाख्य, ( स्वादु-संमुदः ) स्वादु, सुखकारी, मिष्टाच आदि पदार्थों में एकश्च होकर आनन्द लेने वाले, ( सखाय: ) मित्रमण, ( उप-हृताः ) नाना अवसरों पर बुलाये जाया करें। और हे ( गृहाः ) घर के सम्बन्धी लोगो! आप लोग ( अक्षु-ध्याः ) भूख से पीक्षित न होकर सद्रा तृप्त रही, धौर ( अतृष्याः स्त ) कभी प्यासे न रह कर सदा तृप्त, भर-पूर रहो, ( अस्मत् ) हम से ( मा विभीतन ) भय मत करो।

उपहूता इह गावु उपहूता अजावयः।

अथो अर्नस्य कीलाल उपह्रता गृहेषु नः ॥ ४॥

भा०—( इह ) इस घर में ( गावः ) गौणं ( उप-हृताः ) लाई जावें, ( अज-अवयः ) बकरियां और मेई भी ( उप-हृताः ) लाई जावें, ( अयो ) और ( अवस्य ) अब का ( कीलालः ) सारभृत शंच अर्थात् अहीं में से भी उत्तम २ बलकारी सारवान् अहा ( नः ) हमारे (गृहेषु) घरों में ( उप-हृतः ) लाया जावे ।

सुनृतावन्तः सुभगा इरावन्तो हसामुदाः।

ञ्तृष्या अंक्षुध्या स्तु गृहा मास्मद् विभातन ॥ ६ n

भा०—हे (गृहाः) हमारे गृह श्रीर पश्वार के बन्धुजनो ! आप लोग सदा (स्नृता-वन्तः) सत्यमापण किया करी, (सु-मगाः) सदा उत्तम माग्यशाली, सम्पन्न और (हरा-वन्तः) धन धान्य से युक्त रहो । नित्य (हसा-सुदाः) हँ ससुख, प्रसन्न रहो । सदा (अतृष्याः) नृहणा रहित और (अक्षुध्याः) विना मूख के, सदा नृप्त (स्त) रहो । श्रीर (असमद्) हमसे मा (बिमीतन) भय मत करो ।

हुहैव स्त मार्नु गात विश्वो छुपाणि पुष्यत । पेष्योमि भुद्रेणो सह भूयौसो भवता मयो ॥ ७ ॥

मा०—हे गृह के बन्धुजनो ! आप लोग ( इह एव ) इस गृह में ही ( स्त ) सुख से रहो । ( मा अनु गात ) जब हम विदेश जायं तो हमारे पीछे २ मत जाओ, यहां ही ( विश्वा ) समस्त ( रूपाणि ) धन और गौ आदि पशुश्रों को ( पुष्यत ) पुष्ट करो । में विदेश से ( मदेण सह ) कल्याण और सुखकारी पदार्थों सहित ( आ-एष्यामि ) छीट आउंगा और ( मया ) मेरे द्वारा ही आप लोग ( मूयांसः ) खूब सम्पन्न ( मवत ) होकर रहो । गृह, परिवार, पुत्र भाई, खी, बन्धुओं के संग सदा ऐसा ही ज्यवहार करते रहें जिससे सब को सुख हो,

सम्पत्ति और परस्पर प्रेम बढ़े।

#### [६१] तपस्या का व्रत ।

षथर्ग ऋषिः । अग्निर्देवता । अनुष्डमौ । इयुचं एक्तम् ॥ यद्गेने तपसा तपं उपतृष्यामहे तपः । प्रियाः श्रुतस्यं भूयास्मार्युष्मन्तः सुमेधसः ॥ १ ॥

भा०—हे (अमे) अमे ! परमात्मन् और तत्मितिनिधे ब्रह्मन्! आचार्य! (यत्) जो (तपः) तप, (तपसा) ब्रह्मज्ञान द्वारा किया जाता है, उसी (तपः) तप को इम भी (उप-तप्यामहे) करना चाहते हैं। (श्रुतस्य) ब्रह्म, वेदज्ञान के (प्रियाः) प्यारे (भ्रूयास्म) हों, और (आयुष्मन्तः) आयुष्मान्, दीर्घजीवी और (सु-मेधसः) उत्तम पवित्र धारणावती बुद्धि से युक्त हों।

अग्ने तर्पस्तप्यामह् उपतप्यामहे तर्पः । श्रुतानि श्रुण्वन्ती वयमार्युष्यमन्तः सुमेधर्सः ॥ २ ॥

भा०—हे (अमे) ब्रह्मन्! आचार्य ! ज्ञानमय, ज्ञानप्रकाशक ! इम (तपः) तप (तप्यामहे) करें, और (तपः) तपस्वरूप आत्मा और ब्रह्म की ही (उप तप्यामहे) उपासना या ज्ञान करें । इम (श्रुतानि) वेदवाक्यों का (श्रुप्यन्तः) श्रवण करते हुए (सु-मेधसः) उत्तम बुद्धि सम्पन्न और (आयुष्यन्तः) दीर्घायु होकर रहें।

'तप पर्याकोचने' इति धातुपाठः । वेद का पर्याकोचन, साक्षात्कार और अनुशासन करना 'तप' है। ऋत, सत्य, तप, शम, दम, यक्ष, मनुष्यसेवा, प्रजोत्पादन, प्रजारक्षण, प्रजावर्धन और स्वाध्याय तथा प्रवचन करना यही तप है। राथीतर आचार्य सत्यपासन को तप कहते हैं। पौरुविष्ट आचार्य 'तप' को ही तप कहते हैं। वास्तव में ऋत आदि सभी 'तप' हैं। 'ऋतं' तपः, सत्यं तपः, श्रुतं तपः, शान्तं तपो,

दमस्तपः, शमस्तपः, दानं तपो यज्ञस्तपो, मूर्भुवः सुवर्बद्वीतदुपास्वैतत्तपः। (तैत्तरीय आरण्यक प्रपा १०। अनु०८) तैत्तिरीयारयमक में बात बादि क्यों तप हैं इसकी विस्तृत ब्यास्या देखने योग्य हैं। 'मनस-इचेन्द्रियाणां चैकाप्र्यं तप उच्यते'। मन और इन्द्रियों का दमन ही तप है।

## -<del>\$€|⊖\$</del>-[ ६२ ]

क्षद्यप मारीच भाषि: । अग्निर्देवता । जगती छन्दः । एकर्च प्रक्तम् ॥

ब्रयम्प्रिः सत्पतिर्वृद्धवृष्णो र्थीवं प्रत्तानजयत् पुरोहितः। नामो पृथिन्यां निर्दितो दविद्युतद्धस्पदं क्रणुतां ये पृतुन्यवेः॥१॥ वज्र०१४। ४१॥

भा०—( अयम् ) यह ( अप्तिः ) ज्ञानवान् परमेश्वर और आचार्य, राजा, ( सत्-पितः ) सज्जन पुरुषों और सद् ब्रह्मचारियों का पालकः, ( वृद्ध-बृष्णः ) महाबजशाली, आयु में वृद्ध, और अर्थात् ज्ञान-वृद्ध-पुरुषों द्वारा बळवान्, ( पुरः-हित ) मुख्या और सब के आगे प्रधान पद पर स्थापित होकर, ( रथी इव ) रथी जिस प्रकार (पत्तीन्) पैदल सैनिकों पर ( अजयत् ) विजय पालेता है उसी प्रकार यह भी विषय वासना रूपी शत्रुओं तथा देश के शत्रुओं पर विजय पाए हुए है। ( पृथिव्यां ) विस्तृत संसार की ( नाभा ) नाभि अर्थात् केन्द्र में ( निहितः ) स्थापित सूर्य जिस प्रकार ( दविद्युतत् ) निरन्तर सब को प्रकाशित कर रहा है इसी प्रकार परमेश्वर सब संसार को प्रकाशित करता है, आचार्य शिष्यगण को विद्या से प्रकाशित करता है और राजा अष्ट में ज्ञान का प्रकाश करता है। ( ये ) जो ( प्रतत्यवः ) कामादि

338

<mark>दुरमन और हमारे देश के</mark> दुइमन पृतना=सेना लेकर हम पर चढ़ आवें, ( अघः पदं कृणुताम् ) उन्हें श्राप नीचा करें, इचलें ।

#### 2000 m

#### [६३] राजा का भागन्त्रण।

गरीचि: काश्यप भूषि:। जातवेदा देवता । जगती छन्दः । एकर्च स्क्तम् 🛭 पृत्नाजितं सहमानम्। शिमुक्यैहैवामहे पर्मात् सधस्थात्। स नः पषादितं दुर्गाणि विद्या क्षामंद् देवोति दुरितान्यक्षिः ॥१॥

भा०-( पृतना-जितम् ) सेनाओं द्वारा संग्राम का विजय करने वाले, (सहमानम्) शत्रु को दयानेवाले, (अग्निम्) अग्नि केस मान तेजस्वी परन्तप राजा की, उसके ( परमात् ) परम सर्थात् सबसे उत्कृष्ट होकर हमारे बीच में (सध-स्थात्) हमारे साथ रहने के कारण, ( हवामहे ) हम स्तुति करते हैं, उसको श्रपनी रक्षा और शिक्षा के िखे भादर से बुछाते हैं, क्योंकि (स:) वह (नः) हमें (विश्वा) समस्त ( दु-गानि ) दुर्गम स्थानों से ( श्रति पर्धत् ) पार कर देवा है। और वही (देवः) सर्व व्यवहारकुशक राजा, (अग्निः) अग्नि के समान समस्त पापों को मस्म करने हारा, दुष्टों का तापकारी, (दु:-इतानि) सब दुष्ट कर्मों का ( श्रति क्षामट् ) सर्वथा नाश करे।

#### دروز ایس

<sup>[</sup> ६३ ] १-इैनरी-ह्विटनि आदयः 'क्षामद्' इत्यस्यस्थानं 'क्रामद्' इति वाब्छन्ति । तद्युक्तम् । कापि तथानुपलम्मात् । 'क्षामत' इति नाशकरणीर्थस्य क्षायः क्तारतस्य शिचि छेटि रूपम् ।

## [ ६४ ] पाप से छूटने का उपाय।

यम श्रमिः । कृष्णः शकुनिर्निर्भिविर्वा मन्त्रोक्ता देवता । १ भुरिग् अनुष्टुप्, २ न्यंकुसारिणी शहती छन्दः । द्वयूर्च सक्तम् ॥

इदं यत् कृष्णः शुकुनिरभिनिष्पतत्रपीपतत् । आपो मा तस्मात् सर्वस्माद् दुरितात् पान्त्वंहीसः ॥१॥

भा०—(इदं) यह (यत्) जो (कृष्णः) काला, या मनको अपनी तरफ आकर्षण करने वाला ( शकुनिः) शक्तिमान् प्रवल पाप या पाप का माव ( अगि निः-पतन् ) चारों श्रोर से बढ़े वेग से हमारे आत्मा पर आवरण करता हुआ, मंदराता हुआ, झपटता हुआ ( अपी-पतत् ) हमको गिराता है, हमारे ऊपर आक्रमण करके हमें पाप के मार्गों में ढकेलता है, ( आपः ) परमात्मा की व्यापक शक्तियां जो मुझ प्राप्त हैं वही ( तस्मात् ) उस ( सर्वरमात् ) सब प्रकार के (दुः-इतात्) दुष्ट-कर्ममय ( अंहसः ) प्रवल पाप से ( पान्तु ) बचावें । काले काक के स्पर्श से उत्पन्न पाप से बचने के लिए जलों से प्रार्थना मान कर सायण श्रीर तदनुवायी पाश्चात्य पिरहतों ने व्याख्या की है वह असंगत है । उन्होंने यम ऋषि श्रीर निर्ऋति अर्थात् पाप देवता पर विचार नहीं किया ।

इदं यत् कृष्णः शकुनिर्वामृत्तिक्षेते ते मुखेन। अभिनम् तस्मादेनमा गाहिपत्यः प्र मुखतु ॥ २ ॥

भा०—हे (नि:-ऋते) आत्मा को नीचे छे जाने वाली निर्ऋते! पापप्रवृते! जन्ममरणकारिणी मृत्युदेवते! ( इदं यत् ) यह जो (कृष्ण:) काला, तामस, मन को अपहरण करने वाला, (शकुनिः) स्तिप्रयत्न विषयविचेष हर्में, (ते) तेरे (मुखेन) स्वरूप से (अव-

अस्थतं ) नीचे गिरा देता है, या हम से बन्धन रूप में संसक्त हो जाता है, (तस्मात्) उस (एनस:) पाप से (गाई-एत्यः) गाईपत्य, गृहपति आत्मा का हितकारी प्राणरूप अग्नि ही (मां) मुझको (प्र मुखतु) भली प्रकार मुक्त करे। प्राणायाम के बल से हम पाप से छूटने का उद्योग करें। पाप का संकरण चिक्त में आते ही यदि प्राणायाम करें तो प्रवल पापवासना निर्मूल हो जाती हैं और मृत्यु का भय भी दूर होता है। प्रथम मन्त्र में प्रभु की शक्तियों के स्मरण से श्रीर दूसरे मन्त्र में देह-रूप-गृह के पति आत्मा की मुख्य शक्ति अर्थात् प्राणमय-अग्नि की साधना से पाप से मुक्त होने का उपदेश है।

प्रजापतिः गाईपत्यः । ऐ०८ । २४ ॥ एष एव ( आत्मा ) गाईपत्यो यमो राजा ( २०२१ ३ । २ । २ ) ।

#### € CONSTRUCTION

[ ६५ ] पापनिवारक 'भ्रापामार्ग' का स्वरूप वर्णन । दुरितापमृष्टिपार्थी शुक्र ऋषिः । अपामार्गवीरुद् देवता । अनुष्टुप छन्दः । नृचं स्कम् ॥

मृतीचीनफुलो हि त्वमपामार्ग हरो।हिथा। सर्वान् मच्छपयाँ अधि वरीयो यावया इतः॥ १॥

भा०—हे (अपामार्ग) अपामार्ग छते ! (स्वम्) त जिस प्रकार (प्रतीचीनफङ:) अपने फलों को अपने से छूने वाले के प्रति कष्टदायी होकर अपने फलों को उसको बस्नों से चिपटा देती है इसलिये 'प्रती-चीनफल' वाली होकर (रुरोहिथ) उगा करती है। इसलिये तेरे पास कोई नहीं जाता। इसी प्रकार हे (अपामार्ग) पाप छेशों को दूर से

१. मृश अवमर्शने (तुदादिः ०) मृक्ष संवाते (भगदिः) श्रत्यनयोरेकतरस्य रूपम् ॥

परे रखने वाले पुरुष ! तू भी ( प्रतीचीनफलः ) अपने शशुओं के लिये खिपरीत फल उरपन्न करने वाले कामों को करता हुआ ( रुरोहिय ) वृद्धि को प्राप्त हो। और ( मत् ) मुझ से ( सर्वान् ) समस्त ( शप-थान् ) प्राक्रोश या निन्दाजनक भावों को ( इतः ) अभी इसी काल से ( वरीयः ) सर्वथा ( प्राप्त यवय ) परे कर। अथवा अमामार्ग शब्द से आत्मा का ही सम्बोधन किया गया है। हे (अपामार्ग) कर्मपरिशोधक धारमन् ! त् ( प्रतीचीन-फलः ) प्रत्यक्, साक्षात् होकर ही फलने हारा या स्वतः फलकृप होकर ( रुरोहिथ ) अधिक बलवान् पुष्ट होता है । त् मुझसे ( शपथान् ) सब पाप भावों को ( इतः ) यहां इस देह से ( अधि यवय ) दूर कर। देखो अथवं० ४ । १९। ७॥

यद् दुष्कृतं यच्छमंल यद् वो चेरिम पापर्या।

त्वया तद् विश्वतोमुखापामार्गापं मृज्महे ॥ २॥

भा०—हम (पापया) पापकारिणी प्रमृत्ति से प्रेरित होकर (यद्) जो ( दुष्कृतं ) सुष्ट काम भीर ( यद् शमजं ) जो मछिन, कर्जक-जनक, भूणित कार्ष ( यद् वा ) अथवा अन्य भी जो कुछ ( चेरिम ) करते हैं, हे ( अपामार्ग ) पापों को दूरने हारे प्राण! ( तत् ) उसको ( त्वया ) तेरे बख से, हे ( विश्वतः-मुख ) सर्वतोमुख! अर्थात् सब शरीर में स्यास होने वाले! ( अप सुजमहे ) हम दूर करते हैं।

इयाबदंता कुनुखिनां बुण्डेनु यत्सुहासिम ।

अपीमार्ग त्वया वृथं सर्चे तद्पं मृज्महे ॥ ३॥

भा०—(यत्) धौर जो (इयाव-द्ता) काले दांत वाले, मिल म मुख, दन्त्रभावन न करने वाले, व्यक्षन से मिलिन पदार्थ अर्थात् मांस आदि को खाने वाले, (कु-निलना) हुरे निलों वाले, (बण्डेन १)

<sup>[</sup> ६५ ] १. बण्डेन नपुंसकेनेति सायणः । अग्नाङ्ग इति हिटनिः, बढि विभाजने इति धातोः पचाधच् । वण्डो विभाजकः ।

और छड़ाके या परस्पर फूट डाळने वाले, चुगळ खोर के साथ (आसिम) बैटें तो हे (अपमार्ग) पापों को दूर करने हारे! (त्वया) तेरे बळ पर (तत् सर्व) उस सब दुष्प्रभाव को (अप मुज्महे) हम दूर करें।

#### **₩**()}+

### [६६] ब्रह्मज्ञान के धारण का यत्न।

हिं हिं । बाह्मणं हहा वा देवता । त्रिष्ड्य छन्दः । एकर्च सक्तम् ॥ यद्यन्तरिक्षे यद्वि चात् आस्य यदि चृत्तेषु यदि वोर्छपेषु । यदस्रवन् प्राचे उद्यमन्ति तद् बाह्मणं पुनेरस्मानुपेतु ॥ १॥

भाठ—(यदि) नो (उद्यमानम्) अध्ययन के समय में गुरुमुख से बहता हुआ बहाज्ञान या वेदाध्ययन करते समय उसका ताविक अवण, (अन्तरिचे) मेघ के होने पर, (यदि वाते) प्रचयड बायु के चलने पर (यदि वृक्षषु) और वृजों के भीतर पन्नी आदि के विका करने पर (यदि वा उल्पेषु) या तृण, घास, धान के खेत आदि के बीच में इधर उधर के दृशों या कीट पत्रक्षों के विध्नों से, और (यत् पदावः= पशुषु) पशुओं के बीच में उनकी चपलता के कारण (अखवन्) मेरे कान में आकर भी निकल गया है-विस्मृत हो गया है (तत्) वह (बाह्मणम्) बह्मज्ञान (पुनः) फिर (अस्मान्) हमें (उपतु) प्राप्त हो।

हमने जिन विझों का निर्देप किया है उनको ही देख कर आपस्त-म्बमें वेदाध्ययन और अध्यापन का निश्चिति खित स्थानों और अवसरों पर निर्येश किया है। ''नांश्चे, न च्छायावां, न पर्यावृत्ते आदित्ये न, हरितयवान् प्रेक्षमाणो, न आस्यस्य पशोरन्ते, नारण्यस्य, नापामन्ते। (आप०१७।२१८)

#### 一会活

#### [ ६७ ] शरीरस्थ भ्राग्नियें।

मह्मा ऋषिः । आतमा देवता । पुरः परोष्णिग् बृहती । एकर्च सक्तम् ॥ पुनुमैतिवन्डियं पुनेरातमा द्रविशं बाह्मणं च। पुनर्ग्नयो धिष्ण्या यथास्थामं कल्पयन्तामिहैव ॥ १ ॥ भा०-(मा) मुझे (इन्द्रियं) इन्द्रियों का सामर्थ्य, बल ( पुनः ) फिर प्राप्त हो । अथवा मुझे इन्द्र, परमेश्वर का बळ अथवा चक्षु आदि इन्द्रियगण पुनः २ प्राप्त हों । ( आतमा ) मन, जीव और देह (द्रविणम् ) धन भौर (ब्राह्मणं च ) ब्रह्मज्ञान भी पुनः २ प्राप्त हो । ( धिष्ण्या: ) आधान के स्थान में विहरण करने वाले ( अग्नयः ) अग्नियां, आहवनीय, गाईपत्य श्रीर अन्वाहार्यपचन आदि (यथा-स्थाम) अपने २ स्थानों पर ( इह एव ) इस जोक में, देह में, गुह में भी ( पुनः ) बार २ ( कल्पयन्ताम् ) प्रज्विति हों, समर्थे हों । शरीरस्थ अभियों का विवरण प्राणाभिहोत्र उपनिषत् के अनुसार इस प्रकार है। (१) सूर्य-अग्नि 'एक ऋषि' होकर सूर्घा स्थान पर विराजती है। (२) दर्शनामि आहवनीयामि होकर मुख में बैठती है। (३) शारीर अमि, जटर में हिन प्राप्त करती है, वही दक्षिणाग्नि होकर हृदय में बैठती है। (४) कोष्टाभि गाईपस्य होकर नाभि में रहती है। (५) उससे नीचे प्रायश्चित्ती अग्निये प्रजननांग में रहती हैं। ये पांचों क्षरीर धारण करने से श्रीर शरीर में विद्यमान रहने से 'धिस्ण्य' कहाती हैं। अथवा 'धिषणा' बुद्धि द्वारा प्रेरित होने से 'धिष्ण्य' कहाती हैं।

## [६= ] स्त्री के कर्त्तव्य !

शंतातिर्ऋषिः । सरस्त्रती देवतः । १ अनुष्टुप् । २ त्रिष्टुप् । ३ गायत्री । तृचं सक्तम् ॥

सर्यस्वति वतेषुं ते दिव्येषुं देखि धार्मस् । जुषस्वं हृज्यमाहुंतं प्रजां देवि ररास्व नः ॥ १ ॥

भा०—हे (सरस्वति) सरस्वती रस-अब आदि से गृह भर को प्रष्ट करनेहारी छि! (ते) तेरे कार्यों में और (दिन्येषु) दिन्य, रमण करने योग्य या न्यवहार करने योग्य (धामसु) तेजों, सामध्यों में हमारा (आ जुतम्) दिया हुआ (हन्यम्) स्वीकार करने योग्य पदार्थ ही (जुपस्व) प्रेम से स्वीकार कर और (नः) हम गृहपतियों को हे (देवि) देवि! (प्रजां) प्रजा का (ररास्व) प्रदान कर। किया पतियों के प्रदान किये समस्त पदार्थों को प्रेम से स्वीकार कर और गृह में उत्तम सन्तान उत्पन्न करें। विद्या को लक्ष्य करके—हे सरस्वती! हम तेरे (व्रतेषु) नियमपूर्वक अध्ययन-अध्यापन, दिश्य सामध्यों में अपना (आ-हुतं) मनोयोग प्रदान करते हैं उसे स्वीकार कर, हमें प्रजा का प्रदान कर। दो ही प्रकार के पुत्र हैं एक विद्यासम्बन्ध से, और स्वीनसम्बन्ध से। विद्यासम्बन्ध से भी गोव्र चलते हैं और योगि-सम्बन्ध से भी।

द्दं ते दुव्यं घृतवेत् सरस्वतीदं पितृणां हविरास्यं यत्।

द्मानि त उदिता दांतमानि ते भिर्वयं मधुमन्तः स्याम ॥२॥
भा०—हे (सरस्वति) सरस्वती देवि! प्रियतमे! (ते हब्यम्)
तेरा भोज्य पदार्थं (इदम्) यह (घृतवत्) घृत आदि पुष्टिकारक,
गर्भपोषक पदार्थों से युक्त हो। (इदम्) यही (पितृणां) बाजकों के
उत्पादक पिता कोगों का भी (हविः) अन्न है। (यत्) जो (आस्यम्=

आइयम् ) खाने योग्य है। (ते) तेरे (हमानि) ये (उदितानि) उद्यारण किये वाक्य वा जलयुक्त अञ्च, (शं-तमानि) बहुत कल्याणकारी झौर सुखकारी हों। और (वयम्) हम (तेभिः) उन तेरे मधुर वचनों और अञ्चों से ही (मधुमन्तः) हृदय में आनन्द और हवैयुक्त (स्याम) हों।

विधापक्ष में—हे विधे ! सरस्वति ! यह तेरा प्राप्त करने योग्य तेजो-मय रूप है जिसको पितृ=पालक गुरु आदि भी प्राप्त करते हैं (यत् आस्यम्) और जो शिष्यों के प्रति देने योग्य है। तेरे समस्त वचन क्ष्याणकारी हों और उनसे हम मधुमान् या ज्ञानी और आनन्द-मय रहें।

> शिवा नः शंतमा भव सुमृद्धीका संरस्वति । मा ते युयोम संदर्भः ॥ ३ ॥

भा०—हे (सरस्वति) स्त्रिया विशे ! त् (नः) हमारे लिए (शिवा) शुभ और (शं-तमा) अति कल्याण और सुखकारिणी (सु-मृत्तीका) अति आनन्द और हर्षजनक (भव) हो। (ते) तेरी सं-दशः) प्रेममय दृष्टि से (मा युयोम) कभी वंचित न हों। अर्थात् तूसदा हम पर अपनी प्रेम-दृष्टि रख, हमसे कभी मुख न फेर।

## -

[६१] कल्याग, सुख की प्रार्थना ।

शंतातिर्श्विः। छखं देवता। पथ्यापंक्तिश्चन्दः। पकर्वे एक्तम् ॥

शं नो वाती वातु शं नस्तपतु स्थैः।

अहानि शं भवन्तु नः शं राष्ट्री प्रति धीयतां शसुषा

नो व्युक्तस्तु ॥ १॥ यजु०१६। २०। ११।

<sup>[ं</sup>६६] १-'' कनो बातः पवतां।'' ( च० ) 'शं रात्रीः' शति यजु०।

भा०—( वातः ) वायु (नः ) हमारे लिए (शं ) सुखकारी होकर (वातु ) बहे । (सूर्यः ) सूर्य (नः ) हमारे लिए (शं ) सुखकारी होकर (तपतु ) तपे । (नः ) हमारे (अहानि ) दिन (शं ) सुख कारी हों। (रात्री ) रात्रि (शं ) सुखकारी (प्रति घीयताम् ) रहे (उपा ) प्रातःकाल (नः ) हमें (शम् ) सुखकारी होकर (न्युच्छतु ) प्रकट हो ।

## [ ७० ] दुष्ट पुरुषों का वर्णन।

अथवी ऋषिः । इयेन उत मन्त्रोक्ता देवता ॥ १ त्रिष्टुप् । अतिजगतीगर्भा जगती । ३-४ अनुष्टुमः (३ पुरःककुम्मती) ॥ पञ्चर्च एक्तम् ॥

यत् किं चासौ मनसा यद्ये वाचा यद्वैजुंहोति हविषा यजुषा। तन्मृत्युना निकेतिः संविदाना पुरा सत्यादाहुति हन्त्वस्य ॥१॥ पेपलाद० १३ काँ० ।

भा०—( असी ) वह पुरुष, ( यत् मनसा ) जो कुछ अपने मन से विचारता है। ( यत् किंच ) जो कुछ और ( यत् च ) जो भी ( वाचा ) अपनी वाणी से बोलता है, और जो कुछ ( यजुपा ) यजुने वेंद के अनुसार ( हविषा ) अन्नादि पदार्थों को ( यज्ञैः ) यज्ञ आदि कर्मी के द्वारा ( जुहोति ) त्याग करता है, ( निः ऋतिः ) पापप्रवृत्ति ( सृत्युना ) मौत के साथ ( सं-विदाना ) एक होकर ( सत्यात पुरा ) उसके सत्य अर्थात् कर्म फल के सत् रूप में आने के पूर्व ही ( अस्य ) इस पुरुष के ( आ-हुतिम् ) त्याग आदि कर्मी का ( हन्तु ) विनाश करती हैं। आत्मसंमाविताः स्तब्धा धनमानमुदान्विताः। यजनते नामयज्ञैस्ते दम्भेनाविधिपूर्वकम् ॥ तानहं द्विपतः कृरान् संसारेषु नराधमान् । चिपाम्यजसमशुभानासुरीध्वैव योनिषु । गीता०। १६। १६,१२। अश्र

इया हुतं दत्तं तपस्तप्तं कृतं च यत् । असदिन्युच्यते पार्थं न च तक्ष्येत्य नो इह ॥ गीता०१७। २८। गर्न, मद मान (निर्ऋति) से प्रेरित होकर नामयहों से जो दम्भपूर्वक यज्ञ करता है ऐसे को और कूर अशुभ पापी पुरुषों को ईश्वर आसुरि थोनियों में भेजता है। श्रद्धारहित होकर किये यज्ञ, दान, तेप सब दोनों बोकों में असत्, निष्फल होते हैं।

यातुथाना निक्षीतिरादु रक्षस्ते अस्य चन्त्वनृतेन सत्यम्। इन्द्रेंविता देवा आज्यमस्य मध्नन्तु मा तत् सं पादि यद्सौ १ १ ६ ५ १ १ १ ६ ६० ८ छुद्दोति ॥ २ ॥

भा॰-आसुर भाव वाले पुरुषों के कार्यों के विनाश के कारणों का उपदेश करते हैं। ( यातु-धाना: ) पीड़ाकारी घटनाएं ( निः-ऋतिः ) पाप की चाल, (आत् उ) और (रक्षः) बाधक विध्न ही (अस्य सत्यम् ) इसके सत्य, सत् इष्ट फळ का ( अनुतेन ) इसके असत्य व्यव-हार के कारण ( धनन्तु ) नाश कर देते हैं । और ( इन्द्र-इषिताः ) इन्द्र प्रमेश्वर से प्रेरित (देवाः) प्राकृतिक, देवी उत्पात (अस्य) उक्र प्रकार के नीच पुरुष के ( भाउयम् ) सामर्थ्य, बल को ( मध्नन्तु ) मध डालते हैं, और फल यह होता है कि (यद्) जो कुछ मी (असी जुड़ोति ) वह त्याग करता है (तत्) वह (मा स-पादि ) कभी फल नहीं देता।

श्रुजिराश्रियाजी स्थेनी संपातिनाविव। आज्यै पृतन्युतो हेतुं यो नः कश्चाम्यघायति ॥ ३ ॥

भाव-इसरे से पाप से अलाचार करने वाले का और क्या हो सों भी बतलाते हैं। (नः) हमारे (यः) जो (कः च) कोई भी' पुरुष ( अभि-अधायति ) साक्षात् रूप में हम पर पापकर्म, अत्याचार करता और असल दम्भ, गर्व अहि में आकर अपनी बुरी स्वार्थ भरी

चेष्टाएं करना चाहता है (पृतन्यतः) सेना-वल से हम पर आक्रमण करते हुए उसके युद्ध के सामर्थ्य, सेना वल का (अजिर-अधिराजी) अजिर श्रीर अधिराज अर्थात् शत्रु का प्रतिस्पर्धी राजा श्रीर इससे भी अधिक बलशाली मध्यस्थ राजा, मित्र राजा और पार्ध्णिग्रह दोनों मिल कर (सम्-पातिनी) झपटते हुए दो (इथेनी इव) बाजों के समान (हतां) विनाश करें।

अपश्चि त उसी बाह् भ्रापि नहाम्यास्यम् । अग्नेदेवस्यं मन्युना तेनं तेवधिषं ह्वाः ॥ ४॥

भा०—शशु के बल का नाश करके उसे कैद करें। हे शशी !
तेरें (उभी) दोनों (बाहू) बाहुओं को (अपाञ्ची) नीचे करके
(अपि नक्कामि) बांध दू जिससे तू फिर हमारे विरुद्ध न उठा सके। और
तेरें (आस्यम्) मुँह को भी बांध दूं, जिससे तू कुवाक्य भी न कहे।
(देवस्य) देव अर्थात् महाराज (अग्नेः) अप्रगामी, नेता और शशुओं
को मून डालने वाले परंतप, प्रतापी राजा के (मन्युना) फ्रोध से
(ते) तेरें (हविः) यस वीमें, अस भीर कर का मैं (अवधिपम्)
विनाश करूं।

अपि नह्यामि ते बाहू अपि नह्याम्यास्यम्। अग्नेर्धोरस्यं मुन्युना तेने तेवधिषं हविः॥ ४॥

भा०—हे शश्रो ! (ते बाहू आस्यम् अपि नद्यामि ) तेरे बाहुकों और मुख को बांध दूं। और (घोरस्य अग्नेः मन्युना, तेन ते हिनः अविधियम् ) भवंकर अग्नि अर्थात् नेता राखा के कोध से तेरे अद्य, बख का नाश करूं।



9 ] दुष्ट पुरुषों के नाश का उपदेश। अथर्था भूषिः । अग्निर्देवता । अनुब्दुप्छन्दः । एकर्च स्तम् ॥ परि त्वाग्ने पुरे वयं विधे सहस्य धीमहि । घृषद्वर्णे द्विवेदिवे द्वन्तारे भंगुरावतः ॥ १ ॥

भा०-हे (अमे सहस्य ) बल से उत्पन्न राजन् ! (वर्ष ) इम लोग (पुरं) सब मनोरथों के पूरक (विशं) बिहान् मेधावी (ध्यंद्-वर्णम् ) सब शत्रुओं के पराजय करने में प्रसिद्ध, (भक्त्रावतः) राष्ट्र को तोड़ फोड़ डालने वाले लोगों का (इन्तारं) विनाश करने हारे ( स्वा ) तुझको ( दिवे दिवे ) प्रति दिन, सदा ( धीमहि ) अपने राष्ट्र म पृष्ट करके स्थापित करें।

हेहस्बरूप राष्ट्रं में आत्मा को हृदय में चौर ब्रह्माण्ड में ईश्वर को भी इसी प्रकार इस धारण करें।

#### 96

[७२] योग द्वारा भात्मा का तप।

स्थर्वा ऋषिः । इन्द्रो देवता । १ अनुब्दुप् . २, ३ त्रिब्दुप् । तृचं स्क्तस् ॥ उत् तिष्ठतावं पद्यतेन्द्रस्य भागमृत्वियम् । यदि श्रातं जुहोतेन यद्यश्रातं मुमत्तन ॥ १ ॥

不の 20 | 202 | 2 1

<sup>[</sup>७१] १-( च०) 'भंगुरादनम् इति ऋ०, यज्ञु०।

<sup>[</sup>७२]—ऋग्वेदे प्रथमस्य शिविरौशीनर ऋषि:। द्वितीयस्य प्रतर्दनः काशिराजः, तृतीयस्य वसुमना रोहिदश्व ऋषि:।

१-( तृ० ) 'यदिश्रातो', ( च० ) 'यदाश्रातो', इति ऋ०।

भा०—हे जोगो ! (उत तिष्ठत ) उठो, (अव पश्यत ) देखों (इन्द्रस्य ) इन्द्र, राजा का (ऋत्वियम् ) ऋतु अनुकूल (भागम् ) भाग (यदि श्रातं ) यदि परिः क्व होगया है तो (जुड़ोतन) दे दो (यदि अश्रातं ) यदि नहीं पका है तो (ममत्तन ) पकाओ।

सध्यातम में —हे साधक नेता, उठो इन्द्र आतमा के (भागं) सेवन करने योग्य (ऋत्वियं) सत्य ज्ञान, ब्रह्ममय, प्राप्तव्म मोक्ष पदको देखो (यदि श्रातं) उसका परिपाक होगया है तो उसको आत्मा के निभित्त अर्थण करो। यदि नहीं पक हुन्ना हो तो उसको तपस्या से परिपक्ष कर लो। अथवा (ऋत्वियं, भागं) ऋतु⇒प्राण सम्बन्धि भाग, अंश, इन्द्रिय गण का निरीक्षण करो, यदि वह ज्ञान और तप द्वारा पक हैं तो उनको आत्मा में छीन करको यदि नहीं तो उनको तप से पक्ष कर छो।

श्रातं हुविरो ब्विन्द्र प्रयाहि जुगाम सुरो अर्ध्वनो वि मध्यम् । परि त्वासते निधिभः सर्खायः कुलुपान ब्राजपति चरन्तम् ॥२॥

मा०—हे इन्द्र ! आत्मन् ! प्रभो ! ( श्रातं हिवः ) आदान योग्य वह बद्ध समाधि रसं परिपक हो गया है । ( उ प्र याहि ) श्रीर समक्ष आओ, प्रकट हो श्रो । वही ( स्रूगः ) सब का प्रेरक आत्मा ( अध्वनः ) हृदय आकाश के मध्यभाग में ( वि ) विशेष रूप से ( जगाम ) आ गया है । हे आत्मन् ! ( त्वा ) तेरे ( परि ) चारों श्रोर ( सखायः ) तेरे मित्र प्राण या समाहित मुझजन ( निधिमः ) नाना प्रकार की सिद्धियों द्वारा प्राप्त ज्ञान, शक्तिरूप रत्नों से भरे स्वजनों सिहत अथवा विशेष धारणाश्रों सिहत ( आसते ) तेरी उपासना उसी प्रकार करते हैं जिस प्रकार ( कुलपाः न ) कुलके पालक पुत्र या शिष्य गण ( व्राजपितं ) गृह के स्वामी पिता या आचार्य का ( चरन्तं ) विचरण करते समय या भोजन करते समय उसके चारों ओर रहते हैं।

यज्ञपक्ष में -हिव अन्न पक गया है, हे इन्द्र ! आगे आओ, सूर्य आकाश के मध्य भाग में आगया है, तेरे मित्र (ऋत्विण्-गण) अपने मन्त्रस्तोमों सिहत तेरी उपासना उसी प्रकार करते हैं जैसे पुत्रगण कुछ-पिता की।

श्चातं मेन्य अर्धनि श्वातमुग्नौ सुर्शृतं मन्ये तद्दतं नवीयः। मोध्येन्दिनस्य सर्वनस्य दुध्नः पिबेन्द्र विजून पुरुक्तज्जुषाणः॥३॥

भा० है (इन्द्र) इन्द्र! आत्मन्! (तत्) उस अजीकिक, (नवीय:) सबसे अधिक प्रशंसनीय; स्तुति के योग्य, अति नवीन, सदा उठ्युक्ट (कतं) सत्य ज्ञानमय परम ब्रह्मरस को (ऊधिन) ऊर्ध्व, स्वर्गमय परम मोक्षाल्य पद में (ब्रातं) सुपरिपक रूप से ही (मन्ये) मनन करता हूं, जानता हूं। भौर (अग्नौ) फिर अग्नि, ज्ञानमय गुरु के समीप वास करने पर भी (ब्रातं) तपस्या द्वारा, तपरूप से उसी को प्रकाया, उसीका अभ्यास किया है। शौर इस प्रकार अब समाधियोग होने पर उसको (सु शृतं मन्ये) उत्तम रीति से परि-पक्व हुआ जानता हूं। (माध्यन्दिनस्य) दिन के मध्य भाग मध्याह कांछ, ब्रह्म-प्रकाश के हदयाकाश में अति उज्ज्वकरूप में प्रकाशमान होने के (सवनस्य) सवन कांक में उत्पन्न (दघनः) ध्यानाभ्यास रसका (पिब) पान कर। हे (बिज्जन्) ज्ञानवज्ञ के धारण करनेहारे आत्मन्! त् (जुपाणः) उसका सेवन करता हुआ उस रसका प्रेमी होकर (पुरु-कृत्) नांचा इन्द्रिगण को अपने वश करके ध्यानाभ्यास रसका पान कर।

३-( प्र० ) 'सुक्षतं पत्ये तद्वतं' ( च० ) 'पुरुक्ता' इति ऋ० ।

### [ ७३ ] ब्रह्मानन्द रस ।

मथर्वा ऋषिः । द्याश्वनौ देवते । दर्भस्कम् । १, ४, ६ जगत्यः ।

र पथ्या बृहती । शेषा अनुष्टुभः । एकादशर्च स्तम् ।

समिद्धो अग्निवृषणा र्थी दिवस्तृप्तो घुमी दुह्यते वामिषे मधु । <u>चुयं हि वा पुष्</u>रमासो अश्विना हर्वामहे सधुमोदेषु कारवेः॥१॥

भा०-हे (अश्वना) दोनों अश्वियो ! स्त्री पुरुषो ! (दिवः) युलोक का (रथी) रथवाला, विजयी, रमणकारी, प्रकाशमान ( अग्निः ) सूर्य ( सम्-इदः ) खूब प्रकाशित होरहा है। ( घर्मः ) धर्म, वाम (तप्तः) तप गया है। (वाम्) तुम दोनों के छिये (इपे) भन्न के उपभोग के लिये ( मधु ) मधुर दुग्ध ( दुझते ) दुहा जाता है। हे ( अधिनौ ) दोनों स्त्री पुरुषो ! ( पुरु-दमासः ) इन्द्रियों को दमन करने हारे अथवा बहुत से घरों वाले धनाड्य (वयं) हम (कारवः) कार्य करने में समर्थ पुरुष (सध-मादेखु) एक साथ आनन्द हर्ष के अवसरों पर (वाम्) तुम दोनों को (हवामहे) आमन्त्रित करते हैं। जब सूर्य उग आवे, गाय दुही जायं, सम्पन्न लोग विद्वान् स्त्री पुरुषों को अपने यहां आमन्त्रित करें। अध्यास्म में —साधक आत्मज्ञान होने पर साक्षात् करता है, वह (दिवः स्थी) मोक्षास्य प्रकाश का रमणकारी आत्मा-अप्ति अब चेत गया है। बर्म=तेजोमय रस प्राप्त होगया है। प्राण श्रीर अपान दोनों के निमित्त मधुर रसका दोहन किया जाता है। इन्द्रियों के विजेता, जितेन्द्रिय इम उन अश्वियों, प्राणों को समाधि काल के आनन्द प्राप्ति के कालों में आह्वान करते हैं।

सिमिद्धो अग्निरिध्वना तृतो वा घुमै था गतम्। दुह्यन्ते नूनं वृपणेह धेनवो दस्ना मदीन्त धेथसीः॥२॥ यज् २०।५५॥

भा०—है (अश्वना) अश्वयो! (अग्निः) अग्नि सूर्य या यश्च की श्रमि (सम इद्धः) प्रदीस होगई छौर (वां) तुम दोनों के लिये (वर्मः) तेजस्वरूप रस (तप्तः) प्रतस्त, परिपक्व होगया है। (आग-तम्) तुम दोनों प्रकट होओ। हे (वृषणा) सुकों और वलों के वर्षक तुम दोनों! (इह) इस देह और गेह में (धेनवः) रसका पान कराने वाली प्राणवृक्षियां और गौवें (दुझन्ते) दुही जाती हैं। हे (दस्ता) दर्शनीयरूप तुम दोनों! हे सब दुःखों के विनाशक! तुम दोनों के बल पर ही (वेधसः) देह का कार्य करने वाले इन्द्रियगण, गृहका कार्य सम्पादन करने वाले भृत्यगण, यज्ञ का कार्य सम्पादन करने वाले ऋत्विग्गण (मदन्ति) आनन्द प्रसन्त होते हैं या तुमको प्रसन्त करते हैं। अध्यास्म में आत्मा के प्रकाशित होने पर वही आत्मा का आनन्द उन प्राण और अपान के लिये परम है जो जीवन का वास्त्रविक आनन्द है। उस समय ये इन्द्रियां भी परमरस युक्त संवित् ज्ञान प्राप्त करती हैं और (वेधसः) कर्मेन्द्रियां भी स्वयं प्रसन्न रहती और आत्मा को प्रसन्न करती हैं।

स्वाहांकृतः शुचिर्देवेषु युक्षो यो अधिवनीश्चमसो देवपानः । तमु विदेवे अमृतासो जुषाणा गन्धवंस्य प्रस्थास्ना रिहन्ति ॥३॥

भा॰-(यज्ञः) यज्ञस्वरूप, आत्मस्वरूप ( शुव्धः) सब तामस आवर्गों से रहित होकर ( देवेषु ) विषयों में क्रीड़ाशील इन्द्रियों,

२-(द्वि०) 'तप्तो धर्मो विराद्भुतः' (तृ० च०) 'दुहे धेनुः सरस्वर्धा सोमं शुक्रमिहेन्दियम्' इति यज्ञु०॥

विद्वानों, द्विच्य पदार्थों या अन्य प्राणों के भीतर (स्वाहा-कृतः) स्वयम् अपनी शक्ति से प्रविष्ट होकर विराजमान है। (यः) जो आत्मा (अश्विनोः) अश्वि=प्राण और ध्रपान दोनों को (चमसः) शक्ति प्राप्त करने या अञ्चरस के भोजन का साधन हैं वही (देव-पानः) देव इन्द्रियों के रक्षा करने वाला है। (विश्वे) समस्त (श्रमृतासः) श्रमर आत्मा (तम् उ) उसकी ही (ज्ञषाणाः) सेवा करते हुए (गन्धर्वस्य) गौ वेद वाणी को धारण करने हारे परमात्मा के (श्रास्ना) मुख अर्थात् सुखवत् बाह्मणों के हेतु उनके उपदेशों द्वारा (प्रति-हन्ति) परमात्मा को प्राप्त होते हैं।

यदुक्षियास्वाहुंतं घृतं पयोर्यं स वांमदिवना माग था गंतम् । माध्वीं धर्ताराविद्थस्य सत्पती तृप्तं घुमें पिवतं रोचुने दिवः ॥४॥

भा॰—(यत्) जो शक्तिरस ( उस्तियासु ) उत्सर्पणशील इन्द्रिय रूप गौओं में ( घृतं ) आत्माका तेजोमय चेतनांश ( आ-हुतं ) प्रदान किया गया है ( सः पयः ) वह पुष्टिकारक अंश वास्तव में हे (अश्विनौ) प्राण भीर अपान ! (वां भागः ) तुम दोनों का भाग है । उसको प्राप्त करने के लिए तुम इस देह में, यज्ञमें ( आगतम् ) आश्रो, तिरन्तर रहो । हे ( विद्धस्य ) इस वेदना, चेतनामय जीवनरूप यज्ञ के ( ध-र्तारों ) धारण करने हारो ! आप ( माध्वी ) मधुरूप आत्मा को धारण करने हारे और (सत्पती ) सत्स्वरूप आत्मा के पालक हो । आप उस ( तसम् ) तपे हुए, तप, स्वाध्याय, प्रवचन, शम, दम, तितिक्षा, मुमुक्षा आदि साधनों से प्रतस्न, परिपक्क ( धर्मम् ) तेजोमय आत्मरस का ( पिवतम् ) पान करो, इसे प्राप्त करो । जो ( दिवः ) द्यु अर्थात् मुर्थास्थान के प्रति ( रोचने ) प्रकाशमान भाग में विराजता है।

तुप्तो वो घुर्मो नेज्ञतु स्वही<mark>ता प्र वामध्यर्थुश्चरतु पर्यस्वान् ।</mark> मधोर्डुग्घस्याश्चिना तुनायां चीतं पातं पर्यस उस्त्रियायाः॥ ५॥ भा०—हे (अश्वनौ) अश्वयो! (वां) तुम्हें (धर्मः) ज्योति-भैय आत्मानन्द रस (नश्रतु) प्राप्त हो। (स्व-होता) स्वयं तुम्हारा होता=आदान प्रतिदान करने हारा (अध्वर्युः) कभी विनाश न होने वाला आत्मा (वाम्) तुम्हारे बल पर (पयस्वान्) पुष्टिषद पदार्थोंर श्रीर ज्ञान आनन्दरस से युक्त होकर (प्र चरतु) उत्तम, श्रेयोमार्ग में विचरण करे। हे अश्विनौ! (तनायाः) देह के सब कार्यों का विस्तार करने वाली (उद्यायाः) उत्सर्पणशील चेतना शक्ति के (मधोः) मधुमय, अमृत (दुग्धस्य) धुही गई, प्राप्त हुई (पयसः) ज्ञानराशिको (बीतं) श्रीर प्रकाशित करो। प्राणायाम के बल से आत्मा के आन्दर को प्राप्त करो। चितिशक्ति की ऋतम्भरा-प्रज्ञा को प्राप्त करके परमानन्द का सुख उपभोग करो।

उपं द्र<u>ब</u> पर्यंसा गोधुगोषमा धर्मे सिञ्च पर्य द्विस्<mark>यायाः ।</mark> वि नाकंमख्यत् सि<u>वे</u>तो वरेण्योत्तुष्ट्रयाणंमुषस्रो वि राजंति ॥६॥ ४० द्वि० मृ० ५ । ८१ । ३ ॥

भा०—है (गोधुक्) चितिशक्ति रूप कामधेनु का दोइन करने वाले अभ्यासिन् आत्मन् ! (ओपम्) दाहकारी, अन्धकारनाशक तेजको (पयसा) आत्मा के बल-सम्पादक नृप्तिकर, आनन्दरस के साथ मिलाकर (उप द्वन) उस रसमय परब्रह्म के अति निकट पहुँचने का यत्न कर । और (उक्षियायाः) उर्ध्व, मूर्धा भाग की श्रोर उर्ध्व-गामी वीर्य के बल से सर्पण करने वाली, कम से मूल भाग से प्रारम्भ करके उपर की ओर सरकती हुई चितिशक्ति के उस (पयः) आनन्द रसको (धर्मे) उस ज्योतिर्मय साक्षात् रस में (सिब्च) मिला। (सिन्ता) सबका प्रेरक प्रभु स्वतः साक्षात् ज्योतिर्मय, सब पदार्थों

६-( प्र०, द्वि० ) विश्वा रूपाणि प्रतिमुञ्चते कविः, प्रासानीय भद्रं द्विपदे चतुष्पदे दृति प्रथम द्वितीयौ पादौ भिद्य ॥ ऋ ॥

का प्रकाशक, (वरेण्यः) सब षोगियों का परम वरणीय, श्रेष्ठ हैं, उस दशा में आत्मा में (नाकम्) दुःख से सर्वथा रहित आनन्दमय स्वरूप को (विख्यत्) विशेष रूप से प्रकाशित करता है और अभ्यासी की यह दशा आजाने पर (उपसः) तामस आवरण की विनाशक विशोका, ज्योतिष्मती या भ्रातम्भरा प्रज्ञा के उदय होने के (अनुप्रयाणं) अनन्तर ही वह ज्योतिर्मय सविता साक्षात् तेजोमय ब्रह्मका स्वरूप (विराजित) प्रकाशित होता है।

उप ह्रये सुदुर्धा ध्रेनुमेतां सुहस्ती गोधुगुत दीहदेनाम्। श्रेष्टं सुवं सिव्ता सीविषन्नोभीदो धर्मस्तदु षु प्र बीचत्॥ ७॥ २०१। १६४। २६॥ अपर्वे०९। १०। ४॥

भाक — में (एताम्) इस (सु दुवाम्) सुख से दोहन करने थोग्य (धेनुम्) आनन्दरस पान कराने वाखी, ब्रह्ममयी, चिन्मयी, आनन्द्वन कामधेनु का (उप द्वये) स्मरण करता हूं। (एनाम्) इसको छोई (सु-हस्तः) कुशल (गी-धुक्) गोरूप आत्मा का दोहन करने हारा (उत) ही (दोहत्) दुह सकता है। (सविता) सब का भेरक प्रसु (नः) हमें (अंधं) सबसे अधिक क्षेय, कल्याणकारी, परम मंगजमय (सवम्) ज्ञान, परम प्रेरणा का (साविषत्) प्रदान करता है और तब (अभीदः) सब प्रकारों और सब तरफों से प्रकाश-मान तेजोमय (धर्मः) परम रस, आनन्दस्वरूप ब्रह्म साक्षात् होता है। और (तत् उ) उसे परमरूप का ही (सु) उपनिषद् आदि अन्थों में ध्यानी, ज्ञानी ऋषिगण, उत्तस रीति से (प्र बोचत्) प्रवचन करते हैं, शिष्मों को उसका उपदेश करते हैं।

७-'दीर्धतमा ऋषिर्म्हाग्वेदे।' (च०) 'तदु षु प्रवोचम्' इति ऋ०।

हिङ्कण्वती वसुपानी वस्त्रीनां वृत्सिम्चिन्द्वी मनसा न्यागेन्। दुद्दाम् श्विभ्यां पयो अन्ययं सा वर्धतां महुते सौर्भगाय ॥ ८॥ ऋ०१ | १६४ | २७ ||

भा०-जिस प्रकार (वत्सम् ) बछदे को (इच्छन्ती ) चाहती हुई गाय ( हिंकृण्वती ) 'वि वि' इस प्रकार शब्द करती हुई, हंभारती हुई बड़ड़े के पास आजाती है उसी प्रकार (वसु-पत्नी) देह में मुख्य रूप से वास करने वाले आत्मारूप वसु की 'पत्नी' शक्तिस्वरूप चिति-शक्ति (वस्तां) अपने पुत्ररूप अन्य प्राणरूप वसुओं के निमित्त ( मनसा ) मनोबल से ( नि-आगन् ) उनको प्राप्त करती है, उनतक पहुंचती है। श्रीर जिस प्रकार (इयम् ) यह ( अध्न्या ) कभी न मारने योग्य, सुशीला, गोमाता ( श्रश्विभ्यां ) छी पुरुषों, गृह के निवासी जनों को (पयः हुइ।म्) दूध प्रदान करती है, उसी प्रकार यह चिति-शक्ति या ब्रह्ममयी धेनु ( ऋधिम्यां ) प्राण और अपान या आतमा और अन्तःकरण दोनों के लिये ( पयः ) पुष्टिकारक और नृप्ति-कारक ज्ञान और बल रूप रसको ( दुहाम् ) प्रदान करती है । ( सा ) इसिछिये वह अद्या गौ ( महते सौभगाय ) वहे सौभाग्य, समृद्धि और सुख के ल्विय ( वर्धताम् ) बद्दे । वर्षा के पक्ष में मेघरूप गौ गर्जन करती हुई श्रन्न श्रादि वसुका पाळन करती है। चर, अचर प्राणियों के लिय तृक्षिकारक जल प्रदान करती है। अध्यातम में धर्म-मेघ समाधि की द्वार में चितिशक्ति ( वसुपत्नी ) वसु इन्द्रियों की पालिका है, वह (वत्सम् इच्छन्ती) वस्स, मनको चाहती है, और ( मनसा अस्यागत् ) मनन शक्ति द्वारा ही उनको प्राप्त करती है। ( अधिश्यां पयः दुहाम् ) प्राण और अपान जीव या अन्तःकरण या शिद्ध और साधक दोनों को रस

१- "ऋग्वेदे दीर्घतमा ऋषिः । ( द्वि० ) 'मनसाऽभ्यागात्' र्वात ऋ० ॥

प्रदान करती हुईं ( अध्न्या ) अमर, अविनाशी होकर ( महते सौमा-गाय ) बड़े भारी परम उत्कृष्ट सेवनीय मोक्षधाम के लिये ( वर्धताम् ) बड़े, शक्तिशाली हो ।

जुष्टो दमूना अतिथिईरोण इमं नी यश्चमुर्य याहि विद्वान्। विश्वी अग्ने अभियुजी विहत्यं रात्र्यतामा भैटा भोजनानि॥९॥ १०५। १। १॥१। २८। ३॥

भा०-( दम्नाः ) जितेन्द्रिय, जितन्तित्त ( अतिथिः ) अतिथि के समान प्जायोग्य, सर्वत्र बारीर में शक्ति रूप से ब्यापक या निरन्तर गति-शील, ज्ञानवान, (दुरोणे) देहरूप गृह में, (जुष्ट:) अति प्रसंबा, अपने कर्म-फर्जों को करने द्वारा आत्मा (नः) हमारे, हम इन्द्रियगण के (इसं यज्ञम् ) इस यज्ञको, परस्पर संगत हुए प्राणीं के परस्पर आदानप्रतिदानमय व्यवस्थित जीवनमय यज्ञ को ( उप याहि ) प्राप्त हो। हे (असे) सबके अग्रणी, ! सेनापति या राजा जिस प्रकार परन्तप होकर (विश्वाः) समस्त (अभि-युजः) आक्रमणकारी सेनाओं को (विहत्य) विनाश करके (शत्रूयताम्) अपना बल नाग्र करने वाले, अपने पर आक्रमणकारी बाजुओं के ( सोजनानि ) भोजन सामग्री को छीनकर अपने लोगों को छा देता है, उसी प्रकार हे आत्मन ! तू ( विश्वाः ) समस्त ( अभियुजः ) प्रत्यक्ष रूपसे इन्द्रियों से योग करने हारे पदार्थों को (वि-इत्य) प्राप्त कर उनको अपने अधीन करके ( राज्यताम् ) अपने राजु के समान 'स्वं' कारास्पद, आत्मा से मिस पदार्थें। के ( सोजनानि ) भोग थोग्य फर्लों को प्राप्त कर, और हम इन्द्रियों के निमित्त गास करा। इन्द्रियगण का आस्मा के प्रति बचन है। प्रजा या

६-'मस्या ऋग्वेदे वसुश्रुत आमेय ऋषिः ।।

सेनानायक का अपने सेनापित या राजा के प्रति वचन सी स्पष्ट है। आरमा के अतिथि भादि नाम उपनिषद् में स्पष्ट कहे हैं।

हंसः श्रुचिपद् वसुरन्तरिक्षसद् होता वेदिपद् श्रतिथिर्दुरोणसत् ।।
( क० उप० वल्ली ४ । क० २ )

अग्ने शर्ध महते सीभगाय तर्व घुम्नान्युं त्रमानि सन्तु । सं जास्पृत्यं ख्यम्मा क्रंणुष्य शत्र्यताम् भि तिष्ठा महासि ॥१०॥

भा०—हे (अप्रे) अप्रे! अप्रणी! ज्ञानवन्! त् (महते सीमगाय) बढ़े भारी सीमाग्य, उत्तम यहा और सुखसम्पत्ति प्राप्त करने के जिये (शर्भ) उत्साह कर। इस प्रकार (तव) तेरे (उत्तमानि) उत्तम, उत्कृष्ट कोटि के (धुम्नानि) यश और घन (सन्तु) हों। हे राजन्! त् (जास्पर्थ) विस-पत्नी के परस्पर के वाश्पर्य सम्बन्ध को (सु-यमम्) उत्तम शित से सुदद (सम् धाकुणुष्व) कर। और (श्रृयताम्) शत्रु के समान आचरण करनेवाले पुरुषों के (महासि) सब तेजों, बजों को (अभि तिष्ठ) व्या। राजा अपने पराक्रम से राज्य सम्पत्ति को बढ़ावे, राष्ट्र में पतिपत्नी के सम्बन्ध को सुदद करे। और राज्य सम्पत्ति को बढ़ावे, राष्ट्र में पतिपत्नी के सम्बन्ध को सुदद करे। और राज्य के समान ध्यवहार करनेवाले राजदोहियों के बजों को दवावे।

सुयुवसाद् भगवती हि भ्रुया श्रघी वृयं भगवन्तः स्याम । अद्धि तृणमन्त्ये विद्वदानीं पिब शुद्धमुदकमाचरन्ती ॥ ११ ॥

१०-ऋग्यजुवोर्विश्ववारा आत्रेयी श्वविका ।

१. शर्भव् उत्सहतामिति निरुक्तं (नै० व० ४। छ० १९)।

२. 'जास्परयं' जाया च पतिश्च जास्पती, तयोः कर्म इति सायणः । दास्परयमिस्पर्धः ।

११-नस्या ऋरेवदे दीर्वतमा ऋषिः

भा०-पुनः उसी गौ का वर्णन करते हैं। हे ( अध्नये ) न मारने योग्य अव्नया गौ ! तू ( सु-यवस-अत् ) उत्तम जो की भुस खाकर (ही ) निश्चय से (भग-वती ) दूध आदि सौभाग्यशाली पदार्थों से युक्त (भूया:) हो। (अधा) श्रीर (वयं) हम भी (भगवन्तः) सुख सम्पत्तिमान् (स्याम) हों । हे (अध्न्ये) गौ! तू (विश्व-दानीम् ) सदा ही (तृणम् ) घास ( अद्धि ) खा और ( आ चरन्ती ) सव तरफ विचरती हुई ( ग्रुद्धम् ) स्वच्छ ( उदकम् ) जलका ( पिब ) पान कर । अध्यात्म पक्ष में — विट् वै थवः । राष्ट्रं यवः । तै० ३ । ९०।७।२। यवस अर्थात् कमी जुदा न होनेवाले प्राण सामर्थ्याँ का ही मोग करती हुई आन्तरिक शक्तियों के ही चमस्कारिक विभूतियों का भोग करती हुई चितिशक्ति ( भग वती ) ऐश्वर्यवती हो । और इस प्रकार हम साधक भी ऐश्वर्यवान् हों। वह ज्योतिष्मती मुक्किदायिनी चिति-शक्ति या ज्ञानमयी, ब्रह्मगवी, या साधक की ज्ञानमुद्रा (अद्धि तृणम्) उस समय तृण=विनाश योग्य इस शरीर को खा जाती है, श्रर्थात् देह को अपने में लीन कर लेती है, और साधक विदेहप्रकृतिलय होने की चेष्टा करता है । और चिति-शक्ति स्वतः शुद्ध उदक=स्वच्छ ज्ञान 'ऋत' का पालन करती हुई विचरती है। वही ऋतम्भरा प्रज्ञा का उदय है। (तत्र निरतिशयं सार्वज्ञवीजम् । यो । सु । ) उस समय चितिशक्ति की सार्वज्ञक्षक्ति का उदय होता है।

राष्ट्र पक्ष में यवस=राष्ट्रकी आय की खाकर राजा की ईश्वरी शासन शक्ति सर्वत्र अध्यया=अविनाशी होकर रहे, राष्ट्रवासी हम भी प्रभु के समान ऐश्वर्यवान् हों। वह तृण=शत्रु को खाय और स्वच्छ उदक 'राष्ट्र का' पालन करे।

> ॥ इति. षष्ठोऽनुवाकः ॥ [ तत्र सक्तानि चतुर्दश, ऋचो द्वाचस्त्रारिंशत ]

# [ ७४ ] गगडमाला की चिकित्सा।

स्थर्वो ऋषिः। १, २ सपचितः नाशनो देवता, ३ त्वष्टा देवता, ४ जातवेदा देवता । अनुष्टुप् छन्दः । चतुर्क्तचं सक्तम् ॥

अपिचतां लोहिंनीनां कृष्णा मातेति शुश्रुम । मुनैटेंवस्य मूलेन सर्वी विध्यामि ता श्रहम् ॥ १॥

भा०—( लोहिनीनां ) लाल वर्ण की ( अप-चिताम् ) गगडमाला की फोड़ियों की ( माता ) उत्पादक जननी ( कृष्णा ) कृष्ण वा नीले रंग की नाड़ियां होती हैं ( इति ) इस प्रकार ( ग्रुश्रुम ) इम अपने गुरुओं से सुनते हैं। ( भहम् ) में ( ताः सर्वाः ) उन सब को (देवस्य) प्रकाशमान ( सुनेः ) सुनि, तेजस्वी अग्नि के ( मुलेन ) प्रतिष्ठास्थान, आग्नेय-तत्व, तीन जलन पैदा करनेवाले पदार्थ से (विध्यामि) बेधता हूं।

कौशिक स्त्र में गण्डमाला के रोग की चिकित्सा के लिये कुछ प्रयोग इस प्रकार लिखे हैं १-तीखी शलाका (शर) से गण्डमाला की फोड़ियों को फोड़कर उनका रक्त निकालना । १-प्रात काल गरम जल से घोना। ३-काली जनको जलाकर उसको घी में भिलाकर महम बनाकर लगाना, ४-कुत्ते से चटाना, १-गले पर से गन्दा खून निका-लिने के लिये गोह या जोंक लगाना, ६-संघा नमक पीसकर उन पर छिड़क कर मिट्टी लगा कर मलना। ७-तांत से गण्डमाला के मरसों को बांधना।

विध्यम्यासां प्रथमां विध्यम्युत मध्यमाम् । इदं जीवन्यामासामा चिंछनाब्रि स्तुकामिव ॥ २॥

भा०—(आसाम्) इन गण्डमालाओं में से (प्रथमाम्) प्रथम हुई अपची को (विध्यामि) तेज़ शलाका से या नस्तर से बंधता हूँ। (उत्) और (मध्माम्) बीचकी को भी छेदता हूं। (इदम्) इसी प्रकार से (आसाम्) इनमें से (जघन्याम्) सबसे निकृष्ट कोटि की अपची को भी (स्तुकाम्) फुन्सी के समान (आ छिनक्षि) काट डाकता हूं। दोप की अधिकता, समता और न्यूनता से अपची के तीन मेद हैं, १ म, जिसमें अधिक मवाद हो। २ य, जिसमें कम। ३ य, जिसमें बहुत सामान्य। तीनों की उत्तम रीति से चिकित्सा करे।

# ईंर्ष्यां का उपाय। त्वाष्ट्रेणाहं वर्चामा वि तं ईंर्ष्यामीमदम्। अथ्रो यो मुन्युष्टे पते तमु ते रामयामिस ॥ ३॥

भा०—पति कहता है। हे पश्नी ! में (ते) तेरे हृद्य की (ईंप्यांम्) ईंप्यों के भाव या दूसरे की उन्नति और कीर्ति को देखकर दिखमें पैदा हुई जलन को (स्वाप्ट्रेण) स्वष्टा इन्द्र परमेश्वर या पति के (बचसा) वचनों से, अर्थात पति-पद पर रहकर उसीके पदके बोग्य अपने मधुर वचनों से (वि अमीमदम्) ? तृप्त करता हूं दूर करता हूं, या भानत करता हूं। बी कहती है। हे (पते) स्वामिन् ! पालक ! नाथ! प्राणपते! (अथ) इसके बाद भी (यः) जो (ते) तेरा (मन्युः) कोध मेरे प्रति हो (तम् उ) उसको भी (भ्रमयामित्) हम शांत करें।

इस ऋचा के पूर्वार्ध में परिन के प्रति पतिका वचन और उत्तरार्ध में पति के प्रति परिना का वचन हैं।

स्वष्टा पश्चनां, मिथुनानां रूपकृद्रुपपतिः । तै० ३।८। ११।२॥ स्वष्टा वै रेतःसिक्नं विकरोति । की० ३।६॥ रेतःसिक्तिंव स्वाप्टः॥

<sup>[</sup> ७४ ] ३-१. मद नृप्तियोगे (चुरादिः ), मदी हर्पग्लेपनयोः ( दिवादिः ) मर्दि मोदमदस्वधनकान्तिगतिषु ( स्वादिः ), मदी हर्षे ( स्वादिः )।

कौ० ११। ६ ॥ त्वष्टा, पशुश्रों का या दस्पति जोएाँ का बनाने वाछ। रूपपति (सब जीव जातियों का स्वामी) है। वही प्रभु माता के गर्भों में समानरूप से सिक्त वीर्थ को नाना प्रकार से परिपक्व करके भिज रूप का बनाता है। अथवा रेत:-सेचन का कार्य त्वष्टा का है अत: त्वष्टा= श्रजापति और पति।

### श्चानवान् की उपासना।

बतेन त्वं वतपते समको विश्वाही सुमना दीदिहीह। तं त्वा वयं जातवेदः समिद्धं प्रजावन्त उप सदेम सवै॥४॥

भा०-हे ( व्रतपते ) व्रतका पालन कराने हारे कर्मों के आचार्य ! हे (जातवेदः ) जातवेदा ! जातप्रज्ञ विद्वन् ! (स्वं ) तू (व्रतेन ) अपने महान् वत नियत-कर्तव्य-पालन के कार्य से (सम्-अक्तः) भली प्रकार सुशोभित हो, (विश्वाहा ) सदा ही ( सु-मनाः ) उत्तम हृदय और सुचित्त, शुभसंकलप होकर या उत्तम विद्वान, ज्ञानवान् होकर (इइ) इस लोक में प्रकाशित हो और अन्यों को प्रकाशित कर। और हे (जातवेदः ) जातप्रज्ञ, विद्वन् ! (तं ) उस प्रसिद्ध (सम्-इद्धम् ) प्रकाशवान् (स्वाम् ) तेरे समीप इम (सर्वे प्रजावन्तः ) सब प्रजा वाले राजगण भौर गृहस्थी बोंग ( उप सदेम ) आवें, तेरी उपासना और सःसंग करें, तेरे ज्ञानोपदेश से खाम उठाएं।

### [ ७५ ] गी-पालन ।

डपरिवसव श्रापिः । अप्रया देवता, अध्न्या स्तुतिः । १ त्रिब्दुप् । २ त्र्यवसाना पष्टचपदा, भुरिक् पथ्यापंक्तिः । द्रयुचं स्क्तम् ॥

युजावंतीः सूर्यवंसे रुशन्तीः शुद्धा श्रयः खेप्रपाणे पिर्वन्तीः । मा व स्तेन देशत् माघशैसः परि वो रुद्रस्य हेतिर्धणक्तु ॥ १ ॥ ऋ०६।२८।७॥

भा०—हे गौवो ! तुम (प्रजा-वतीः) बछहों वाली होकर (सुयवसे रुशन्तीः) उत्तम तृण आदि भोजन के लिये चरती हुई और
(सु-प्र-पाने) उत्तम जलपान के स्थान पर (शुद्धाः अपः पिबन्तीः)
शुद्ध जलों का पान करती हुई विचरों। (स्तेनः) चोर (वः) तुम पर
(मा ईशत) शासन न करे। (अध-शंसः) पापी और दूसरों को
पाप करने की शिक्षा देने वाले ब्यक्ति भी तुम पर (मा इशत)
स्वामी न रहें। बिक्क (रुदस्य) दुष्टों को रुलाने वाले राजा का
(हेतिः) शस्त्र-बल (वः) तुम्हारी (परि-वृणक्तु) सब ओर से रक्षा
करे।

गौएं शुद्ध-जल पान करें, उत्तम घास खावें, राजा उनकी रक्षा का प्रबन्ध करे और चोर हत्यारों और इत्या करने के जिये दूसरों को प्रेरित करने वालों को अपने पास गौएं रखने का अधिकार न हो।

अध्यातम में—( प्रजावतीः स्यवसे रुशन्ती:) आत्माएँ या स्त्रियां उत्तम ज्ञान से सम्पन्न होकर उस परमङ्ग्रह्मा में विचरती हुईं (सु प्रपाणे खुदाः अपः पिबन्तीः) उत्तम आनन्द रससे भरे झह्मधाम में ही शुद्ध स्वच्छ, निर्मेछ, अमृत जलों का पान करती हुईं विचरें। (स्तेनः अधशंसः मा ईशव) चोर, अतपस्वी और पापी इनको नहीं पावें। और (रुद्धस्य हेतिः वः परि वृणक्षु) रुद्ध की आधातकारिणी शक्ति तुम पर आधात न करे। प्रत्युत रक्षा करे।

<sup>[</sup> ७५] १-(प्र०) 'प्रजावती: स्यवसं रिशन्ती:' (च०) 'परि वो रुद्रस्य हेती वृज्या: ।' इति ऋ० ॥ अस्या ऋग्वेदे भारद्वाजो वार्हस्पत्य ऋषि: ॥

पद्का स्य रमंत्रयः संहिता विश्वनीम्नीः। उपं मा देवीर्देवेभिरेत। हमं ग्रेष्टिमुदं सदी घृतेनास्मान्त्समुंक्षत ॥ २ ॥

भा०—हे (रमतयः) सर्वत्र आनन्द प्रसन्ध रहने हारी गौओ! तुम (पद्ज्ञाः स्थ) अपने निवासस्थान को जानने वाली हो और तुम (विश्व-नाम्नीः) बहुत से नामों वाली (सं-हिताः) एक ही स्थान पर रहती हुईं (देवी:) दिव्य गुणों से युक्त होकर अथवा इधर उधर नित्य कीड़ा करती, विचरण करती हुईं (देवेभिः) खेळते हुए अपने बळ्डों महित (मा) मेरे पास (उप एत) आओ। (इमं) इस (गो-स्थम्) गोशाळा में निवास करो, (इदं सदः) यह घर है इसमें रहो और (इतेन) घी दूध मक्खन से (अस्मान्) हमें (सम् उक्षत) अच्छी प्रकार सेचन करो, बढ़ाक्यो, प्रदान करो।

गौओं के विश्वनाम—''चित् असि, मनासि, धीरसि रन्तीरमितः सूनुः सूनरी इत्युच्चेरुपह्नये सप्त मनुष्यगदीः। आप० ४। १०। ४॥ इंड रन्तेऽदिते सरस्वित प्रिये प्रेयसि महि विश्वते इत्येतानि ते अध्नये नामानि। ते० सं० ७। १। ८॥ इंड रन्ते हच्ये काम्ये चन्द्रे ज्योतेऽ-दिति सरस्वित मिह विश्वति इति ते अध्नये (देवत्रा) नामानि॥ श० ४। ५। ८। १०॥ उक्त आपस्तम्ब और शतपथ के वचनानुसार गौओं के दृष्टान्त से हे—पुरुपदेहों की चिति शक्तियो! तुम (पद्जाः स्थ) परमपद, आनन्द धामको जानती हो। तुम (विश्व-नाम्नीः) विश्व=परमेश्वर को प्राप्त होने वाली (सं-हिताः) मर्ला प्रकार उससे संगत हो जाती हो। तुम (देवेभिः) इन्द्रियों में प्रविष्ट प्राणों के साथ स्वतः (देवीः) प्रकाशमान होकर (मा उप आ इत) मुझ साधक को भी प्राप्त होन्नो। (इमं गोष्ठं इदं सदः) इस गौओं, और इन्द्रियों के आश्रयभूत मुझ आत्मा

में आओ इस आश्रय स्थान आत्मा में विराजो । ग्रीर ( अस्मान् घृतेन उक्षत ) इमें तेजोमय रससे आप्लावित करो ।

[ ७६ ] गग्डमाला की चिकित्सा और सुसाध्य के लद्यांग ।

CONTROL OF

अथर्का ऋषिः । अपनित-भिषम् देवता । १ विराद् अनुष्टुप् । ३, ४ अनुष्टुप् । २ परा उष्णिक् । ५ भुरिम् अनुष्टुप् । ६ त्रिष्टुप् । पढर्न सक्तम् ।।

या सुस्रसः सुम्नसो अर्धतीभ्यो अर्धत्तराः । सेहीररसर्तरा छवुणाद् विक्केदीयसीः ॥ १ ॥

भा०—(असतीभ्यः) तुरी से भी, (असत् तराः) तुरी, बिगड़ी हुई, अपची या गण्डमाला की फोड़ियां यदि (सु-स्नसः) अच्छी प्रकार वह रही हैं तो (आ सु-स्नसः) वे शीघ्र ही सुगम रीति से विनष्ट हो जाती हैं। भीर यदि (सेहोः) वे शुष्क पदार्थ से भी अधिक (अरस-तरा) रसहीन, सूखी हैं तो वे (जवणात्) नमक छिड़ककर मिळने से (वि-क्लेदीयसीः) विदेश रूप से जल छोड़ने छग जाती हैं।

नमक का प्रयोग इस पूर्व लिख आये हैं। रस छोड़ती हुई गण्ड-मालाएं शीच्र आराम होजाती हैं यह वैद्यक का सिद्धान्त हैं। 'सु स्नसः' पद को विदेशियों ने बहुत बद्वने की चेष्टा की है, वह मन्त्र का वास्पर्य न समझने के कारण है।

१. 'मन्त्रोपधित्रयोगेण निःशेषं स्रवणेन विनश्यन्तु' इति सायणः ।।
इदं सूक्तं चतुर्कत्वं 'विद्य वै' इत्यादि द्वयृचं सक्तिमत्यनुक्रमणिका।
उपलब्धसंहितासु उमयं संभूय षडचं पत्र्यते । अर्थभेदात् विनियोगभेदाच
आश्रयोरेकं मक्तम्, तत्रितसणामेकम्, तत एकस्या एकमिति विवेकः ।।

या ग्रैव्यां अपुचितोशो या उपपृक्ष्यः। ष्टिजास्ति या अपुचितः स्वयंद्रासंः॥ २॥

भा०—(याः) जो (अप-चितः) अपची या गण्डमाला की फोड़ियां ( ग्रैड्याः ) गर्दन पर हों ( अधो ) और ( याः ) जो ( उप-पक्ष्याः ) कन्धों, पीठ और बगलों में हों और ( याः ) जो ( अप-चितः ) फोड़ियां ( वि-जानि ) पेट या नाभि के नीचे पेडू पर हों वे भी (स्वयं खसः ) अपने आप जल बहाने वाली होकर ( आ-सु-लसः ) शीघ ही सुख से दूर हो जाती हैं।

विजामन्=पेट । 'विजामन्' शब्द अपश्रष्ट होकर अग्रेजी में (Abdomen) 'एव-डोमन्' कहवाता है।

स्त्रीभोग से प्राप्त राजयक्ष्मा की उपाय । यः कीकंसाः प्रशृणाति तल्लीद्यमवृतिष्ठिति । निर्द्रोस्तं सर्वे जायान्यं यः कश्चे कुकुदि श्रितः ॥ ३ ॥

भा०—(यः) जो रोग (कीकसाः) पसिलयों को (प्रश्रणाति)
तोइ डाजता है। भौर (तलीधम्) समीप के फेफड़ों में जाकर
(अव-तिष्ठति) बैठता है। भौर (यः कः च) जो कोई रोग (ककुदि)
गर्दन के नीचे कन्भों भौर पीठ के बीच में भी (श्रितः) जम जाता है
(तं सर्व) उस सब (जायान्यं) स्त्री हारा प्राप्त होने वाले राजयहमा
होग को (निर्हाः) द्वारिर से प्राण के बल से निकाल हो।

'यउजायान्योऽविन्दत् सञ्जाबेन्यस्य' इति ( तै० सं० २ । ३ । ४॥)

पृक्षी जायान्यः पतिते स या विशिति पूर्वम् । तदित्तस्य भेषुजमुभयोः सुक्षेतस्य च ॥ ४ ॥ भा०—(जायान्यः) स्रियौ के भतिभोग से प्राप्त होने वाहा

ऋ०६। ४७ | ६ ।।.

क्षय, शोष आदि रोग (पत्नी) पक्षी के समान (पतित) एक वारीर से दूसरे शरीर में संचार कर जाता है। (सः) वही (पूरुपम्) भोग के समय पुरुष के शरीर में (आ विशति) पहले थोड़ी मात्रा में ही या शनैः र प्रवेश कर जाता है। (तत्) वह निक्शिलेखित उपचार (अचि-तस्य) र म-अभी जिसने चिरकाल से जड़ न पकड़ी हो श्रीर (सु-क्षतस्य=सु-चितस्य) र य-जिसने खूब जड़ पकड़ भी ली हो (उभयो:) दोनों की (मेपजम्) उत्तम चिकित्सा है। अथवा (अक्षतस्य उभयोः मेपजम्) अक्षत-जिसमें छाती का खून न आता हो, दूसरा जिसमें छाती से कटकट कर खून आने जग गया हो, दोनों की वही चिकित्सा है। अर्थात् श्रारीर में प्रवेश होने बाले विषेले की हों को दूर भगा देमा ही इस रोग से बचने का उत्तम उपाय है।

विदा वै ते जायान्य जानं यती जायान्य जायंसे ।

कुथं ह तुत्र त्वं हेनो यस्यं कृण्मो ह्विर्गृहे ॥ १॥

भा०—है (जायान्य) क्षय रोंग! ते (जानं) तेरे उत्पन्न होने के विषय में (विद्म वै) हम निश्चय से जानते हैं कि तू हे (जायान्य) क्षय! (यतः) जहां से (जायसे) उत्पन्न होता है। (त्वं) तू (त्वः) वहां (कथं) किस प्रकार (हनः) हानि कर सकता है (यस्य) जिसके (गृहे) घर में हम विद्वान् जोग (हविः) नाना ओपधियों से या रोग नाशक हिव या चरु को बनाकर-उससे (कृण्मः) अग्निहोत्र करते हैं अर्थात् रोग नाशक हिव=चरु या अञ्च द्वारा इस क्षय रोग को निकाल डाजने पर सब प्रकार से क्षय दूर हो जाते हैं। धृपत् पिंच कुल्यों सोमीमिन्द्र चुजुहा शूर समुरे वस्तूनाम्। माध्यन्दिने सर्वन क्षा चृषस्य रियुष्ठानो र्यिम्समास्त धिहि॥६॥

६-'रिय स्थानो' इति पाठः, भा०।।

भा०-हे (इन्द्र) बलवान् जीव ! तू (कलशे) अपने देह के कत्तरा भाग अर्थात् प्रीवा से छेकर नाभि तक के भाग में ( धपत् ) बाह्य रोगों के विनाशकारी बल से युक्त होकर (वस्नाम्) देह में वसने वाले प्राणों के (सम्-अरे) संग्राम में (वृत्र-हा) जीवन के विव्यम्त रोग के नाशकारी (सोमम्) स्वच्छ वायु रूप असृत का ( पिब ) पान कर । और हे ( शूर ) रोगनाशक जीव ! तुं ( माध्य-निद्ने ) दिन के मध्य काल के ( सबने ) सवन में बलिंवश्वदेव अतिधि यज्ञ आदि के अवसर पर स्वयं भी ( आ-वृषस्व ) सब प्रकार अल आदि खाकर पुष्ट हो । श्रीर ( रयि-स्थानः ) शरीर के धनस्वरूप रथि≠अर्थात् प्राण में स्थिति प्राप्त करके (अस्मासु) इस इन्द्रियगण में भी (रियम् ) उस प्राण को (आ धेहि) प्रदान कर । इससे हम सब बळवान् नीरोंग रहेंगे।

#### 200000

# [ ७७ ] राष्ट्रवासियों के कर्त्तव्य ।

अंगिराः ऋषिः । मरुतः सांतपना मन्त्रोक्ताः देवताः । १ त्रिपदा गायत्री ।

२ त्रिष्टुप् । ३ जगती । तृचात्मकं स्क्तम् ॥

सांतपना इदं हविमेरुतुस्तज्जुंजुप्टन । श्रुस्माकोती रिशाद्सः॥१॥ ऋ०२७। ५६। ६॥

भा०-हे ( सांतपनाः ) भली प्रकार तपश्चरण करनेवाले (मस्तः) विद्वान् पुरुषो । अथवा हे शत्रुओं को अच्छी प्रकार तपानेवाले (मरुत:) वायु के समान तीव गित वाले सैनिक भटो ! ( इदं हविः ) तुम कोगों के निमित्त यह अस पर्याप्त रूप में विद्यमान है। (तत्) उसकी

<sup>[</sup>७७] १- 'युष्माकोती रिशादासः' इति ऋ०।

( उज्रष्टन ) प्रेम से स्वीकार करो । श्रीर हे (रिशादसः) हिंसक राष्ट्रश्रों के विनाशक! भाप छोग ( अस्माकस्) हमारी ( ऊती ) रक्षा के लिये रहो ।

यो नो मतौ मस्तो दुईं णायुस्तिराई चुसानि वसवो जिघौसित। दुहः पाशान् प्रति मुञ्जनां सस्तिपिष्ठेन तर्पसा हुन्तना तम् ॥२॥ ११०७। ५१। म ॥

भा०—है (महतः) बीर पुरुषो ! वायु के समान तीझ गतिवाले प्रजागणो ! भीर हे (वसवः) राष्ट्र के, देह के प्राण रूप या जीवन के हेतु रूप बसुगणो ! देशवासियो ! (नः) इममें से भी (यः) जो (मर्तः) अज्ञानी पुरुष (दु:-हणायुः) दुष्ट, दुःसाध्य क्रीध के दश होकर (तिरः) कुटिलता से (नः) हमारे (चित्ताने) चित्तों को, सत्य मनोरथों या धर्मों को (जिद्यांसित) आधात पहुँचाना चाहता है (सः) वह (दुहः) दोही के योग्य (पाशान्) राजदण्ड रूप पाशों को (प्रति मुखताम्) प्राप्त हो, उनमें बांधा जाय धीर (तम्) उसको (तपिष्ठेन) अति कष्टदायी (तपसा) यन्त्रणा से (इन्तन) मारो।

संबुत्सरीणो मुरुतः स्वको उरुक्षयाः सर्गणा मार्गुपासः।
ते मस्मत् पाञान् म मुञ्चन्त्वेनसः सांतपना मत्सरा मादियः
णर्षः॥३॥

भा०—( सं-वश्सरीणाः ) एक एक वर्ष के छिये नियुक्त हुए ( सु-अर्काः ) उत्तम ज्ञानवान्, पूज्य, मननशील, श्रेष्ठ ( उरु-क्षयाः ) वर्षे वर्षे महत्तों में या भवनों में निवास करनेवाले ( स-गणाः ) अपने सहायकारी साधियों सिंहत ( माजुपासः ) मननशील विचारवान् ( महतः ) जो देश के प्राण स्वरूप निद्वान् पुरुप हैं ( ते ) वे (अस्मत्) हमारे (एनसः) पाप के (पाशान्) पाशों को (प्र मुञ्चन्तु) उत्तम शिति से दूर करें। वे ही उस पापकारी पुरुष के (सांतपनाः) अच्छी प्रकार तपाने वाले होते चौर (माद्यिष्णवः) दूसकों को भी हिर्षित किया करते हैं। गर्भाधन से लेकर उपनयन, विवाह, अशिहोत्र, मताचार आदि:करनेवाले गृहस्थ लोग 'सांतपन अग्नि' कहाते हैं। वे देश में अपनी व्यवस्था उक्र रूप से रखें और प्रतिवर्ष अपनी व्यवस्था को सुधार निया करें।

### -FOICH

# [ ७८ ] मुक्तिः साधना ।

भवर्ग मिषः । अग्निदेवता । परोष्णिण् । २ त्रिष्टुप् । इयुवं सक्तम् ॥ वि ते मुञ्जामि रञ्जानां वि योक्तं वि नियोर्जनम् । इहैव त्वुमर्जस्य एध्यग्ने ॥ १ ॥

भा०—हे (अप्ने) जीव ज्ञानवन्, आत्मन् ! में परमात्मा या आचार्य (ते) तेरी (रज्ञाम्) बन्धन की रस्ती, राग हेष-परश्परा को (मुद्धामि) छोदता हूँ, तुझे मुक्त करता हूँ। भीर (योवलम्) तुझे बांधनेवाले देह को भी (वि) तुझ से दूर करता हूँ। और (नि योजनम्) तुझे बांधनेवाले कर्म और कर्मफल की परम्परा को भी तुझ से (वि) पृथक् करता हूँ। (श्वम्) तृ अब (अजलः) अहिंसित, अविनाशी स्वरूप होकर (इह एव) इस मुझ परम पद बहा के ग्रुख़ स्वरूप में ही (एधि) रह।

'अग्निरजसः' ( आरमा प्रस्पविधः ) श० ६ । ७ । ६ ॥ अस्मै ख्रुत्राणि धारयन्तमम्ने युनजिम त्वा ब्रह्मणा दैन्येन । दीदिहार्यसमभ्यं द्रविणेह भद्रं मेमं वीची हांबुदी देवतासु ॥ २ ॥ भा०—हे (अमे) प्राणक्ष्य अग्ने ! (अस्मे ) इस आत्मा के निमित्त हो (अन्नाणे ) समस्त वीर्यों को (धारयन्तम् ) धारण करते हुए (त्वा ) तुझको (दैन्येन ) देव, आत्मसम्बन्धी (ब्रह्मणा ) ब्रह्म बल्से (युनिज्म ) युक्त करता हूँ, उसमें समाहित करता हूँ। तू (अस्मभ्यम् ) हमारे लिये (इह) इस लोक में ही (द्रविणा ) नाना ज्ञानों और बलों और विभूतियों को (दीदिहि ) प्रदान कर । और (इमम् ) इस आत्मा को वह प्राण (देवतासु ) इन इंद्रियगणों में (मदम् ) सुलकारी (हविदीम् ) अन्न और बल्जाकि तथा उनकी भोग्यशक्ति को देने वाला (प्र-वोच: ) उपदेश किया जाता है। पुरोहित राजा के प्रति भी (अस्मे ) इस राष्ट्र के लिये (क्षत्राणि धारयन्तम् हे अग्ने त्वा दैन्येन ब्रह्मणा युनिज्म ) क्षत्रवलों को धारण करनेवाले तुझ परंतप राजा को ईश्वरीय वेदज्ञान से युक्त करता हूं। (इह अस्म-भ्यं द्विणा दीदिहि ) इस राष्ट्र में हमें श्रेष्ठ धन प्राप्त करा और (देवतासु इमं मदं हविदीम् प्रवोचः ) विद्वान्, उक्तम देवसदश पुरुषों में इस पुरुषको सुखकारी उत्तम अन्नदाता होनेका उपदेश कर।

#### ~6500

### [ ७६ ] स्त्री के कर्त्तव्य।

अथर्वी ऋषिः । मन्त्रोक्ता अमावास्या देवता । १ चगती । २, ४ त्रिष्टुभः । चतुर्क्षेचं स्क्तम् ।

यत् ते देवा अर्छण्वन् भा<u>वधेवमर्मावास्ये संवसंन्तो महित्वा ।</u> तेनो नो युक्कं पिपृहि विश्ववार रुपि नो धेहि सुभगे सुवीरम्॥१॥

भा०—हे (अमा-वास्ये) सहवास करनेहारी स्त्री! (ते महित्वा)
तेरे महत्व या गौरव या आदरभाव के कारण (सं-वसन्तः) एकत्र एक
देश या गृह में निवास करनेवाले (देवाः) विद्वान लोग (यत्) जो

( सागधेयम् ) साग, अधिकार (ते) तेरे निर्मत्त ( अकृण्वन् ) नियत कर देते हैं (तेन ) उसीसे तू ( नः ) इमारे ( यज्ञं ) यज्ञ, गृहस्थ यज्ञ, जो परस्पर-संगत रहने से हो रहा है उसको (पिपृहि) पूर्ण कर, पालन कर । और हे ( विश्व-वारे ) सब उत्तम गुणों से अलकृत पितन ! और ( सु-भगे ) सौभाग्यवित ! तू ही ( नः ) हमें ( सु-वीरं ) उत्तम बलवान् पुत्ररूप ( रियम् ) धन को ( धेहि ) प्रदान कर या धारण कर ।

अध्यातम पक्ष में—( अमावास्ये ) एकन्न सबको आवास देनेहारी न ज्ञाति । तेरी महिमा से देव, विद्वान् ज्ञानी पुरुषों ने जो तेरा भाग नियत किया है उससे इस यशस्वी आतमा को पूर्ण कर । हे विश्ववारे ! सर्व वरणीये, सर्वोत्तमे ! तू इममें सुवीर, रिय, आत्मस्वरूप या ब्रह्मज्ञान । प्रदान कर ।

खहमेवास्म्यमानास्यार्थं मामा वंसन्ति सुकतो मयीमे । मयि देवा उभये साध्याश्चेन्द्रेज्येष्ठाः समर्गच्छन्त सर्वे ॥ २ ॥

भा०—ही कहती है-( अहम् ) मैं ( एव ) ही ( अमावास्या ) अमावास्या (अस्म) हूं। क्योंकि (माम्) मुक्ते कक्ष्य करके ही (हमे) थे ( सुकृतः ) उत्तम पुण्यचरित्र पुरुष ( मिष ) मेरा आश्रय केकर ही ( आ वसन्ति ) निवास करते हैं। ( इन्द्र-ज्येष्ठाः ) इन्द्र, ईश्वर को ही सर्वश्रेष्ठ माननेहारे ( देवाः ) विहान्गण और (साध्याः ) साधना करनेवाले ( उमे ) ये दोनों ज्ञानी और कर्मवान् ( मिष ) मेरे आश्रय पर ही ( सर्वे ) सब ( सम् अगच्छन्त ) एकत्र होते हैं। इससे गृहस्थ-आश्रम की ज्येष्टता दर्शायी गई है।

अध्यातम पक्ष में —में ब्रह्मशक्ति ही अमावास्या हूं। मुझको छक्ष्य करके ही सब पुण्यातमा-जन मेरे माश्रय पर एकन्न निवास करते हैं, २४ (देवाः) मुक्त पुरुष और (साध्याः) मुक्तिपथ के अभ्यासी साधक लोग सब एकत्र होते हैं।

आगृन् रात्री संगर्मनी वर्सनामूर्ज पुष्टं वस्वानुहायन्ता । अमानुष्टियोपै हविषां विधेमोर्जे दुहोनु पर्यसा न आगेन्॥३॥

भा०—(वस्नां) वास करने हारे गृह के प्राणियों को (संगमनी) एकत्र मिलाकर रखनेवाली, (पृष्टम्) पृष्टिकारक (ऊर्जम्)
अन्नरस को और (वसु) धन को (आ वेशयन्ती) प्रदान करती हुई,
(रात्री) रमण, आनन्द, हर्ष को प्रदान करने वाली गृहपतनी
(आ अगन्) आती है। उस (अमा-वास्याये) सहवास करनेहारी
गृहपत्नी को हम (हिवपा) अन्न आदि उत्तम पदार्थों से (विधम)
प्रसन्न करें। वह (ऊर्ज दुहाना) अन्नरस प्रदान करती हुई (प्रयसा)
दुध के पृष्टिकारक पदार्थों के साथ (नः) हुमें (आ अगन्)
प्राप्त हो।

आध्यातम पक्षमें — योगिकों को रमण करानेवाली (वसुनां संग-मनी) मुक्त जीवों को एकत्र वास देनेवाली, मुक्तिरूप रात्रि सक (जर्जम्) ब्रह्मानन्दरस रूप धन का प्रदान करती हुई प्राप्त होती है। दस अमावास्या को जिसमें जीव और ब्रह्म एकत्र वास करते हैं अपने ज्ञान हवि से परिचर्या कर (पथसा) ब्रह्मज्ञान के साध (जर्जम्) ब्रह्म-रस प्रदान करती हुई प्राप्त होती है।

अमीवास्ये न त्वदेतान्यन्यो विश्वी रूपाणि परिभूतीतान। यत्कोमास्ते जुहुमस्तको अस्तु व्यं स्योम पत्तेयो र्प्योणाम् ॥४॥ अ०२०। २२१। १०॥ यज्ञ०१०। २०॥

भा०—हे (अमन्वास्ये ) सहवासकी ले गृहपति ! (त्वद् ) दुझसे (अन्यः ) दूसरा कोई (एतावि ) इन (विश्वा रूपाणि ) समस्त पुत्र आदि पदार्थीं को (परि-मू:) शक्तिमती होकर (न) नहीं (जजान) पैदा करता। (यरकामा:) जो कामना रख कर हम (जु-हुम:) वीर्य आदि का खाग करते हैं हे परमशक्ते ! (तत् नः) वह पुत्र आदि हमें (अस्तु) प्राप्त हो। और (वयं) हम (स्थीणाम्) समस्त धन सम्पत्तियों के (पत्यः) स्वामी (स्थाम) हों।

परम बहाशक्त के पक्ष में है अमावास्ये! सब के साथ विद्यमान (न स्वद् अन्यः एतानि विश्वा रूपाणि परिभूर्णजान) तेरे से अतिरिक्त कोई भी दूसरी शक्ति सर्वव्यापक हो कर इन समस्त नाना कोकों को उत्पन्न नहीं करती। (यस्कामाः ते जुहुमः तत् नः अस्तु) जिस मोत पद के लाभ की आकांक्षा करके तेरे प्रति इम आत्मत्याम करते हैं वह हमारी अभिलाषा पूर्ण हो। (वयं स्वाम पतयो स्यीणाम्) इम रिय—वीर्य, बल श्रीर धनों के स्वामी हों।

### € CONTRACTOR

### [ ८० ] परमपूर्ण ब्रह्मशक्ति।

भथर्भ ऋषिः । पौर्णगासी प्रजापतिर्देवता । १,३,४ त्रिष्टुप् । ४ शनुष्टुष् । चतुर्न्ध्यं स्तम् ।।

पूर्णा पृथ्वादुत पूर्णा पुरस्तादुन्मंध्यतः पौर्णमासी जिंगाय । तस्या देवैः संवर्सन्ता महित्वा नार्कस्य पृष्ठे समिषा मंदेम ॥१॥

भा० वह बहाशिक (पश्चात्) इस संसार के प्रलय के अनन्तर भी (पूर्णां) पूर्ण ही थी, और (मध्यतः) इन दोनों कालों के बीच के संसार के रचना काल में भी वह (पौर्णमासी) पूर्णस्प से समस्त जगत् को अपने भीतर मापने या बनाने वाली, महती शक्कि (उत्

४-( प्र० ) 'प्रजापते' (द्वि०) 'विश्वा जातानि परिता वभूव' इति ग्र०।

जिगाय) सब से अधिक उच्चता पर विराजमान है। (तस्यां) उसमें (देवैः) विद्वान् मुक्तात्माओं सहित (सं-वसन्तः) निवास करते हुए (महिस्वा) इम लोग अपनी शक्ति और उसकी महिमा से (नाकस्य) सर्वथा दुःस्वरहित, परम सुखमय मोक्ष के (पृष्ठे) धाम में (इपा) अपनी इच्छा के अनुसार (सं मदेम) आनन्द का उपभोग करें।

वृष्यमं वाजिनं वयं पौर्णमासं यंजामहे। स नो ददात्विक्षितां र्यिमनुपदस्वतीम् ॥२॥

भा०—(पौर्णमासम्) समस्त संसार के रचिवता (वाजितम्) सर्व शक्तिमान् (वृषभम्) सब सुर्खों के वर्षक, प्रभुपरमेश्वर की (वयं) हम (यजामहे) उपासना करते हैं। (सः) वह (नः) हमें (अनुप-वस्वतीम्) कभी किसी के प्रयत्न से भी न चीण होनेवाली और स्वयं भी (अक्षिताम्) अक्षय (रियम्) शक्ति का (ददातु) प्रदान करे।

प्रजापते न त्वदेतान्यन्यो विद्यो हुपाणि परिभूजजान । यत्कोमास्ते जुहुमस्तन्नो अस्तु वृर्यं स्योम् पर्तयो रयीणाम् ॥३॥

भा०—हे ( प्रजापते ) समस्त प्रजाशों के परिपालक प्रभो !
(रवत् ) तुझ से (अन्यः ) दूसरा कोई (एतानि ) इन (विश्वा रूपाणि ) समस्त प्रकाशमान, कान्तिमान् नाना रूपवान् लोकों और पदार्थों को (परि-मूः ) सर्वव्यापक सर्वसामर्थ्यान् होकर (न ) नहीं (जजान ) उत्पन्न करता, प्रस्युत तृ ही सब का पालक, सर्वव्यापक, सर्वविक्रमान् और सबको उत्पन्न करने हारा है । हम लोग (यरकामाः ) जिस कामना से प्रेरित होकर (ते ) तेरे निमित्त (जुहुमः ) आत्म स्थाग करते हैं (तत् नः अस्तु ) सगवन् ! वह हमें प्राप्त हो । और (वयं ) हम (रथीणाम् ) सब धनों के (पतयः ) पालक (स्थाम )

हों। इसी मन्त्रालिंग से पौर्णमासी आदि शब्द परमेश्वर के वाचक हैं, प्रसिद्ध पौर्णमासी या पूनम आदि पदार्थ प्रस्तुत होनेसे 'भप्रस्तुतप्रशंसा' अलंकार से बहा का ही वर्णन किया जाता है। पौर्णमासी प्रथमा युक्कियासीदह्यां राजीणामतिरार्वरेषु । ये त्वां युशैर्यिश्चिये अर्धयंन्त्यमी ते नार्के सुरुतः प्रविष्टाः ॥४॥

भा०-( पौर्णमासी ) पूर्ण ब्रह्म की सर्वे व्यापिनी भौर सबकी उत्पादिका शक्ति (प्रथमा) सबसे पूर्ण और सबसे अधिक श्रेष्ठ ( यज्ञिया ) यज्ञ, परमात्मा की वह शक्ति ( आसीत् ) है, जो (श्रह्मान्) दिनों और (रात्रीणाम्) रातों के समय में ( अतिशर्वरेषु ) भौर शर्वरी=महाप्रलय कालों को भी अतिक्रमण करके वर्तमान रहती है। हे ( यक्तिये ) यज्ञमय परमेश्वर की उत्पादक शक्ने ! ( ये ) जो ( त्वां ) तुझको ( यज्ञैः ) यज्ञौं, प्रजापति की नाना शक्तियों के अनुकरणों द्वारा ( अर्थयन्ति ) समृद्ध करते, ब्रह्म की ही महिमा को बढ़ाते हैं ( ते ) वे ( सुकृतः ) पुण्यात्मा लोग ( नाके ) परम सुखमय लोक में ( प्रविष्टाः ) प्रविष्ट होते हैं। ईश्वर के गुर्णों को अपने भीतर धारण कर अपने आत्मा को उन्नत करके परीपकार के कार्य करनेवाले महात्मा जोग उस उत्पादक यभु का साक्षात् करते और मुक्ति जाभ करते हैं।

### -\$EIE\$-

# [ द १ ] सुर्य भीर चन्द्र ।

अथर्वा ऋषिः । सावित्री सर्वाचन्द्रमसौ च देवताः । १, ६ त्रिष्टुप् । २ सम्राट् । 🤰 अनुब्दुष् । ४, ५ आस्तारपंक्तिः । षड्वं सक्तम् ॥

<sup>[</sup>८१] १-( दि० ) 'यातोऽध्वरम्' ( तु० ) 'विश्वान्यन्यो भुवानाभिचहे,' 'विद्यज्जायते' इहि पाठभेदाः ऋ ।॥

पूर्वापुरं चरतो मायथैतौ शिशू की उन्तौ परि यातीर्ग्वम्। विश्वान्यो भुवना विचर्ष ऋतूँरुन्यो विद्यं जायसे नर्वः ॥१॥ २०१०। ८४। १८॥

भा०—( एतौ ) ये दोनों सूर्य और चन्द्र (क्रीडन्तौ ) खेलते हुए (क्रिश्च) दो बालकों के समान (मायया ) उस प्रभु की निर्माण शक्ति से प्रेरित होकर ( पूर्वापरम् ) एक दूसरे के आगे पीछे (चरतः) विचरते हैं और (अर्णवम् ) इस महान् अन्तिरक्ष को ( परि यातः ) पार करते हैं। (अन्यः ) उनमें से एक सूर्य ( विश्वा ) समस्त ( भुवना ) लोकों को ( वि चष्टे ) प्रकाशित करता है और ( अन्यः ) दूसरा, चान्द्र जो कि ( ऋत्न् ) ऋतुओं को ( विद्यम् ) उत्पन्न करता हुआ ( नवः ) नये रूप से ( जायसे ) प्रकट हुआ करता है।

नवीनवी भवास्ति जार्यमानोहाँ केतुरुष्सिम्बर्यम् । भागं देवेभ्यो वि देधास्यायन् प्र चेन्द्रमस्तिरसे दीर्घमार्यः॥२॥ ऋ०१०।८५।१६॥

भा०—चन्द्र का वर्णन करते हैं। (जायमानः) प्रकट होता हुआ तू हे चन्द्र! सदा (नवः नवः) नया ही नया (भवसि) हो जाता है। कला के घटने या बहने से प्रतिदिन चन्द्रिविग्द में नधीन-पन ही दीखता है। और (अहाम्) दिनों का तू (केतुः) ज्ञापक है। चन्द्रमा की कलाओं के अनुसार दिनों की गणना की जाती है, प्रथमा, दितीया, तृतीया इस्यादि। हे चन्द्र! तू (उपसाम्) रान्नियों के समाधि और स्थादय कालों के (अग्रम्) पूर्व काल में (एपि) आया करता है। और (आयन्) आता हुआ तू (देवेभ्यः) देवगण पृथिवी, जल, समुद्र, वायु इनको और इन्द्रियों को (भागम्) इन २ का विशेष भाग (विद्यासि) विदेश कप से प्रदान करता है। चन्द्रोदय के

अवसर पर समुद्र वेला आदि नाना प्रकार के वायुपरिवर्त्तन, भोपधियों का पोपण, ओस आदि का पड़ना आदि कियाएं होती हैं। और इस प्रकार हे (चन्द्रमः) चन्द्रमा! आहहादकारी शक्तिवाले ! तू (दीर्धम्) लम्बा (आयुः) जीवन (तिरसे) प्रदान करता है।

सोर्मस्यांशो युधां प्रतेनूनो नाम वा असि। अनूनं दर्श मा रुधि प्रजयां च धनेन च ॥ ३॥

भा०—सूर्य और चन्द्र का वर्णन हो चुका अब चन्द्र की उपमा लेकर राजा भीर ईश्वर का वर्णन करते हैं। हे (युधां पते) समस्त योद्धा सैनिकों, क्षत्रियों के स्वामिन्! सेनापते! तथा योगियों के पालक भगे! हे (सोमस्य) सबके प्रेरक, आह्ळादक, अनुरंजक बल के (अंशो) व्यापक मण्डार! तू भी (अनून: नाम असि) 'अनून' नामवाला है। तू किसी प्रकार कम नहीं है। हे (दर्श) दर्शनीय! अथवा सर्व प्रजा के दृष्ट:! तू (मा) मुझको (प्रजया) प्रजा और (धनेन) धन से (च) भी (अनूनं) पूर्ण (कृषि) कर। दर्शीसि दर्शतीसि समग्रीसि समन्तः।

सम्बाद्धः समन्ते। भूयाख्रं गोभिरद्वैः प्रजया प्रशुभिर्गृहैधनेन ॥४॥

भा॰—पूर्व मन्त्र में 'दर्श' से कहे पदार्थ की व्याख्या करते हैं। हे (दर्श) दर्श! तू दर्श है अर्थात् (दर्शतः) तू दर्शत=दर्शनीय हैं। श्रीर भक्ति और योग द्वारा साक्षात् करने योग्य है। आप (सम्-अग्रः) सब प्रकार से और सब कामों में सब पदार्थों के आगे, सबके पूर्व विद्यमान, सबके कारणस्वरूप, और सबके अग्रणी नेतास्वरूप (असि) हो। और (सम्-अन्तः) सब प्रकार से समस्त संसार के अन्तः अर्थात् प्रक्यकाल में सबको अपने भीतर प्रकीन करने हारे हो। हे प्रभो में भी (ग्रोभिः) गौन्नों, (अश्वैः) अर्थों, (प्रजया) प्रजा और (प्रश्नुभिः)

पद्धकों (गृहै:) गृहों, और (धनेन) धन सम्पत्तियों से (सम्-अग्नः) सबका अग्रणी और (सम्-अन्तः) सब से पिछळा अर्थात् सब से बरकृष्ट (मृयासम्) होऊँ।

यो बेस्मान् द्वेष्टि ये वयं द्विष्मस्तस्य त्वं प्राणेनाप्यायस्य । आ वयं प्यासिषीमद्वि गोभिरश्वैः प्रजयी पृशुभिगृहैधेनेन ॥४॥

भा०—हे प्रभो ! (यः) जो (अस्मान्) हम से (द्वेष्टि) द्वेष करता है, प्रेम का व्यवहार नहीं करता और (यं च) जिसकों (वयं द्विष्टिमः) हम भी स्नेह से नहीं देखते (तस्य) उसके (प्राणेन) प्राण=जीवन के साधनों से हमें (प्यायस्व) बढ़ा और (वयं) हम (गोभिः, अक्दैः, प्रजया, पश्चभिः, गृहैः धनेन) गौओं, घोझों, प्रजाओं, पश्चमों, गृहों और धनों से (आ प्यासिषीमिहि) सब प्रकार से वृद्धि को प्राप्त हों।

यं देवा श्रृंशुमाष्याययान्ति यमचित्रमिता मृज्ञयन्ति । तेनास्मानिन्द्रो वर्षणो बृहुस्पतिराष्याययन्तु भुषनस्य मोपाः॥६॥

भा०—(यं) जिस (संशुम्) न्यापक प्रशु की (देवाः) देव गण, तेजोमय सूर्यं, चन्द्र, पृथिवी आदि लोक और दिन्य गुणी विद्वान् जोग (आप्याययन्ति) महिमा को बढ़ाते हैं, अथवा (यं संशुम् [प्राप्य] देवा [आत्मानं] आप्याययन्ति) जिस न्यापक प्रशु की न्याप लेकर विद्वान्, शक्तिमान् जोग अपने आपको पुष्ट करते और बढ़ाते हैं। और (यम्) जिस (अचितम्) अविनाशी, रसरूप प्रशुको या उसकी दी हुई समृद्धि को (अचिताः) अविनाशी जीव (अक्षयन्ति) अन्त, जल, वायु और आनन्द रूप में उपभोग करते हैं। (तेन) उस जहाजान से ही (इन्द्रः) ज्ञानवान्, अज्ञाननाशक, (वहणः) दुःसीं और पापों का निवारक, (बृहस्पतिः) चेद वाणी का पालक, आचार्य, राजा और अन्य विशास विद्वान् छोग ( अवनस्य गोपाः ) इस संसार के रक्षक होकर ( अस्मान् ) हमें भी ( आप्याययन्तु ) पृष्ट करें, बढ़ावें । आचार्य, राजा, पुरोहित आदि सभी बोग पश्वद्धा की समस्त उपकारक शक्षियों से प्रजा को पुष्ट करें ।

> ॥ शति सप्तमोऽनुवाकः ॥ [तत्र सक्तान्यष्टौ, ऋचश्रैकत्रिंशत्]

> > -0-0

### [ = २ ] ईश्वर से बलों की याचना।

सम्परकामः शौनक ऋषिः । अग्निःवता । १, ४. ५, ६ त्रिष्टुप्, २ ककुम्मती बृहती, ३ जगती । षट्टचं स्क्लम् ॥

ख्रभ्यंऽर्चत सुष्टुर्ति गर्व्णमाजिमसमासु भद्रा द्रविणानि धत्त । इमं युक्षं नेयत देवता नो घृतस्य धारा मधुमत पवन्ताम् ॥१॥ २०४। ५८ । १०॥ वजु० २७। ६८॥

भा०—हे विद्वान् पुरुषो ! आप लोग ( सु-स्तुर्ति ) उत्तम स्तुति करने योग्य ( गन्यम् ) गौ, गृतिशील आत्मा, जीवों के लिये हितकारी अथवा इन्द्रियगण के लिये प्राप्त करने योग्य ( आजिम् ) अन्तिम लक्ष्य, परम आत्मा रूप का ( अभि अर्चत ) साक्षात् करके उसका यथार्थ वर्णन करो । और ( अस्मासु ) हम मनुष्यों के बीच ( भद्रा ) सुख और कल्याणकारी ( द्रविणानि ) ज्ञान और धन सम्पत्तियों को ( धत्त ) अपने पास रक्लो अर्थात् उन सम्पत्तियों को अपने जन-समाज में मत रक्लो जिससे परस्पर हानि, कल्ह और कष्ट उत्पन्न हो । ( नः ) हमारे

<sup>[ =</sup> २ ] १-( प्र० ) 'अभ्यषित सुब्दुति', (च०) 'मधुमत्पबन्ते' इति ऋ०, य० ॥ ( तृ० ) 'नयत्र देवताः' इति सायणाभिमतः पदच्छेदः।

(इमम्) इस (यज्ञम्) यज्ञ या आत्मा को (देवता) देव भाव (नयत) प्राप्त कराओ। और सर्वत्र (घृतस्य) तैजोमय, प्रकाशनय ज्ञान या स्नेह की (मधुमत्) आनन्दरस से युक्त या मधुर (धाराः) श्वरायें, शक्षियें और वाणियें (पवन्ताम्) वहें।

मय्यत्रे <mark>युद्धि गृह्</mark>यामि सुद्द क्षत्रेण वर्धसा वर्लेन। मयि प्रजां मय्यायुद्धामि स्वाद्या मय्युशिम् ॥ २ ॥

भा०—( बग्ने ) प्रथम में ( मिय ) अपने आत्मा में ( अग्निम् ) उस प्रकाशस्त्र अग्नि, तेजस्त्री परमात्मा को ( क्षत्रेण ) तीर्य, ( वर्चसा ) तेज और ( बलेन ) बल के धारण करने के ( सह ) साथ साथ ( गृह्णामि ) धारण करता हूँ । में ( मिय ) अपने में ( प्रजां ) प्रजा को और ( मिय ) अपने में ( आग्रुः ) दीर्घ जीवन को ( दधामि ) धारण करता हूँ । ( स्वाहा ) सबसे अच्छे रूप में यों कहना ही उत्तम है कि मैं ( मिय ) अपने में ( अग्निम् ) 'अग्नि' को धारण करता हूँ । अर्थात् 'अग्नि' को धारण करने का तात्पर्य वेद के वचनानुसार अपने में भन्न=बीर्य, वर्च=तेज और बल=शारीरिक शक्ति को ज्ञान के साथ धारण करना श्रीर प्रजाओं के साथ दीर्घ जीवन को धारण करना ही है ।

हुहैवाग्वे अधि धारया र्यायं मात्वा निकृत पूर्विचित्ता निकृत्रिणः। श्रुत्रेणार्यने सुयममस्तु तुभ्यं मुपसत्ता वर्धतां ते आनिष्ट्रनः॥३॥ यज्ञ २७।४॥

भा०—हे (अग्ने) अग्निया सूर्य या विद्युत के समान तेजस्वी बेता! राजन्! तू (इह एव) इस राष्ट्रं में ही (रियं) धन सम्पत्ति

३-दि० 'पूर्वजितो निकारिणः' (तृ०) 'क्षत्रमग्नेसुयम' इति यज्जु० । अत्र युर्जुर्वेदे अग्निः प्रजापतिर्क्षेषिः ।

को ( अबि धारय ) धारण कर । ( पूर्व-चित्ताः ) पूर्व राजाश्रों के कार्यों को जानने वाले, (नि-कारिणः) तुझे गद्दी से उतार देने में समर्थ अथवा तुझसे अपमानित या तिरस्कृत खोग (स्वा) तुझको (मा नि ऋन् ) तेरे पद से नीचे न करें या तेरा अपमान न करें। हे (असे ) राजन् ! सभापते ! बह राष्ट् (तुम्यम् ) तेरे लिखे (क्षत्रेण ) क्षात्र-बळ से (सु-यमम् ) सुखपूर्वक व्यवस्था करने योग्य (अस्तु) रहे। ( उप-सत्ता ) तेरा आश्रय लेने वाली प्रजा ( अनि-स्तृतः ) कभी मारी न जाकर सदा ( वर्धताम् ) वृद्धि को प्राप्त हो।

निकारिण:=ज्ञान कर्म समुच्चय से नाना जन्मों को नीचे करने वाले नितरां यज्ञ करणशील, इत्यादि अर्थ संगत नहीं क्योंकि स्वयं वेद 'मा नि कन्' इस प्रयोग में 'नि' पूर्वक 'कृ' धातु को पद से नीचे उतार देने अर्थ में प्रयोग करता है। नये पदाधिष्ठित राजा को चाहिए कि वह १. सब रियं (कोष, सम्पत्ति) को अपने वश करले जिसे 'निकारी' लोग जो राजा को उसके राजपद से च्युत करने में सशक्त हों श्लीर पूर्व राजाओं के राज्य कार्यों से पूर्ण परिचित या पूर्व राजाश्लों के पक्षकर्ता हों और उसके नवीन राज्य के संचालन में बाधा उपस्थित कर सकें, वे भी उसको राजपद से नीचे न कर सकें। २. फिर वह क्षत्र-बल या सेना-बल से राज्य को अपने वश करे। ३. वह अपने आश्रित लोगों की रहा करे कि उनको दूसरे विरोधी पक्ष के लोग न मार सके।

अन्वरिनरुपसामग्रमस्यद्नवहानि प्रथमो जातवीदाः। <mark>द्मनु सूर्यं दुषस्रो अनु र्दर्भाननु द्यावापृथिवी आ विवेदा ॥४॥</mark> यज्ञ ११ | १७ ||

४-पुरोधा ऋषिर्यजुर्वेदे । ( तु० च० ) ''अनु सर्यस्य पुरुता च रद्भी-नतु चावा पृथिती आततन्थ'' इति यञ्ज० ।

मा०—( मिन्नः ) जो प्रकाशमान, प्रजापति ( उपसाम् ) उपाकालों के भी ( अग्रम् ) पूर्व भाग को ( अनु अख्यत् ) क्रम से प्रकाशित करता है। और वही ( जातवेदाः ) समस्त पदार्थों का ज्ञाता
और सर्वज्ञ प्रभु ( प्रथमः ) सबसे प्रथम. सबका आदि मूळ ( अनु )
पश्चात् भी ( अहानि ) सब दिनों का ( अख्यत् ) प्रकाश किया करता
है। वही ( सूर्षः अनु ) सूर्य को प्रकाशित करता है। वही ( उपसःअनु ) उपाकालों को प्रकाशित करता श्रीर ( रइमीन् अनु ) समस्त ।
उपोतिमंय प्रकाशमान तारों को भी प्रकाशित करता है और वही ( श्वावापृथिवी अनु ) शु और पृथिवी इन दोनों जोकों में भी ( श्राविवेश )
सर्वत्र व्यापक है।

मत्युग्निरुषसामग्रमख्यत् प्रत्यद्दानि प्रथमो जातवेदाः । मति सूर्यस्य पुरुधा चं रुश्मीन् प्रति द्यावीपृथिवी आतंतान॥५॥ ऋ० ४। १३। १ इत्यन्न प्रथमः पादः ।

भा॰—(अग्नि:) वही प्रकाशक प्रभु (उपलाम् अग्रम्) उपाओं के मुख भाग को (प्रति अख्यत्) प्रकाशित करता है। वही (प्रथमः) सब का आदिमूळ (जातवेदाः) सर्वज्ञ (अहानि प्रति अख्यत्) सब दिनों को प्रकाशित करता है, (स्थंस्य प्रति) स्यं की (स्मीन् च) रश्मियों को भी वही (प्रस्था) नाना प्रकार से (प्रति अख्यत्) प्रकाशित करता है। (चावापृथिवी प्रति आततान) भीर वही खु और पृथिवी अर्थात् आकाश और ज़मीन दोनों के प्रत्येक पदार्थ में व्यापक है।

घृतं ते अग्ने दिव्ये सुधस्थे घृतेन त्वां मनुर्दा सभिन्धे। घृतं ते देवीनंदत्य आ वेहन्तु घृतं तुभ्ये दुहृतां गावी अग्ने ॥६॥ भा०—हे (अग्ने) अग्ने! प्रकाशस्वरूप आत्मन्! (ते) तेरा

( धृतम् ) परम तेज ( दिश्ये ) दिव्य, तेजोमय या इन्द्रियों के (सधस्थे) सहस्थान इस बरीर में विद्यमान है । और ( मनुः ) सननशील मन या मननाभ्यासी साधक (त्वां) तुझको (धृतेन) तेजोरूप से ही' ( अद्य ) सदा ( सम्-इन्धे ) मली प्रकार प्रकाशित करता है अर्थात् अपने भीतरी आत्मा में तेरे ज्योतिभैय रूप को ही प्रज्वलित कर उसका साक्षारकार करता है । (देवीः) दिव्यगुणों से सम्पन्न कान्तिमती (नप्तः) सम्बन्ध करने वाली, अर्थगामिनी ज्ञाने निद्रयां (ते) तरे लिए ही ( धृतम् ) ज्ञानमय धृत को (आवहन्तु ) धारण करें । और हे (भग्ने) आत्मन् ! (गावः) गमनशीळ इन्द्रियगण (तुस्यम्) तेरे जिये ही ( घृतम् ) सुखरूप घृत को ( दुइताम् ) प्रदान करें। यज्ञाप्ति के पच में स्पष्ट है।

### 

# [ = ३ ] बन्धन-मोचन की प्रार्थना।

द्युनः शेष ऋषिः । वरुणो देवता । १ अनुष्टुप् । २ पध्यापंक्तिः, ३ त्रिष्टुप् ४ ब्हतीयभी त्रिष्डु प् । चतुर्क्यचं स्ताम् ॥

> अप्सु ते राजन वरुण गृहो हिर्ण्ययो मिथः। तती घृतुर्वतो राजा सर्वा धार्मान मुञ्जतु ॥ १ ॥

भा०-हे (वरुण) वरुण! सर्वश्रेष्ठ, सब पापों के निवारक, सब के बरण करने योग्य परमात्मन् ! (राजन्) राजा के समान सर्वोपिर (ते) तेरा (गृहः) सबको प्रहण करने वाला, सब देहों का शासक धाम, (अप्सु) जीवों और समस्त कोकों में (हिरण्ययः) सुवर्ण के समान तेजोमय (सिथः=सितः ) जाना गया है । (ततः ) वहां ही विराजमान ( धत-व्रतः ) समस्त ज्ञान और करमी का धारण करने हारा (राजा) प्रकाशस्त्ररूप राजा के समान सबका अनुरंजनकारी तू (सर्वा धामानि च्हामानि) समस्त बन्धनों को (सुञ्चतु) छुड़ा। वरुण वही परमात्मा ब्रह्म है जिसके ''मित हिरण्ययगृह'' की तुलना उपनिषद् के तत्वज्ञों को उपनिषत् के निम्नलिखित स्थलों से करनी चाहिये। ''ब्रह्मलोके तृतीयस्थामितो दिवि तदेंरंमदीयं सरः। तदश्वत्थः सोमसवनः। तदपराजिता पूर्व ह्याणः। प्रभुविमितं हिरण्मयम्। इति छान्दो०उप०।'५।३। धामने। धामने। राजाञ्चिनो वरुण सुञ्च नः।

यदापी अध्या इति वरुणिति यद्धिम तती वरुण मुश्च नः ॥२॥

भा०—हे (राजन्) राजन्! हे (वरुण) सर्वश्रेष्ठ प्रमो ! तू (धाम्नः धारनः ) प्रत्येक बन्धन से (इतः) इस लोक में (नः) हमें (सुञ्च) सुक्त कर। (यद्) जब हम (ऊचिम) कहें कि (आपः) हे सर्वव्यापक तथा जल की तरह पवित्र करने वाले ! (अध्न्या इति) हे अनश्वर ! (वरुण इति) तथा हे सर्वश्रेष्ठ प्रभो ! (ततः) तब हे (वरुण) हे प्रभो ! हमें (सुञ्च) सुक्त कर।

उर्दुत्तुमं वरुण पार्शमस्मद्वाधमं वि मध्यमं श्रेथाय । अयो व्यमदित्य वृते तवानांगसो अदितये स्याम ॥३॥ ऋ०१।२४।१५॥ यञ्ज०१२।१२॥

मा॰—हे (वरुण) सर्वश्रेष्ठ प्रभो! (उत्तमं) उत्तम, उत्कृष्ट, इद (पाशम्) फांसे को (उत् श्रथाय) मुक्त कर, (अधमं पाशम्

र-(प्र०) 'धाम्नो धाम्नो राजंहततो वरुण नो मुञ्च । यदाहुरध्म्या इति वरुणेति आपामहे ततो वरुण नो मुञ्च ॥' इति यजुषि तैत्तिरीये, आश्व०, सां०, लाट्या० श्रौतसन्त्रेषु च ॥ यजुँबेदेऽस्य दीर्धतमा ऋषिः ॥ रू( तु०) 'अथा वयमा' इति ऋ००॥

अव श्रथाय ) अधम निकृष्ट बन्धन को भी दूर कर, अथवा शारीर, मन, वाणी तीनों द्वारा प्राप्त तीनों प्रकार के बंधनों से हमें मुक्त कर । अथवा शारीर के उपर के भाग के बंधन को, मध्य के बंधन को और अधोभाग के बंधन को भी दूर कर । (अध) और (वयम्) हम हे (आदित्य) सूर्य के समान तेजस्विन् ! (तव) तेरे उपदिष्ट (वते) सत्य आदरण आदि वैदिक नियमों में विचरते हुए (अदितये)। तेरी अखण्ड नियमव्यवस्था के निमित्त, अथवा तेरे अखण्ड सुख प्राप्त करने के लिये (अनागस:) निष्पाप, निरपराध (स्याम) रहें।

प्रास्मत् पार्शान् वरुण मुञ्च सर्वोन् य उत्तमा अधुमा वार्षुणा ये । दुष्वपन्यं दुरितं ।ने ष्वास्मदर्थं गच्छेम सुकृतस्य लोकम् ॥ ४ ॥

भा०—हे (वरुण) सर्वपापनिवारक प्रभो ! (अस्मत्) हमसे (ये) जो (उत्तमाः) उंचे र वहे, कठोर र (अधमाः) नीचे और (ये वारुणाः) जो वरुण, परमात्मा के देवी वन्धन हैं उन (सर्वान् पाशान्) समस्त बंधनों को (प्रमुक्च) भली प्रकार छुड़ा, दूर कर । और (दुरितं) दुष्टाचरण और (दुःस्वप्नयं) मन के उस दुष्ट संस्कार को जो हमारे स्वप्न काल में बुरे रूप में प्रकट होता हो (अस्मत्) हमसे (निः स्व=निः सुव) दूर कर, (अध) और हम लोग (सुक्तस्य) पुण्य चरित्र से प्राप्त होने योग्य (स्नोकम्) ब्रोक या जन्म को (गच्छेम) प्राप्त हों।

'दुरित दुःस्वप्नय' के दूर होने की प्रार्थना से ऐहिक दुष्टाचरण और शरीर के छोड़ने के अनन्तर घात्मा की दुःखमय स्वप्नावस्था के समान जो दशा हैं उससे भी मुक्ति पाने की प्रार्थना की गई है। 'यथा स्वप्न-लोके तथा पितृलोके' इस उपनिषद सिद्धान्त के अनुसार शरीर से पृथक जीव की दशा स्वप्न-काल की स्थिति के समान होती हैं।

## 🚍 🛭 राजा के कर्त्तव्य।

भृगुर्म्भिः । १ जातवेदा व्यक्तिदेश्ता । २, ३ १न्द्रो देवता । त्रिष्ट्रप । जगती । चुचं सुक्तम् ।

अनाधृष्यो जातवेदा अर्मत्यो विराह्ये चत्रभृद् दीदिहीह । विद्या अमीताः प्रमुखन मार्नुपीभिः ज्ञिवाभिर्द्य परि पाहि ने गर्यम् ॥ १ ॥ यज्ञ० २० । ७ ॥

भा०—हे (अरने) अप्रणी! अप्ति के समान शत्रुश्नों को पीड़ा करने हारे राजन्! तू (जात-येदाः) धन सम्पत्ति प्राप्त करके (अना-प्रदेषः) किसी से भी पराजित न होकर (अमर्त्यः) अविनाशी, अमरण्यमी (विराट्) सर्वेपिर राजा श्रीर (क्षत्र भृद्) क्षत्र-बलको पुष्ट करके (इह) इस राष्ट्र में (दीदिहि) प्रकाशित हो। श्रीर (विश्वाः) समस्त (अमीवाः) रोगों को प्रजा से (प्र मुखन्) दूर करके (मानु-पीभिः) मनुष्यों के हितकारी, (शिवाभिः) कल्याणकारी रद्धा के उपायों से (नः) हमारे (गयम्) गृह और प्राणों की (अध) आज सदा काल (परि पाहि) रक्षा कर।

इन्द्रं क्षत्रम्भि वाममोजोजायथां चुषभ चर्षण्रीनाम्। अपानुद्रो जनमभित्रायन्त्रं मुख् देवेभ्यो अञ्चलोच लोकम् ॥ २ ॥

ऋ० १९ । १८० । ३ ॥

<sup>[=</sup>४] १-(प्र०) 'जातवेदा अनिष्टृतो' (तृ०) 'विश्वा साशा प्रमुक्चन् मानुपीभिर्यः शिवेभिरच परिपाहि नो वृषे।' इति याजुवः। 'तन्नास्या श्राच अग्निः प्रजापतिर्श्वापः।

२-( ए॰ ) 'जनमित्रयन्तम्' इति ऋ० । तत्रास्या ऋषिर्जयः ।

भा०—हे (इन्द्र) ऐश्वर्षशील राजन्! और (वर्षणीनाम्) समस्त प्रजा के मनुष्यों में से (वृषभ ) सर्वश्रेष्ठ! नर्षभ! तू (क्ष-त्रम्) समस्त क्षत्रियवल ग्रीर (वामम्) सुन्दर, दर्शनीय (श्रोजः अमि) तेज पराक्रम को स्वयं प्राप्त करके (अजायथाः) राजारूप में प्रकट हुआ है। इसिलिए अपने पराक्रम ग्रीर क्षत्रवल से (अभिग्रायन्तं) शत्रु के समान आचरण करने वाले (जनम्) लोगों को (अप आनुदः) दूर मार भगा। और (उरु) इस विस्तृत (लोकम्) लोक को (देवे-श्यः) विद्वान् श्रेष्ठ पुरुषों के लिये (उ) ही (अकृणोः) रहने योग्य बना।

मुगो न भीमः कुंचरो गिरिष्ठाः परावत आजगम्यात् परस्याः। सृकं संशायं पविभिन्द्र तिग्मं वि शत्रून्ताद्धि वि सृशीं नुदस्व॥३॥ ऋ० १०। १८०। २॥ यज्ज० १८। ७१॥

भा०—(भीमः) सयंकर ( तिरि-स्थाः ) पर्वतिनवासी (सृगः न) पद्यु, सिंह जिस प्रकार वीरता से अपने शिकार पर टूटता है, उसी प्रकार इन्द्र शत्रुष्ठों पर (परस्थाः परावतः ) दूरसे भी दूर से (आ जगम्यात् ) आ टूटता है। हे (इन्द्र ) राजन् ! तू अपने (सृकं) दूर तक जाने वाले, प्रसरणशील (पविम्) वज्र कं (स-शाय) खूब तीक्षण करके उस (तिग्मं) तीषण शस्त्र से (शत्रृत्) शत्रुओं को (वि ताढि) खूब अच्छी तरह मार धौर (सृघः) संप्राम-कारी लोगों का (वि नुदस्व) विनाश कर।

## [ ⊏५ ] ईश्वर का स्मरण ।

स्वस्त्ययनकामोऽथर्वा ऋषिः । ताह्यों देवता । त्रिष्टुप् । एकर्च सूक्तम् ॥ २४ त्यमु पु बाजिन देवजूतं सहीवानं तहतारं रथानाम्। अरिप्टनेमि पृतनाजिमाशुं स्वस्तये ताक्ष्यीमहा हुवेम ॥१॥ ४० १० । १७८ । १॥

भा०—( त्यम् ) उस ( वाजिनं ) ज्ञान, वेग, वल से युक्त, ( देवजूतम् ) विद्वान् श्रेष्ठ पुरुषों से पूजित, सेवित, ( सहः-वानम् )
शक्तिमान्, ( रथानाम् ) रथरूप देहों या आत्माओं के रमण-स्थान इन
जोकों में (तरु-तारम् ) व्यापक, प्रेरक, ( अरिष्ट-नेमिम् ) सबको शुभ
मार्ग में ह्यकाने वाले, ( पृतना-जिम् ) समस्त मनुष्य आदि प्रजाओं के
भीतर उत्कृष्ट रूपसे विद्यमान, उनके विजेता, उनको अपने वश करने
हारे, ( आशुम् ) व्यापक, ( तार्ह्यम् ) बलवान् परमात्मा को इन
जोग अपने ( स्वस्तये ) कल्याण के लिये ( आ हुनेम ) स्मरण करते
हैं, पुकारते हैं।

#### +21/1 155-

## [ ८६ ] इन्द्र, ईश्वर का स्मरण।

स्वस्त्यनकामोऽथर्व ऋषिः इन्हो देवता । जिल्हुप् छन्दः । उक्तर्व स्कम् ॥

ञातार्मिन्द्रमिन्द्रमिन्द्रं हवेहवे सुहु छं श्रूरिमिन्द्रम् ।

हुवे नु शुक्के पुरुहूतिमिन्द्रं स्वस्ति न इन्द्रो मुघवान् छणोतु ॥१॥

साम० प्र० ४ । ४ १ ॥ २० ६ । ४७ । ११ ॥ वज्र० १० । ४० ॥

<sup>[</sup>८४] १-मिस्टनेमिस्तार्क्ष ऋषिर्ऋग्वेदे ॥ (हि०) 'सहवानं' (तृ०) 'पृतनाजमाञ्जं' इति० ऋ०।

२-(तृ०) 'ह्नयामि शर्क (च) 'स्वस्तिनो मधवा धात्तिन्द्रं:' इति पाठः यजु० ऋ७ | वेश्विन्द्रः इति साम० । ऋग्वेदेऽस्या ऋचो गर्ग ऋषिः । यजुँदेदे च प्रजापतिऋष्टिः, भरद्वाज शत्यपि कचित्।

भा०—में (इन्द्रम्) इन्द्र को (हुवे) बुलाता हूं ! (अविता-रम् इन्द्रम्) रक्षाकारी, शबुओं से बचाने वाले इन्द्र को (हुवे) बुलाता हूं । (हवे-हवे) प्रत्येक यज्ञ में या ब जब २ बुलाया जाय तव २ (सु-हवं) सुलपूर्व स्मरण करने योग्य, स्वयमेव सहाय-तार्थ उपस्थित होने वाले (शूरं) शूरवीर (इन्द्रं हुवे) इन्द्र को बुलाता हूं। (चु) और (शक्तं) शक्तिमान् (पुरु-हूतं) इन्द्रियों से पूजित आत्मा और प्रजाशों से सत्कृत राजा (इन्द्रं) इन्द्र को में बुजाता हूं। (इन्द्रः) वह इन्द्र (मधवान्) धन ऐश्वर्य आदि से सम्पन्न होकर (नः) हमारा (स्वस्ति) कल्याण (कुणोत्) करें।

#### +\*(+)\*+

## [ = ७ ] रुद्र, ईश्वर का स्मरण ।

व्यथर्वा ऋषिः । रुद्रो देवता । जगती छन्दः । एकर्च स्क्तम् ॥

यो अशी हुद्रो यो अप्स्वान्तर्थं ओपंघीवृद्धियं आविवेशं । य इमा विक्षा भुवनानि चाक्रुपे तस्मै हुद्राय नमी अस्तवश्रये॥१॥

भा०—(य:) जो (रुद्रः) रोदनकारी, तीक्ष्ण शक्ति (अभी) अग्नि में प्रविष्ट है, श्रीर (यः) जो (अप्सु अन्तः) जलों के भीतर है, और (यः) जो (अपियों और (वीरुधः) जताश्रों में (आ-विवेशः) प्रविष्ट है, श्रीर (यः) जो (हमाः) इन (विश्वा) समस्त (भुवनानि) भुवनों को (चाक्छपे) बनाती है, उस (अग्नये) अग्निस्वरूप (रुद्राय) रुद्र के लिये (नमः) हमारा नमस्कार और आदरभाव है। अर्थात् जिस प्रभु की शक्तियां अग्नि में तेजोरूप से, जल में स्नेहरूपसे, श्रीपिथों में रस और पुष्टिरूपसे, और जता बन-स्पतियों में रोग दूर करने की शक्निरूपसे विद्यमान है, श्रीर जो समस्त

भुवनों को नाना रूप भीर सामध्यों से युक्त बनाता है, हम उस प्रभु का सदा स्मरण करें।

### -

## [८८] सर्पविष की चिकित्सा।

गरुसान् ऋषिः । तक्षको देवता । ज्यवसाना बृहती छन्दः । एकर्च सक्तम् ॥ अपेह्यरिंगुस्यारिर्वा अस्ति । चिषेविषमण्यस्या चिषमिद् वा अपृक्थाः । अहिंमेवाभ्यपेहि तं जीहि ॥ १ ॥

भा०—हे सर्प ! तु (अप इहि ) दूर चला जा, क्यों कि तू (अिरः असि ) शयु है। तू सबको कष्ट देता है। (वे ) निश्चय से तू (अिरः असि ) दुः खकारी शतु है। हे पुरुष ! यदि सर्प परे न जाय और काट ही ले तो उसकी चिकित्सा के लिये (विषे ) विष के उपर (विषम् ) विष को ही (अपृक्थाः ) लगाश्रो। विष को दूर करने के लिये विष का ही प्रयोग करो (वे ) निश्चय से (विषम् इत् ) उसी सर्प के विष को (अपृक्थाः ) पुनः श्रोपिष रूप से प्रयोग करो। अथवा (अिहम्) उसी सांप के (एव) ही (अभि-अप-इहि ) पास फिर पहुंचो और (तं जिह ) उसको मारो और उसीका विष लेकर उससे पूर्व विष को शानत करो।

प्रसिद्ध भारतीय वैद्यविद्या के विद्वान् वाग्भट ने अष्टांग हृद्य में सर्प के काटने पर उसकी चिकित्सा के लिये पुनः उसी सर्प को पकड़ कर काटने का उपदेश किया है। इसका यही रहस्य है कि सर्प का विष ही सर्प के विष का उत्तम उपाय है। श्रीर तिस पर भी उसी जाति के सर्प का विष सर्प-विष की अचूक दवा है। डा॰ वैडल तथा अन्य विद्वानों ने चिरकाल तक परिश्रम करके यह जाना है कि विषधर सर्प

जब किसी को काटता है तो उसका विष जख़म के भीतर तो जाता ही है परन्तु थोड़ाला विष का भाग उस सर्व के पेट में भी जाता है। इससे उस सर्प के शरीर में विष के सहन करने की शक्ति उत्पन्न होती है। सर्प से कटा आदमी यदि पुनः उस सर्प का दांतों से काट ले तो सर्प की विष-सहिज्युता शक्ति से उसके शरीर में चढ़ा विष शान्त हो जाता है। अब भी सरकारी हस्पतालों में सर्प-चिकित्सा के छिये ८० प्रति-शत फणधर सर्प के विष के साथ २० प्रतिशत अन्य सर्पों का विष मिला कर सीरम तैयार करते हैं। वेद ने संखेप में उसी सिद्धान्त को स्पष्ट शब्दों में दर्शाया है।

## - 100

## [ ८६ ] ब्रह्मचर्यपालन ।

सिन्धुदीप ऋषि: । अभिदेवता । अनुष्टुप् छन्दः । चतुर्भृचं स्क्रम् ॥ श्रपो दिव्या अंचायिषुम् रसेन समपुक्षमिह । पर्यस्वानग्नु आर्गमुं तं मा सं स्रेजु वर्धसा ॥ १ ॥

ऋ०१।२३।२३॥

भा०-में ( दिक्याः ) दिव्य, प्रकाशमय, ज्ञानमय, ईश्वरीय ( अपः ) कर्म भीर ज्ञान-कर्णों का ( सम् अचायिषम् ) संग्रह करूं भीर उनके (रसेन) सारभूत बल से अपने को (सम् अपृश्मिह) संयुक्त करूं। हे (अप्ने) ज्ञानवान् प्रभो ! इस प्रकार ईश्वरीय ज्ञानकम से मैं (पयस्वान्) 'पयस्वान्', ज्ञानवाल् और कर्मवान् होकर (आगमम्)

<sup>[</sup>१८] १-'आपो अधान्वचारिषं रसेन समगंस्महि । प्रयस्वानग्न आगहि तं मां सं-सुज वर्चसा । इति ऋ० । ऋग्वेदेऽस्य यक्तस्य काण्वो मेधातिधिऋषिः । ( छि॰ ) 'रसेन समसुक्ष्महि' ( च० ) 'वर्चसा प्रजया च धनेन च' इति ऋग्नेदादिशिष्टः पाठमेदी । यज् ।।

प्राप्त हुआ हूं (तम् मा) उस मुझको (वर्चसा) बहातेज से (संसृज)
युक्त कर। जिस प्रकार मेघ (दिन्यः) दिन्य जलों का संग्रह करके
विद्युत अग्नि से मिल कर प्रकाशमान् हो जाता है उसी प्रकार मनुष्य
ईश्वरीय ज्ञान और कमें में निष्ट होकर शरीर में हृष्ट पुष्ट होकर आचार्य
श्रीर ईश्वर की साक्षिता में ब्रह्मचर्य का पालन करे।

सं मार्ग्ने वर्धसा सृज् सं प्रजया समायुंपां। विद्युमें अस्य देवा इन्द्रों विद्यात् सृह ऋषिभिः॥२॥ अर्थं० ६।११५॥१०।४।४७॥ ऋ०१।२३।२४॥

भा०—है (असे) ज्ञानवान गुरो! (मा) मुझे (वर्चसा) तेज से (सं मृज) युक्त कर, (प्रजया सं) प्रजा से युक्त कर, (आयुषा सं) दीवं आयु से युक्त कर। (अस्य) इस प्रकार के तेज और आयु से सम्पन्न इस (मे) मुझ को (देवा:) ज्ञानवान विद्वान पुरुष (विद्य:) जानें, और (ऋषिभः) मन्त्रद्रष्टाओं, वेद के विद्वान् योगियों सिहत (इन्द्रः) ऐश्वर्यवान प्रभु भी (विद्यात्) मुझे वैसा जाने। अर्थात् विद्वानों, अधिकारियों, ऋषियों श्रीर ईश्वर की साचिता में गुरु के अधीन ब्रह्मचारी ब्रह्मचर्य का पालन करें।

इदमापुः प्र वहतावृद्यं च मलं च यत्। यचाभिदुद्रोहानृतं यचे शेषे अभीर्यणम् ॥ ३॥

ऋ०१।२३।२२॥यजु०६।१७॥

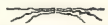
भा०—जिस प्रकार जलों से मरू धोकर वहा दिया जाता है उसी
प्रकार हे (आप:) उत्तम ज्ञान और कर्मनिष्ठ आप्त पुरुषो ! आप लोग
(इदं) यह (अवद्यम्) निन्दायोग्य मेरे अन्तःकरण के नीच-भाध

३-'इदमापः प्रवहत यत्किञ्च दुरितं गयि । यदाहमभि दुद्रोह यद्गा श्रूपे उतानृतम्' । इति ऋ ।।

श्रीर ( मलं च ) मैल, मिलन विचारों को ( प्र वहत ) बहा डालो, श्रीर अन्तःकरण को स्वच्छ कर दो। मेरे मन का अवद्य=निन्दनीय श्रीर मिलन कार्य यही है कि ( यत् ) जो मैं ( च ) प्रायः ( अभि-दुद्रोह ) दूसरों के प्रति द्वेप और द्रोह किया करता हूं, और ( श्रतनृम् ) असत्य भाषण करता हूं, श्रीर ( यत् च ) जो कुछ मैं ( अभीरणम् ) विभेय, निरपराची पुरुष को ( शेपे ) कटोर वचन कहता हूं, अथवा निभेय होकर में स्वयं दूसरों को द्वरा भला कहता हूं, उस मल को ( आपः ) आप्त वचन और आप्त पुरुष दूर करें।

एधींस्येधिपीय समिद्धि समेधिषीय। तेजीिस तेजो मिथे धेहि॥ ४॥ यहु० ३८। २४॥

भार — हे परमेश्वर ! श्राप (एघः असि ) प्रकाशस्वरूप हो, मैं भी (ए चिदीच ) प्रकाशित होऊँ । हे परमेश्वर आप (सिमत् असि ) अच्छी प्रकार दीक्षिमान् तेजस्वी हो, मैं भी (सम् एधिषीय ) दीक्षिमान् तेजस्वी होऊँ । हे भगवन् ! (तेजः असि ) श्राप तेजः-स्वरूप हो आप कृपा करके (मिय ) मुझमें (तेजः ) तेज को (धिह्व ) धारण कराहये ।



१. 'उत्तमणीय देयं वस्तु ऋणमित्युच्युने तद् ऋणमिमप्राप्य' इति सायणः । 'अमीरुणमनपराधिनं, अनपराधी हि न विभेति । यहा अभिकुनाति छिनत्ति कर्माणि, यहचरितं सत् तदभीरुणम्' इति उष्टदः । 'निभैयः' इति सन्दिग्धो हिटनिः । 'निभैयः' इति दयानन्दः ।

४-'समेधिषीय' इति पदं यजुषि नास्ति । 'एधोऽस्योधिषीमहि, इति यजुरु ॥ अस्या ऋचो यजुर्वेदे प्रजापतिर्दीर्धतमाश्च ऋषिः ।

## [ १० ] नीच पुरुषों को दमन।

<mark>अंगिरा ऋषिः। मन्त्रोक्ताः देवताः। १ गायत्री । २ विराट् पुरस्ताद् बुहती।</mark>

३ त्रवन्ताना षट्पदा भुरिग् जगती । तृचं सक्तम् ॥ आपि वृश्च पुरागावद् वनतेरिव गुष्पितम् । ओजो दासस्य दम्भय ॥ १ ॥ ऋ० ८ । ४० । ६ ४० दि० ॥

भा०—हे राजन् अग्ने ! ( व्रततेः इव ) जिस प्रकार खताओं के ( पुराण-वत् ) पुराने ( गुष्पितं ) झाड़ झंकाड़ को माली खोज २ कर काट डाजता है उसी प्रकार त् ( दासस्य ) राष्ट्र में प्रजाजनों तथा धन सम्पत्ति का नाश करने वाले दुष्ट पुरुष के ( ओजः ) बळ का ( द-म्भय ) विनाश कर।

व्यं तर्वस्य संभृतं वस्विन्द्रेण वि भंजामहै। म्लापयामि भूजः शिभ्रं वरुणस्य ब्रोतनं ते ॥ २॥

ऋ० ⊑ । ४० | ६ तृ० च० ।

भा०—(वयम्) हम राष्ट्रवासी प्रजाजन (अस्य) इस दुष्ट पुरुष के (सं-भृतम्) इकहे किये (वसु) धन को (इन्द्रेण) राजा के साथ मिलकर (वि भजामहे) विशेष रूप से बांट जों। हे दुष्ट पुरुष! में (वरुणस्य) सर्वश्रेष्ठ राजा की (वर्तेन) बनाई शासन ब्यवस्था के अनुसार (ते) तेरी (अजः) चमचमाती धन सम्पत्ति के (शिअम्) गर्व को अभी (म्लापयामि) विनष्ट किये देता हूँ। जो दुष्ट पुरुष अपने धन के गर्व से दूसरों पर अत्याचार करे और शीरों के

<sup>[</sup>६०] २-विस्वन्द्रेण वि भजेमिह नभन्तामन्यके समे इति विशिष्टः पाठभेदः श्वर । प्रथमद्वितीययोक्तेचो श्वरवेदे नाभाकः काण्व श्वर्षिः । इन्द्राग्नी देवते ॥

परिवारों की इज्जत ले, राजा, अपने कानून से, उसका धन हर ले उसकी सम्पत्ति का एक भाग राजा अपने कोष में ले और एक भाग समाज के हितकारी कार्य में लगाये।

> यथा रेग्पे श्रमायति स्त्रीषु चासुदनवियाः । अवस्थस्यं कनदीवितः शाङ्कुरस्यं नित्रोदिनेः । यदार्वतुमञ्ज तत्त्तंनु यदुत्तेतं नि तत्त्तेनु ॥ ३ ॥

भा०-हे राजन्! (अवस्थस्य) नीचे दर्जे के (क्रदीवतः) गंवारों की तरह बकने और सबको कलह और लड़ाई, दंगा, फुसाद के लिए ललकारने वाले, ( शाङ्करस्य ) की ले के समान सबके दिल में चुभने वाले, ( नि-तोदिनः ) सब को हर प्रकार से पीड़ा घा व्यथा देने वाले का ( यत् ) जो धन, मकान आदि सम्पत्ति अथव बल (आ-ततम्) फैला हो, (तत्) उसको (अव तनु) घटा दे, और (यत् उत् ततम्) जो पद या मान उन्नत अवस्था तक पहुंचा हो उसको (नि तनु) नीचा कर दे। जिससे उसका (शेपः) काम सम्बन्धी मद, दुराचार करने का बल ( अप-अयाते ) दृर हो जाय, और वह ( स्त्रीपु ) जन समाज में रहने वाली स्त्रियों तक (अनावयाः असत्) न पहुंच सके, श्रीर उनको प्रलोभन में फांस कर या बळ, पद या अधिकार से दबाकर स्त्रियों की इज्ज़त न छे सके। जो पुरुष दुराचारी अपने धुराचार से स्त्रियों पर बळात्कार करे और आचार में हीन, लोगों से कलहकारी होकर और लोगों को अपने दुराचार के कारण कष्ट देता है उसकी धन सम्पत्ति छीन ली जाय, उसका मान, पद, अधिकार घटा दिया जाय और समाज से बाहर कर दिया जाय जिससे उसके हाथों स्त्रियों का मान नष्ट न हो । श्रीफ्रिय ने तीसरा मन्त्र अरुलीक जानकर छोड़ दिया है। कारण, सायण ने इस सुक्त को, कौशिक सुत्र का विनियोग देखकर ब्यमिचारी 'जार' के पक्ष में वही निर्लडजता से लगाया है। ह्विटनी भी उसी प्रवाह में वह गया है। कौशिक ने केवल यह लिखा है कि इस सुक्त से 'वाधकं धनुर्विप्यति आश्योऽश्मानं प्रहरति।' व्यभिचारी को न आने देने के लिए धनुप से बाण फेंके या उसके संकेत स्थान पर पत्थरों से ठोके। कदाचित् कौशिक का यह अभिप्राय है कि व्यमिचारी आदमी को वेद के इस मन्त्र की रूह से धनुप वाण से मारने और पत्थरों से उसको 'संगसार' करने का दण्ड देना चाहिए। यह उचित भी जान पहता है। मनु ने स्त्रीसंग्रह प्रकरण में [मनु०२। ३५२-३७२] दुराचारी स्त्री-व्यसनी पुरुष के कठोर दमन का विधान लिखा है।

।। इति अष्टमोऽनुवाकः॥

[ तत्र स्कानि नव, ऋचश चतुर्विशंतिः ]

(200 m)

## [ ६१ ] राना के कर्त्तव्य।

विषयी ऋषिः । चन्द्रमाः (राजा) देवता । त्रिष्टुप् छन्दः । एकर्च मृत्तम् ॥ इन्द्रेः सुत्रामा स्ववाँ अवोभिः सुमृङ्कीको भवतु विश्ववेदाः । वार्धतां द्वेषो अभेथं नः कृणोतु सुवीर्थस्य पर्तयः स्याम ॥ १॥ २०६॥ ४७ । २२ ॥ १० । १३१ । ६ ॥ यजु० २० । ४१ ॥

भा०—(सुत्रामा) प्रजा की उत्तम रीति से रक्षा करने हारा (इन्द्रः) राजा भी (अवोभिः) रक्षा करने के नाना उपायों से ही (सु-अवान्) प्रजा की उत्तम रीति से रक्षा करने में समर्थ होता है।

<sup>[</sup>९१] १. 'स्वऽवान्' इति पादपाठः । तत्र स्ववान् धनवानिति सायणादयः 'बहवः स्वे विद्यन्ते यस्य सः' इति दयानन्दः । परन्तु 'सुत्रामा, सुमृ

अथवा ( अबोभिः ) रक्षा के साधनों से ( स्वऽवान् ) राजा स्व=धन सम्पत्ति और राष्ट्र से सम्पन्न होजाता है अथवा रक्षा के उपायों से ही बहुत से जन उसके अपने हो जाते हैं। (विश्व-वेदाः) और वह समस्त प्रकारों के धनसब्चय करके राष्ट्र के लिए ( सु-मृडीकः ) उत्तम रीति से सुखकारी (भवतु) हो। राजा ( द्वेषः ) आपस में द्वेषकारी, अशीत करने या प्रेम का नाश करने वाले कलहकारी लोगों को (बाधतामं ) पीड़ित या दण्डित करे। चौर (न:) इमें ( अभयं ) समस्त राष्ट्रों में भयरहित ( कृणोतु ) कर दे जिससे हम निर्भय विचरते और व्यापार करते हुए भी ( सु-वीर्यस्य ) उत्तम बल सामर्थ्य के ( पतय: ) पति, स्वानी, (स्याम) बने रहें। परमात्मपक्ष में स्पष्ट है।

#### ~6500

#### [ ६२ ] उत्तम राष्ट्रपालक राजा।

स्थर्वा ऋषिः । चन्द्रमाः (राजा ) देवता । त्रिप्दुप् छन्दः । एकर्च सूक्तम् ॥

हीकः, सुवीर्यस्य इति सर्वत्र 'सु' प्रयोगे स्ववान् इत्यत्रापि 'सुऽकवान्' इत्येष सन्धिक्छेद: साधीयान् । सधाच ह्विटनि: 'इन्द्र: सुत्रामा स्कान'-Well saving, Well aiding' इस्यादि । 'सु' उपपदादवतेर्वेद्वराः प्रयोगाः । यथा—'सुरार्माणं स्ववसं जरद्विषम्' इति ऋरवेदे (५।८।२) अन्ने विँदीवणम् । 'ईडेंऽरिंन स्ववसं नमोभिः' ( ऋ०५ ६० । १ । ) 'स्वायुधं स्ववसं सुनीधं' इति ( ऋ ० १० । ४७ । २ । ) इन्द्रस्य विशेषणम् । तत्र स्पपदाडवतेरसुन्नीणादिकः इति 'स्ववान्' अन्यचः 'मवोभिः' स्वव।न् इस्यन्न 'सु-कवान्' इत्येष पदच्छेदः सुपयोगः । सस्याः ऋग्वेदे स्कीतिः काक्षीवत ऋषिः ।।

[६२] १-ऋग्वेदेऽस्याऋचः पूर्वाधेपरार्धयोविंपर्धयेण पाठः । अस्या ऋग्वेदे सुकीतिः काक्षीवत ऋषिः।

स सुत्रामा स्ववाँ इन्ह्री असमदाराच्चिद् हेर्पः सनुतर्थेयोतु । तस्य वृयं सुमृतौ युन्नियुस्यापि भृद्रे सौमनुसे स्याम ॥१॥

ऋ०६। ४७।१३ || १०। १३१। ७ || यज् ०२०॥

भा०—( सु-त्रामा ) राष्ट्र का उत्तम रक्षक, ( सु-अवान्, स्व-वान् ) उत्तम रक्षा साधनों से सम्पन्न, अर्थशक्ति से सम्पन्न, या बहुत से सहायकों से युक्त होकर ( सः ) वह ( इन्द्रः ) ऐश्वर्यवान्, प्रतापी राजा ( हेपः ) हमारे शत्रुश्नों को ( अस्मत् ) हम से ( आरात् ) दूर से ( चित् ) ही ( सनुतः ) गुप्त अप्रत्यक्ष, साम, दान, भेद आदि सुगृह उपायों द्वारा ( युयोत ) भेद डाले। ( तस्य ) ऐसे गुणवान् बुद्धिमान् ( यज्ञियस्य ) यज्ञ=पूजा और सत्कार के योग्य राजा के ( सु-मतौ ) उत्तम शासन या सम्मति में रहते हुए हम ( भद्रे ) कल्याण और सुखकारी ( सौमनसे ) ग्रुभ-मनोभाव में ( स्याम ) रहें, अर्थात् उसके प्रति सदा अच्छा मनोभाव बनाये रक्षें। यदि राजा शत्रुश्रों से प्रजा की रक्षा न करके उनसे प्रजा का नाश कराता और निर्धन करता है, या प्रजा का व्यर्थ शत्रु से युद्ध-कल्ड करके नाश कराता है तो प्रजा तंग आकर राजा का सत्कार नहीं करती और उसके प्रति हुर्भाव से रहती और दोह करती है।

#### 

[ १३ ] राजा के पराक्रम से शत्रुणों का विजया

भृम्बद्धिरा ऋषिः । इन्द्रो देवता । गायत्री छन्दः । एक्षचै स्क्रम् ॥ इन्द्रेण मुन्युनी व्यमुभि ष्याम पृतन्यतः । झन्ती वृत्राण्यप्रीत ॥१॥

भा॰—(मन्युना) ज्ञानदीप्ति विवेक और असहा तेज या प्रताप से युक्त मन्युस्वरूप (इन्ह्रेण) राजा के साथ (वयम्) हम,

( प्रतन्यतः ) सेना द्वारा युद्ध करनेहारे शतुओं का और ( तृत्राणि ) सब प्रकार के विश्लों श्रीर उपद्वतों का ( अप्रति ) सर्वथा, निःशेष रूप से ( ब्रन्तः ) विनाश करते हुए ( अभि स्याम ) जीत छैं।

#### - FOICH

[ ६४ ] राजा का कर्त्तव्य, प्रजाक्षों में प्रेम उत्पन्न करना।

अथर्वा ऋषिः । सोमो देवता । अनुष्टुण् छन्दः । एकर्च स्त्तम् ॥

बुवं ध्रुवेण हाविषाव सोमं नयामसि।

यथा न इन्द्रः केवेलीविंगः संमनसुस्करत् ॥ १॥

ऋ०१०।१७३।६ यनु०७।२१॥

भा०—हम लोग ( ध्रुवेण ) ध्रुव, स्थिर ( हविषा ) अञ्च आदि के अंश से ( ध्रुवम् ) स्थिर, दृढ़ ( सोमम् ) प्रजा के सन्मार्थ में प्रेरक शासक को ( अव नयामिस ) अपने अधीन करते या स्वीकार करते हैं, अपनाते हैं। ( यथा ) जिससे ( नः ) हमारा ( इन्द्रः ) ऐश्वर्यवान, दर्शनीय, विद्यनाशक राजा ( केवलीः ) अपनी अनन्य साधारण (विशः) प्रजाओं को ( सं-मनसः ) अपने साथ मनोयोग देनेवाली, एकचित्त, समानचित्त, परस्वर का प्रेमी ( करत् ) बनावे, उनको संगठित और और सुदृढ़ करे।

していることできる

<sup>[</sup> ६४ ] १ - 'भुवं भुवेण मनसा वाचा सोममवनयामि । अथा न इन्द्र इद्दशोऽस-परनाः समनसस्करत्' । इति पाठभेदः, यजु० । (दि० ) अभिसोमं-मृशाभिस । 'अथोत इन्द्रः केवलीविंशो बलिहतस्करत् इति पाठः ऋ० । तत्र यजुवेदे भरद्वाज ऋषिः । ऋग्वेदेऽस्याः भुव ऋषिः । राष्ठः स्तुतिदेवता ।

[ १५ ] जीव के आत्मा और मनकी उद्यगित।

किष्मुजल भूषिः। एष्ट्री देवते। अनुष्टुप् छन्दः। एवं सक्तम्।।

उदस्य रुखावी विथुरी गृश्री वासिव पेततुः।

दुच्छोच्चनुष्रशोचनावस्योच्छोचनी हृदः॥१॥

भा०—(अस्य) इस जीव के (विश्वरों) व्यथादायी या व्यथित (गृष्टी) लोकान्तर की आकांक्षा करने वाले आत्मा श्रीर मन अथवा आत्मा श्रीर प्राण (इयावी गृष्टी इव) दो श्यामरंग के गीध जिस प्रकार (द्याम्) आत्माश में उड़ते हैं उस प्रकार अत्यन्त गतिशील, तीव वेगवान् होकर (उत् पेततुः) ऊपर उठते हैं। दोनों उस समय उसके (हदः) हदय को अपने तीववेग श्रीर ताप से (उत्-शोचनी) अति अधिक कान्ति देने वाले होते हैं इसलिये उनका नाम भी (उत्-शोचन-प्रशोचनी) उत्शोचन और प्रशोचन हैं। वे दोनों उस समय हदय के अग्रभाग को प्रदीस करते हैं। और शरीर को संतस करते हैं।

''तस्य हैतस्य हृद्यमभं भद्योतते तेन प्रद्योतिनेष आस्त्रा निष्कामित । चक्षुषो वा मूर्थने वान्येभ्योवा शरीरदेशेभ्यस्तमुकामन्तं प्राणोऽन्तकामिति । प्राणमनु उक्तामन्तं सर्वे प्राणा अन्तकामित इत्यादि ।'' वृहद्वारण्यकोपनिषत् ४ । ४ । २ ॥

देहावसानकाल में आत्मा की समस्त शक्तियां आमा में लीन होकर एक हो जाती हैं। श्रीर तब हृदय का अग्रभाग प्रकाशित होता है। वह यात्मपुष्क हृदय या आंख या सिर भाग से निकल जाता है। श्रीर आत्मा के साथ इन्द्रियगण भी शरीर को छोड़ देते हैं बृहदारण्यक का यह स्थल विशेष दर्शनीय है।

> अडमेनाजुर्रतिष्ठि<u>षं</u> गावौ श्रान्तुसर्राविव । कुर्कुराविव क्रजेन्ताबुर्दनितौ वृक्तविव ॥ २ ॥

भा०—( श्रान्तसदी गावी इव ) थककर या हारकर बैठे हुए बैजों को जिस प्रकार उनका गाड़ीवान् पुनः उनकी पूंछ मरोड़कर फिर उठाता है, श्रीर जिस प्रकार (कूजन्ती) गुर्राते हुए (कुर्कुरी-इव) कुत्ते ऊपर को उछलते हैं, श्रीर जिस प्रकार (उत्-अवन्ती) ऊपर को झपटते हुए (वृक्षी-इव) भेड़िये उछछते हैं, उसी प्रकार, (अहं) मैं परमात्मा, शरीर के जीण हो जाने पर (एनी) इन दोनों जीव और मन को (उत्-अतिष्ठिपम्) उपर को खेंच छेता हूं।

आतोदिनौ नितोदिनावथी संतोदिनौवुत । अपि नह्याम्यस्य मेदूं य इतः स्त्री पुर्मान् जुमारे ॥ ३॥

भा०—ये दोनों मरण काल में शरीर से निकलते समय इस शरीर में (आ-तोदिनों) सर्वत्र व्यथा उत्पन्न करते हैं, (नि-तौदिनों) खूब दी तीव वेदना उत्पन्न करते हैं, (नि-तौदिनों) समस्त आंगों में व्यथा उत्पन्न किया करते हैं। (यः) जो भी जीव (छी) चाहे वह छी हो श्रीर (प्रमान्) चाहे वह पुरुप हो तो भी (इतः) इस जोक से (जभार ) दूसरे खोक में जाता है। में मृत्यु रूप व्यवस्थापक ईश्वर (अस्य) इस शरीरधारी प्राणी के (मेद्रम्) जिंग भाग को (अपि नद्यामि) बांध देता हूं। मरणासन्न जीव को जीवन के अन्तिम समझ में मृत्र नहीं आता।

'तस्य वा एतस्य पुरुषस्य द्वे एव स्थाने भवतः इदं च परकोकस्थानं च। सान्ध्यं तृतीयं स्थानं तस्मिन् सन्ध्ये स्थाने परयति' इत्यादि बृहदा-रण्यक उप० ४। ३। ६॥ कौशिक सूत्रकारने मण्डूक का शिर काटने तें इस सन्त्र का विनियोग किया है। ठीक है। मनोविज्ञान और जीवन-विज्ञान के जानने के जिये मेंडक का सिर काट कर नाड़ी और प्राणों

१. ह गती इत्यस्य 'नभार' गच्छामीत्यर्थः ॥

की गति के उत्तम निरीक्षण करने की विधि वर्तमान के वैज्ञानिकों के अनुसार प्राचीन काल में भी थी। जिसको सायणादि ने नहीं समझा।

#### eal you

## [ ६६ ] जीव की ग्ररीरप्रोप्तिका वर्णन ।

कपिंजल ऋषिः । वयो देवता । अनुष्डुप् छन्दः । एकर्च सक्तम् ॥ असंदुन् गाव सद्वेपप्तद् वस्ति वर्यः । श्रास्थाने पर्वता अस्थुः स्थामिन वृकार्वतिष्ठिपम् ॥ १ ॥

भा०—( गाव: ) जिस प्रकार गाँवें अपने ( सदने ) वर में (अस-दन् ) आकर बैठती हैं उसी प्रकार ( गाव: ) इन्द्रिय गण ( सदने ) अपने आयतन, मोगाश्रय शरीर में ( असदन् ) आकर बैठ जाती हैं। और जिस प्रकार ( वयः ) पक्षी ( वसतिम् ) अपने बोंसलें में आकर बैठता है उसी प्रकार यह खीवात्मा अपने ( वसतिम् ) वासस्थान देह को ( उपपप्तत् ) प्राप्त कर लेता है। और उस देह में ( पर्वताः ) पोह वाले अंगों में स्थित हड्डियां भी ( आ-स्थाने ) ठीक र स्थान पर ( तस्थुः ) स्थिर हो जाती हैं और ( स्थाग्नि ) ठीक र स्थान पर में परमेश्वर जीव के शरीर में ( वृक्को ) गुर्दे आदि अंगों को ( अतिष्ठि-पम् ) स्थापित करता हुं।

गर्भाशय में प्रथम इन्द्रियें, फिर जीव आता है, ख्रौर फिर इड्डियां, भीर उसके पश्चात् गुर्दे और फेफड़े आदि बनते हैं।

#### 金融

#### [ ६७ ] ऋत्विजों का वरण।

यज्ञासम्पूरणकामोऽथर्वा ऋषिः । इन्द्राग्नी देवते । १-४ त्रिष्ट्रभः । १ त्रिपदार्षी भुरिम् गायत्री । त्रिपात् प्राजापत्या बृहती, ७ त्रिपदा साम्नी भुरिक् जगती । = उपरिष्ठाद् बृहती । अष्टर्च सक्तम् ॥ यद्द्य त्वा प्रयति युक्के श्वास्मिन् होताश्चिकित्वस्त्वं पीमहोह। भुवमयो भुवमुता श्रीवष्ठ प्रविद्वान् युक्कमुपं याद्वि सोमम् ॥१॥ २०३। २६। १६॥ वज० म। २०॥

मा०—हे (चिकित्वन्) ज्ञानवन्, विद्वन्, ब्रह्मन् ! हे (होतः) आत प्रदान करने हारे देव, विद्वान् पुरुषों को उपदेश करने और उनको अपने उपदेशों के प्रति आकर्षण करने में समर्थ ! (यत्) नयोंकि हम यज्ञमान कोग (इह) इस अवसर पर (अद्य) आज (अस्मिन्) इस (यहे प्रयति) यहा के प्रारम्भ होने के समय (अद्युणीमिह्) आपको ऋत्विक् रूप से वरण करते हैं, इसिल्ये आप (ध्रुवम्) निश्चयपूर्वक (अयः) यह्म करें, या यह्म में आवें, (उत्) और हे (शिवष्ठ) शिक्षमन्! आप (प्र-विद्वान्) उत्तम कोटि के विद्वान् होकर (सोमम् यह्मम्) सोमयह्म में (ध्रुवम्) अवस्य (आ उपयाहि) आह्मे, प्रधारिये। अथवा हे (शिवष्ठ ! यह्म प्रविद्वान् ध्रुवं सोमम् उपयाहि) शिक्षमन् ! आप यह्म को मली प्रकार जानते हुए सोम-यह्म में प्रधारें। अथवा सोम-रस का पान अवस्य करें।

अध्यातम पक्ष में; परमातमा के प्रति सम्बोधन करके छगता है। समिन्द्र नो सनसा नेप गोभिः सं सूरिभिहिरिक्टल्सं स्वस्त्या। सं ब्रह्मणा देवहितं यदस्ति सं देवानी सुमृती युद्धियानाम्॥२॥

<sup>[</sup> १०] १-( द्वि०, त०) 'चिकित्वाऽवृणीमहीह। श्रुवमयो श्रुवस्ताशिमछाः' इति

ऋग्वेदे पाठभेदः । 'वयं हि त्वा प्रयित यक्षे अस्मिन्नग्ने होतारमवृणीमहीह।

ऋधगया ऋधग्रता शिमछाः प्रजानन् यद्यसुपथाहि विद्वान् ।। इति याज्ञावः

पाठः । ( तृ० ) ऋधगयाः ( च० ) विद्वान् प्रजाजनन्तुपथाहि यहम् ।

ऋग्वेदेऽस्या विश्वामित्र ऋषिः ।

२-(प्र०) 'समिन्द्र णो' (द्वि०) 'सं स्रिमिनी सं स्वस्ति' (च०) 'सुमत्या २६

भा०—हे (इन्द्र) ऐश्वर्यवन् ! परमेश्वर! (नः) हमें (सनसा)
मननशील चित्त और (गोभिः) इन्द्रियों सहित या वेदवाणियों हारा
(सं नेष) समान रूप से उत्तम मार्ग में ले चल। हे इन्द्र! राजन्!
हमें (स्रिभिः) ज्ञानी विद्वानों के साथ (सं नेष) मिला। हे
(हरिवन्) दुःखहारी, ज्ञान और कर्मानिष्ठ विद्वन्! हमें (स्वस्त्या)
कल्याणमय उत्तम फल से (सं नेष) युक्त कर। और (ब्रह्मणा)
ब्रह्म, वेद, ज्ञान हारा. (यत्) जो कुछ (देव-हितं) विद्वानों और
शिल्पज्ञ श्रेष्ठ पुरुषों को हितकारी या देव=दिन्य पदार्थों में स्थित, गुण
या ज्ञानी पुरुषों में विद्यमान ज्ञान और तप है उसको भी, हमें (सं
नेष) प्राप्त करा, और (यज्ञियानां) यज्ञ के योग्य, यज्ञशील (देवानाम्) देव, विद्वान् पुरुषों की (सु-मतौ) ग्रुभ सम्मति में हमें (सं
नेष) चला। गौण रूप से धनैश्वर्यं आदि सम्पन्न विद्वान्, सत्तावान्
गृहस्थ के प्रति, प्रजान्नों का, यह वचन भी उपयुक्त है।

यानार्वह उग्नतो देव देवांस्तान प्रेरंय स्वे अग्ने स्घस्थे। जुक्षिवांसः पाप्रवांस्रो मधून्यसमै धत्त वसवे। वस्ति॥३॥

भा०—हे अग्ने ! अग्नि के समान दुष्टों के संतापक (देव) राजन्! तू ( उशत: ) नाना पदार्थों, धन, गौ आदि पशु, आजीविका, दान दक्षिणा आदि के अभिजाषा करने वाले ( यान्) जिन (देवानाम्) विद्वान् शिल्पी

यशियानाम्' इति ऋग्वेदीयः पाठभेदः। (प्र०) 'समिन्द्र णो', (द्वि०) संस्रिभिमधवन्' (तृ०) 'सं ब्रह्मणा देवकृतं' (च०) 'यश्चियानां स्वाहा' इति याजुपाः पाठभेदाः ऋग्वेदेऽस्या अत्रिक्षिषः।। १-(प्र०) 'यां आवहा' (द्वि०तृ०) 'पिषवांसक्ष विश्वेऽसुं धर्म स्वराति-घठातऽनु' इति यजु०॥

और गुणी विज्ञ पुरुषों को ( आ-अवहः ) स्वयं अपने समीप या अपने राज्य में बुलाता है ( तान् ) उनको ( स्वे ) अपने र (सधस्थे) संघों में रहने की ( प्रेरय ) प्रेरणा कर । हे ( वसवः ) राष्ट्र में निवास करने हारे विद्वान् शिल्पी गुणी विज्ञ पुरुषो ! तुम लोग इस राजा के राष्ट्र में ( जिन्व-वांसः ) उत्तम अलों को खाते हुए और ( मधूनि ) मधुर दुग्ध आदि पदार्थों का ( पि वांसः ) पान करते हुए ( वस्नि ) नाना प्रकार के वासयोग्य धन, रख, सुवर्ण और मकान आदि को ( धत्त ) स्वयं धारण करो और राजा को भी प्रदान करो ।

सुगा वी देवाः सर्दना अकम् य आजिग्म सर्वने मा जुषाणाः । वर्हमाना भरमाणाः स्वा वस्ति वस्तुं घमे दिवमारीहतानुं ॥४॥ यज् ६ । १८॥

भाकि—राजा का विद्वान गुणजों के प्रति वचन । है (देवाः) विद्वान गुणज्ञ पुरुषो ! (वः) आप लोगों के लिये (सुगा) सुख से प्राप्त करने, एवं निवास करने योग्य (सदना) घर (अकमं) बना देते हैं। (ये) जो आप लोग (जुषाणाः) प्रेम से युक्त होकर (सदने) इस राष्ट्रमय यज्ञ या मेरी प्रेरणा में (आ-जग्म) आते हैं वे आप लोग (स्वा) अपने २ योग्य (वस्ति) वास करने के निमित्त उचित नेतन आदि धनों को (अरमाणाः) लेते हुए (वसु) अपने विज्ञान शौर शिह्प रूप (धर्मम्) प्रकाशमान (दिवम्) हुनर को (अनु आ रोहत) मेरे राष्ट्र के अनुकूल या आवश्यकतानुकूल प्राद्धर्माव करो, बढ़ाओ, उसका अभ्यास करो और बढ़ाओ। अथवा (वसु धर्म दिवं आ रोहत अनु) वास योग्य, प्रकाश से युक्त स्वर्ग

४-'य आजग्मेदं सवनं जुषाणाः' (तृ ) 'वहमाना हर्वीष्यस्मे धत्त वसदो वस्नि स्वृाहा' इति यजु ।

समान उत्तम पद पर आरू द हो थो। तीसरा चौथा दो गों मन्त्र अध्यात्म पक्ष में बड़े स्पष्ट हैं। (१) (यान् उशतः आवह हे देव तान् अमें स्वे सथस्थे प्रेरय) हे देव आत्मन्! अमें! मुख्य प्राण! सबके नेतः! विपनों की अभिकाषा करने वाली जिन इन्दियों को तुम धारण करते हो उनको अपने २ स्थान में प्रेरित करो। (जिन्नवांसः पिवांसो मधूनि अस्म वसूनि धत्त) हे वासकारी प्राणो! तुम इस देह में कर्म-फल सोगते और विषय-रस का पान करते हुए भी मधुर-ज्ञान आत्मा को प्रदान करो। (२) (हे देवाः वः सुगा सदना अकर्म ये मे जुपाणाः आजग्म) हे प्राणगण! देवो! जो आप मुझ आत्मा के जीवनमय यज्ञ में मेरे से प्रीति रखते हुए आ गये हो तो तुम्हारे लिये सुख से गमन करने योग्य इन्द्रिय-आपतनों को मेने वना दिया है। (स्वा वस्ति वहमानाः भरमाणाः वसु धर्म दिवम् अनु आशोहत) अपने २ प्राणों को धारण करते हुए और ज्ञान को धारण करते हुए पुनः प्रकाशस्वरूप मोक्षानन्द को प्राप्त करो। इसी शैली पर यह वचन ईश्वर का मुझ और सक्त आत्माओं के प्रति भी जानना चाहिये।

यह युद्धं गेच्छ यूज्ञपंति गच्छ । स्वां योनि गच्छ स्वाहा ॥ ४ ॥ यह ६ । २२ ॥

भा०—हे (यज्ञ) आत्मन्, समाधि द्वारा ईश्वर के साथ संगति लाभ करने हारे झारमन् ! तू (यज्ञम् ) उस प्ज्य यज्ञरूप परमेश्वर को (गच्छ) जां, प्राप्त हो । हे आत्मन् ! तू तो उसी (यज्ञ-पतिम्) समस्त यज्ञों, जीवों के पालक प्रभु को (गच्छ) प्राप्त कर । (स्वाहा) यह कितना अच्छा मादेश हैं कि तू (स्वां) भ्रपने (योनिम्) परम आश्रयस्थान, स्वयोनि, आत्मभू स्वगम्भू, प्रभु को ही (गच्छ) प्राप्त

५-१ यसं परमात्मानं विष्णुमिति सायणः।

हो । बस यही (स्वाहा ) सबसे उत्तम आहुति अपना परमसर्वस्व है । आत्मा को परमात्मा में समर्पण करे ।

प्ष तें युक्को यक्षपते सहस्रक्तवाकः । सुवीर्यः स्वाहा ॥ ६॥

यज्ञ = । २२॥

भा०—हे (यज्ञ-पते) समस्त यज्ञों के स्वामिन्! (एषः) यह
भी महान् (यज्ञः) ब्रह्माण्ड, यह देह और यह आस्मा जिसमें
इन्द्रिय मन प्राण भादि संगत हैं अथवा यह यज्ञ अर्थात् जो समाधि
काल में तेरा संग लाभ हुआ है (ते) तेरा ही है। यही स्वतः (सह-स्क-वाकः) सुन्दर २ स्तुति वचनों, मन्त्रों द्वारा वर्णन किया जाता
है। और (सु-वीर्षः) उत्तम बलका देने वाला है। (स्वाहा) वस,
यह आस्मा, हे परमात्मन्! तेरे भीतर अपने को लीन कर देता है।

बह्मार्पणं ब्रह्महिबिद्धासी ब्रह्मणा हुतम् । ब्रह्मव तेन गन्तन्यं ब्रह्मकर्मसमाधिना ॥ गीता ॥ दोनों सन्त्रों का याज्ञिक अर्थ स्पष्ट है । वर्षसृद्धुतेभ्यो वर्ष्यङ्गहुतेभ्यः । देवां गांतुविदो गातुं विस्वा गातुर्मित ॥ ७ ॥ यञ्ज २ । २० । अस्या उत्तरार्थः । यञ्ज = । २१ । अस्या • पृवार्थः ॥

भा० — यज्ञ में (हुतेम्यः) हवन कराने हारे विद्वानों को (वषट्) दान दिया जाय और (अहुतेम्यः) जो हवन न करने वाले भी हों ऐसे दर्शकों के भी सरकारार्थ (वपट्) कुछ दिया जाय। और इसके

६-'सर्वचीरस्तं जुषस्य स्वाहा' शति यज्जु ।

५, ६, ७ एमं त्रयाणां मन्त्राणामित्रमैनसस्यतिर्या ऋषिः । यजु० ।

पश्चात् यजमान कहें — हे (देवाः) विद्वान् पुरुषो ! आप लोग (गातु-विदः) सब मार्गी को जानते हैं । आप लोग (गातुं) मार्ग को (वित्ता) भली प्रकार जानकर (गातुम् इत) अपने घर के मार्ग में पधारो । अर्थात् यज्ञ में आये विद्वानों को दान दक्षिणा देकर यजमान आदर पूर्वक उनको उत्तम मार्ग बतलाकर मार्ग की सुविधाएं करके उनको विदा करें।

अध्यातम पक्ष में —हृत और अहुत दोनों प्रकार प्रसाधकों के लिये 'वषट्' वही आत्मसमर्पण का मार्ग है। हे (देवा:) विद्वान् योगिजनो ! आप लोग (गातु-विदः) गन्तव्य परमपद को जानने हारे हो, इसिल्ये (गातुं विस्वा) उस गन्तव्य पद को जानकर (गातुम् इत) उस परम गन्तव्य मोक्ष पद को प्राप्त करों। अध्वा, मार्ग, गातु, सेतु इत्यादि सब शब्द परम देवमार्ग, परायण, मोक्ष, यहाके वाचक है।

मनसस्पत हुमं नी दिवि देवेषु युश्चम् । स्वाही दिवि स्वाही पृथिव्यां स्वाहान्तीरे के स्वाहा वाते थां स्वाहा॥द युक्क द । २१ वत्तरार्थः॥

भा०—( मनस: स्पते ) हे मननशील आत्मा और चित्त के स्था-मिन् परमात्मन् ! अन्तर्यामिन् ! मेंने ( देवेषु ) देव अर्थात् इन्द्रियगणों में व्यापक ( इमं यज्ञम् ) इस यज्ञस्वरूप अपने आत्मा को ( दिवि ) तेजस्वरूप परम मोक्षपद में ( धां ) धर दिया, उसी में अर्पित कर दिया है। यह उसी ( दिवि ) परम तेजोमय ब्रह्म में ( स्वाहा ) अच्छी प्रकार आहुत, ( स्वाहा ) लीन हो जाय, ( पृथिन्यां ) उस सर्वाधार महान् ब्रह्म में यह आत्मा ( स्वाहा ) स्वयं लीन हो, ( अन्त-

द-'मनसस्वते इम देव यद्यं स्वाहा वाते थाः' इति याजुवः पाठः ।

रिचे ) सर्वान्तर्यामी, सर्वन्यापक परब्रह्म में (स्वाहा ) यह स्वयं छीन हो, (वाते ) सर्व प्राणरूप सर्वाधार प्रभु में (स्वाहा ) यह आत्मा स्त्रीन हो।

#### [ ६८ ] भध्यातम यज्ञ ।

कथर्व श्रविः । मन्त्रोक्ता वर्हिदेवता । विराट् त्रिव्हप् । एकर्व सक्तम् ॥ सं बहिर्क्क हिवर्षा घृतेन समिन्द्रेण वस्तुना सं मुरुद्धिः । सं देवैर्विद्वेश्वदेवेभिरकामिन्द्रे गच्छतु हुविः स्वाहा ॥ १ ॥ यजु० २ । २२ ॥

भा०—यह आत्मा (हिवषा) ज्ञान और (घृतेन) तेज से (सम् अक्रं) सम्पन्न होगया है, तेजोमय या प्रकाशित होगया है। यह (इन्द्रेण) ऐधर्षवान मुख्य (बसुना) प्राण और (मरुजिः) अन्य गौण प्राणों से भी (सम् अक्रं) सम्पन्न होगया है। यह (देवैः विश्वदेवेभिः) देव, विद्वानों समस्त दिग्य शक्तियों और समस्त कामनाओं से (सम् अक्तम्) सम्पन्न होकर, यज्ञ में आहुति के निमित्त, (बहिं:) धान्य के समान बीजमूत, एवं शम दम आदि से वृद्धिशीक आत्मा, (हिवः) स्वयं ज्ञानमय हिव होकर (इन्द्रम्) उस ऐश्वषंमय परमेश्वर को (गच्छत् ) प्राप्त हो। (स्वाहा) यह आत्मा स्वयं अपने प्रति इस प्रकार कहता है या यही सबसे उत्तम आहुति है।

#### · POICE

<sup>[</sup>ह्या ] १-(प्र०) 'संबर्हिरङ्क्तां' (दि०) 'समादित्यैर्वेद्यमि: सं:'(रू०) सिमन्द्रो विश्वदेवेभिरङ्क्तां (च०) दिन्ये नभी गच्छतु स्वाहा'' इति याजुषाः पाठभेदाः ।

## [ ६६ ] गृहस्थ को उपदेश।

अथरी ऋषि: । जाभिभूता वैदिर्मन्त्रोक्ता देवता । उत्तरा सुरिक् त्रिष्टुप् ।

एकर्च स्कम् ॥

परि स्तृषीिह परि घेहि वेदि मा जामि मोषीरमुया शयानाम्। होतृषर्दने हरितं हिर्ण्ययं निष्का एते यर्जमानस्य लोके॥ १॥

भा०—हे यजमान गृहस्थ ! जिस प्रकार यज्ञकी वेदि को कुजाओं से आच्छादित किया जाता है उसी प्रकार ( येदिम् ) पुत्र आदि सन्तान प्राप्त करने के साधन स्वरूप इस खी को ( परि स्तृणीहि ) सब प्रकार से उसका धारण और पोषण कर । ( अमुया ) इस ( ज्ञायानां ) सोती हुई ( जामिं ) सन्तान उत्पन्न करने हारी खी को ( मा मोषी: ) कभी मत छल, उससे कुछ मत छिपा, उससे चोरी करके कुछ मत कर । ( होतु-सदनं ) होता, सब के देने वाले परमेश्वर या प्रजापति का सदन, स्थान ( हरितम् ) बड़ा मनोहर, हरियाले धान्यों से पूर्ण और ( हिरण्यम् ) सुवर्ण से भरपूर हितकारी और रमण योग्य है । और ( यजमानस्य ) यज्ञ करने हारे, गृहस्थ सम्पादन करने वाले पुरुप के ( खोंके ) स्थान में भी ( एते ) ये नाना प्रकार के ( निष्काः ) सुवर्ण के सिक्के हैं । जब सब धन धान्य से पूर्ण और सुवर्ण से भरपूर ईश्वर के खज़ाने हैं और गृहस्थ के घर में भी नाना धन हैं तो उसे चाहिये कि अपनी स्त्री को अच्छे वस्त्र पहनावे और उत्तम भोजन खिलावे, पुष्ट करे ।

'योषा वै वेदिः वृषा अग्निः' २०।१।२।४। १२॥



१. अमुरा श्रत्यत्र द्वितीयायाः स्थाने 'याच् आदेशः इति सायणः ।

#### [ १०० ] दु:खप्न का नाश करना ।

यम अधिः । दुःस्वप्ननाशनो देवता । अनुष्टुप् छन्दः । एकर्च स्क्तम् ॥ प्रयाविते दुःश्वप्नयात् पापात् स्वप्न्यादर्भृत्याः ।

ब्रह्माहमन्तरं कृण्वे परा स्वप्नमुखाः शुर्चः ॥१॥

भा०—में (दुःस्वप्न्यात्) बुरे स्वम से उत्पन्न हुए (पापात्) पाप से (पिर आवर्ते) परे रहूँ। और (अभूत्याः) अनिष्ट के (स्व-प्न्यात्) संकल्प से उत्पन्न (पापात्) पाप से भी परे रहूँ। (अहम्) में (अन्तरं) दोष और अपने बीच में (ब्रह्म) पित्र ईश्वर के नाम सरण या पित्र मन्त्र को (कृण्वे) पाप का बाधक बना छेता हूँ, इससे (स्वम-मुखाः) असरसंकल्पों से उत्पन्न होने वाली (जुचः) हृदय की संतापजनक प्रवृत्तियां (परा कृण्वे) दूर कर दूं। अथवा उस पित्र संकल्प द्वारा (स्वप्न-मुखाः) स्वप्न के उपकारी (जुचः) हुर्विचारों को (परा कृण्वे) दूर कर दूं।

### -

(१०१) दु:स्वप्न को दूर करुने को उपायः।

यम ऋषिः । स्वप्ननाशनो देवता । अनुष्टुप् छन्दः । एकचै स्तम् ॥

यत स्वप्ने अन्नमुहनामि न मानरिधिगुम्यते ।

सर्वे तदस्तु मे शिवं नहि तद् ह्र्यते दिवा ॥ १ ॥

भा॰—(यत्) जो कुछ (स्वप्ते) स्वप्त में में ( अजम्) अञ्च आदि पदार्थ (अहनामि) भोग करता हूं, खाता हूं, वह (प्रातः) सबेरे उठ का (न अधिनाम्यते) सत्य नहीं पाया जाता। इसलिये में संकल्प करता हूँ कि (तत् सर्वं) वह सब जो में स्वप्त में भी देख् या करूं (मे) मेरे लिये (शिवं) कल्याणकारी (अस्तु) हो, वयोंकि (तत्) यह स्वप्त का देखा या किया (दिवा) जागने पर दिन के समय ( निह्न दृश्यते ) दीखता भी नहीं । इसिलये व्यर्थ स्वप्न के देखे सुने पर शोक न करे, प्रत्युत अपने चित्त को दृढ़ करके उसे 'असत्' समझे।

#### -

[ १०२ ] विचार पूर्वक उन्नति का संकल्प । प्रजापितर्भवाः । बावापृथिकी अन्तरिक्षं मृत्युश्च देवताः । विराट्

पुरस्ताट् बृहती । एकर्च सक्तम् ॥

नुमस्कृत्य द्यादापृधिवीभ्यामुन्तरिक्षाय मृत्यवे । मेद्याम्युर्ध्वस्तिष्ठुन् मा मा हिसिषुरीद्वराः॥१॥

भाव—( द्यावाष्ट्रियिवीस्याम् ) द्यु और ष्ट्रियिवी अर्थात् माता और पिता को ( नमः-स्कृत्य ) नमस्कार करके श्रीर ( अन्तरिक्षाय ) अन्तर्धामी परमेश्वर और (मृत्यवे) सब के संहारक परमेश्वर को (नमस्कृत्य) नमस्कार करके ( ऊर्थ्वः ) ऊँचे, सीधा (तिष्टन्) खड़ा होकर ( मेक्षामि ) चलूँ। ( ईश्वराः ) ये मेरे ईश्वर, मेरे स्वामी ( मा ) मेरा ( मा हिंसियुः ) विनाश न करें।

॥ इति नवमोऽनुवाकः ॥

[ तत्र द्वादशं स्कानि, ऋ वश्वेकविंशतिः ]

[ १०३ ] प्रजापति ईश्वर का वर्णन ।

हिंद्या ऋषिः । आत्मा देवता । त्रिष्टुप् छन्दः । एकर्व स्कम् ॥
को अस्या नी दुहीऽखुद्यत्रेत्या उन्नेष्यित क्षात्रियो वस्ये दुच्छन् ।
को युक्कामः क उ पूर्तिकामः को देवेषु वनुते द्वीर्घमायुः ॥१॥
भा०—(कः) प्रजापति राजा भौर परमेहवर वा कौन ( क्षत्रियः )

अत्रिय, बलवान् (वस्यः) <sup>९</sup> उत्तम फल की (इच्छन्) अभिकाषा करता हुआ ( नः ) हमें ( अस्याः ) इस अद्भुत ( अवद्यवत्याः ) निन्दा योग्य, भृणित (दुहः) पारस्परिक द्रोह से (उत् नेष्यति) ऊपर उठाएगा । ईश्वर या प्रजापति के सिवाय कौन दूसरा (यज्ञकामः) इस महान् यज्ञ को, जिसमें लक्षों जीव परस्पर संगति किये जा रहे हैं, चलाने की इच्छा करता है, और इस महाश्रभु के सिवाय (कः) कीन दूसरा है जो ( पूर्तिकामः ) इस समस्त संसाररूप यज्ञ को पूर्णः करने की अभिलाषा रखता है, श्रीर (कः ) प्रजापित ईश्वर के सिवाय श्रीर कीन है जो (देवेषु) सूर्य, चन्द्र आदि दिन्य तेजोसय पदार्थी में विद्वान् तपस्वी पुरुषों में (दीर्घम् ) दीर्घ ( आयुः ) जीवन को (वनुते) प्रदान करता है। इस प्रकार समस्त जीवों में प्रेमभाव वत्पन्न करके परस्पर के घातप्रतिघात की मिटाने वाला, जीव-संसार को हिंसा-प्रतिहिंसा के भावों को हटाकर उन्नत करने वाका, संसार को चलाने हारा, यूर्ण करनेहारा और दीर्घ जीवन का दाता विश्व का आत्मा वही प्रभु है। इसी प्रकार प्रजाश्रों में परस्पर के झगड़े मिटाने वाळा, एक दूसरे की प्रतिहिंसा के भाव को हटाकर उन्नत करनेवाला, राष्ट्रयज्ञ के चलाने श्रीर पूर्ण करने वाला, राष्ट्र का आत्मा, राजा प्रजापति है । शरीर में वीर्यवान् एवं कर्ता, आत्मा ही वैसा प्रजापित है।

# (१०४) प्रजापति ईश्वर ।

ज्ञका ऋषि: । आस्मा देवता । त्रिष्टुप् छन्दः । एकर्च स्क्तम् ॥

कः पृश्लि धेनुं वर्षणेन द्वामर्थर्वणे सुदुधां नित्यवत्साम् । बृहस्पतिना सुख्यं जुषाणा यथावृद्दां तुन्वः कल्पयाति ॥ १ ॥

<sup>[</sup>१०३] १. 'वस्य:वसीय: प्रशस्तं फलम्' इति सायण: ।

भा॰—(कः) प्रजापित के सिवाय और कौन है जो (पृक्षिम्) खेत वर्ण, उज्ज्वल अथवा ब्रह्मानन्द के भीतरी रस का आस्वादन करने वाली, (वरुणेन) सर्व विव्यनिवारक परम राजा प्रभु ईश्वर की (अथवंणे) ज्ञानवान, अहिंसित नित्य आत्मा को (दत्ताम्) प्रदान की हुई हुधारी सुशील गाय के समान (सु-दुधाम्) आत्म-सुख प्रदान करने श्रीर (धेनुम्) रसपान करने वाली (नित्य-वत्सां) नित्य मनोरूप वत्स के साथ जुड़ी हुई अथवा (नित्य वत्सां) नित्य निवास करनेहारी अविनाशिनी शक्ति को (खुइस्पतिना) वाणी के पालक प्राण के साथ (सख्यम्) मैत्रीभाव को (जुपाणः) रखता हुआ या परस्पर प्रजा के साथ उस बक्ति से प्रेम ममत्व का सम्बन्ध करता हुआ, (यथा-वशम्) अभिलाषा या इच्छा के अनुसार (तन्वः) इस शरीर के भीतर (कल्प-याति) सामर्थवान् बनाता है। अर्थात् इस शरीर में नित्य चेतनाशिक को प्राण के साथ जोड़कर उसे शरीर के भीतर इच्छानुसार कार्य करने को समर्थ कीन बनाती है ? वह प्रभु ही बनाता है। वरूण देव ने अथवीं को गाय दी इत्थादि प्रशेचनामात्र है।

## [१०५] बेद के शासनों पर आयाचरण करो।

अथर्ग अषि: । मन्त्रोक्ता आत्मा देवता । अनुष्टुप् छन्दः । एकर्च स्कृतम् ॥ अपुकामन् पौर्ठाषेयाद् वृष्णाने। दैव्यं वर्चः । प्रणीतीर्भयार्वतस्य विश्वेभिः सस्विभिः सुद्द ॥ १ ॥

भाश—( पौरुषेयाद् ) पुरुषों या सामान्य लोगों की स्तुति शौर निन्दाओं की कथाओं से (अपकामन् ) परे रहते हुए हे ज्ञानवान् साधक! तू (दैव्य ) देव, परमेश्वर की (वचः ) पवित्र वाणी वेद को (वृणानः ) सबसे उत्कृष्ट रूप में स्वीकार कर अपने (विद्वेभिः ) समस्त ( सिक्सि: ) मित्रों सहित ( प्रणीती: ) वेद के प्रतिपादित, उत्तम न्यायानुकुछ मार्गों श्रीर सत् शिक्षाश्रों पर और वेद के आदेशों पर ( अभि आवर्त्तस्व ) आचरण कर । गुरु उपनथन और समावर्त्तन के अवसरों पर अपने शिप्यों को इस मन्त्र का उपदेश किया करते थे।

## [ १०६ ] ज्ञानकान् विद्वान भौर ईश्वर से भपनी भूल चुक यर रचा की प्रार्थना।

अथवा ऋषि: । मन्त्रोक्ता अग्निर्जातवेदा वरुणश्च देवते । ब्रह्मीनर्मा त्रिन्दुष् । एकर्च सुक्तम् ॥

यद्स्मृति चकृम किंचिद्ग्न उपार्मि चरणे जातवेदः। तर्तः पाद्दि त्वं नः प्रचेतः शुभे सर्विभ्यो अमृत्तसमस्तु नः ॥१॥

भा० — हे अप्ने ! ज्ञानवन् ! विद्वन् ! अपराधियों को अप्नि के समान पीइक राजन् ! हम ( यद् ) जो कुछ ( अस्मृति ) विना विचारे विना जाने, भूख चूक से (र्किचित्) कुछ भी (चक्रुम) कर जायं भीर हे (जात-वेदः ) वेदज्ञान के जानने धौर अन्यों को जनानेहारे विद्वन ! राजन् ! और बो कुछ (चरणे ) सत् आचरण में (अ-स्मृति ) विना विचारे, भूलचूक से (उपारिम) चूक जायं, सत् आचरण न कर सकें, हे ( प्रचेतः ) सबसे उत्कृष्ट ज्ञान से सम्पद्ध प्रभो ! विहृन्! ( स्वं ) तू ( ततः ) उससे होने वाले अनर्थ से ( नः ) हमें ( पाहि ) बचा । और ( शुमे ) हमारे कल्याण के निमित्त ( नः ) हमें ( सिव-भ्यः ) हमारे समान अन्य मित्र धन्धुजनों को (अमृतःवम् ) अमृत मोक्षपद, परमानन्द का ( अस्तु ) लाभ हो ।

### [ १०७ ] सुर्य कीं किरणों का कार्य

भगुर्भवः । सर्वं आपश्च देवताः । अतुष्डप् छन्दः । एकर्च स्क्तम् ॥ अवं द्विषस्तार्रयन्ति सप्त स्यीस्य र्द्रमर्यः । आपः समुद्रिया धारास्तास्ते शुख्यमसिस्नसन् ॥१॥

भा०—(दिवः) द्योतमान प्रकाशस्त्रक्ष (सूर्यस्य) सूर्यं के (सत) सात प्रकार के (रइमयः) किरण (समुद्रियाः) समुद्र के वा अन्तरिक्ष या मेघ के (आपः) जलों को (धाराः) धारारूप में (अव तारयन्ति) नीचे भूमि पर काते हैं। (ताः) वेधारायें हे पुरुष! (ते) तेरे (शल्यं) कष्टों का (असिस्नसन्) नाश करें। समुद्र का जल सूर्य की किरणों से मेघ रूप द्वोकर जल रूप से बरसता है उससे समस्त प्राणी अन्न प्राप्त कर सुन्ती होते हैं भ्रीर कष्टों को भुला देते हैं।

त्वमन्तरिचे चरिस सूर्यस्त्वं ज्योतियां पतिः ॥ ९ ॥ यदा त्वमभिवर्षेसि अथेमाः प्राणते प्रजाः । आनन्दरूपास्तिष्ठन्ति कामायाऽसं भविष्यति ॥ १० ॥ प्रश्लोप० २ । १० ॥

[१०८] हत्याकारी भ्रपराधियों को दगड |
१९७ के कि इस्तानिक कि भ्रप्ता कि हिन्दुम् । शक्कि हिन्दुम ।

(नः) इममेंसे कोई (आनिः) प्रत्यक्ष रूपमें दूसरे को मारना चाहता

है वह (स्वः) चाहे अपना बन्धु हो या (विद्वान्) ज्ञानवान् भारी पंडित हो, यदि वह (नः) हममेंसे, हमारे जनसमुदाय के लिए (अरणः) दुःखदायी है तो ( दत्वती ) दांतोंवाली ( अरणिः ) वष्टदायिनी, उसे स्था जाने वाली पीड़ा या पीड़ाकर यन्त्रणा (प्रतीची ) जो उसकी इच्छा के प्रतिकूल हो वह (तानू) उनको (एतु) अवश्य प्राप्त हो। हे अग्ते ! शत्रु संतापक राजन् ! ( एषा) ऐसे इत्याकारी पडयन्त्री घातक बोगों के पास ( वास्तु ) निवास के लिये अपना स्वतन्त्र घर (मा भूत्) न हो प्रत्युत वे सरकार की कैद में रहें श्रीर (मा उ अपत्यम् भूत्) ऐसे नीच हिंसक लोगों का कोई सन्तान भी न हो । यदि ऐसे पुरुषों की सन्तान उनकी ही दायभागिनी समझी जायेगी तो उनका हत्या द्वारा धन प्राप्त करने का पेशा परम्परा से फैलेगा । इसलिये ऐसा हला कारी पुरुष सन्तान का पिता होने का इकदार भी नहीं। श्रीर न वे पुत्र अपने हत्याकारी पिता के हत्या से प्राप्त धन के उत्तराधिकारी बन सकते हैं।

यो नः सुप्तान् जात्रतो वाभिदासात् तिष्ठतो वाचरतो जातवेदः। बैरबानरेण सुयुजां सुजोषास्तान् प्रतीचो निर्देष्ट जातवेदः ॥२॥

भा०-( यः ) जो मनुष्य या प्राणी ( नः ) हमें ( सुप्तान् ) स्रोते हुओं को या (जायतः ) जागते हुओं को (तिष्टतः ) खडे हुओं को या ( चरतः ) चलते हुओं को ( अभि-दासात् ) नष्ट करे या हम पर आक्रमण करे, तो हे ( जात-वेदः ) प्रज्ञावान् दिहान् न्यायाधीश ! आप ( वैश्वानरेण ) समस्त प्रजान्त्रों के नेता या उनके हितकारी राजा

<sup>[</sup>१०=] १-अरणि=अ।र्तिकारिणी, कष्टदायिनी वेडियां । सम्भवतः लोहे की शुंखला को अरणि कहा जाता हो और अंग्रेजी का lron=आयरन शब्द इसी का अपअंश हो।

को (स युजा) साथ लेकर (स-जोपाः) प्रजा के प्रति प्रेमभाव से उन (प्रतीच:) प्रतिकृत चलने वालों को (निःदह) सर्वथा अग्नि में भरम कर ढाल, उनका विनाश कर ॥

#### 60000

## [१०-६] ब्रह्मचोरी का इन्द्रियजय भीर राजा का भपने चरों पर वशीकरण।

नादरायणिश्विष्टः । अद्भिन्त्रोक्ताश्च हेनताः । १ विराट् पुरस्ताद् वृहती अनुष्टुष्, ४, ७ अनुष्टुमो, २, ३, ५, ६ त्रिष्टुष् । सप्तर्व स्कम् ॥ इद्मुयार्य वस्रवे नमो यो सक्षेषु तन्व्द्री । घृतेन क्रिलि शिक्षामि स नी सृडार्ताहरी ॥१॥

मा०—( उग्राय ) तीत्र बलवान्, ( बभ्रवे ) बभ्रु, सब के भरण पोषण करने वाले बहाचारी और राजा को ( इदं नम: ) यह आदर भाव प्राप्त हो ( यः ) जो कि ( अनेषु ) अपनी इन्द्रियों पर और जो राजा अपने चरों पर ( तन्-वशी ) अपने शरीर में स्थित उन पर वश करने में समर्थ है । में बहाचारी ( घृतेन ) प्रकाशमय ज्ञान या स्नेहमय खत से ( किंबे ) अपने ज्ञान करनेवाले मन को ( शिक्षामि ) सधा लेता हूँ, और ( सः ) वह ( नः ) हमें ( ईटशे ) इस रूप में ( मृ-दाति ) सुखी करता है । जो राजा स्नेह से अपने जोगों को सधाता है वह सुखी रहता है।

घृतमेष्याभ्यो वह त्वमग्ने पांस्नुक्षेभ्यः सिकता अपश्चे। यथाभागं हव्यदातिं जुषाणा मदन्ति देवा उभयानि हुव्या ॥२॥ भा०—हे (अग्ने) अग्नि के समान तेजस्विन् ! तपस्विन् ! (स्वम्) तृ (अप्सराभ्यः) ज्ञान मार्गो में सरण करनेहारी इन्द्रियों के लिये ( मृतम् ) पुष्टिकारक मृत भीर प्रकाशस्वरूप ज्ञान को ( बह ) प्राप्त कर, भीर ( अचेश्यः ) क्रीइाशील कर्मेन्द्रियों के लिये ( पांस्त् ) स्मि प्रदेश, ( सिकताः ) सेचनद्रव्य या बाल्त के समान रूक्ष पदार्थ और ( अपः च ) शोधन पदार्थ, जल को प्राप्त कर । इस प्रकार ( देवाः ) शरीर में क्रीइा करने वाले हर्पशील या गतिशील इन्द्रियगण ( यथा-आगम् ) अपनी सेवनशक्ति के अनुसार ( हव्य-दातिम् ) भोग्य अस के भाग को ( जुषाणाः ) प्राप्त करते हुए ( उभयानि ) बनस्पतियों से उत्पन्त अस, और पश्चओं से उत्पन्त छत, तूच आदि दोनों प्रकार के ( हव्या ) हव्य=भोग योग्य अस पदार्थों को प्राप्त कर ( मदन्ति ) प्रसन्त रहते हैं । अर्थात ज्ञानशील इन्द्रियों को पृत आदि स्निग्ध पदार्थ हारा अधिक ज्ञान-प्रहणशक्ति से सम्पन्न बनाना चाहिए भीर कर्मेन्द्रियों को पृति, मिटी, रेता और जल स्पर्ध से कठोर, पृष्ट भीर शुद्ध, इन्द्र-सहिष्णु बनाना चाहिए।

राजा के पक्ष में—राजा (अप्सराभ्य:) प्रजाझों को घृत आदि स्निग्ध एवं पृष्टिकारक पदार्थ अनायास प्राप्त करावे। और अक्ष=अपने चर-पुरुषों को सूमि के स्थलों में, मरुझों में और जल प्रदेशों में कार्य के लिए भेजे। इस प्रकार समस्त राष्ट्रवासी लोग देवतुल्य रहकर अपने अधिकार के सहश अपना चेतन भोगते हुए आनन्द प्रसन्न रहें।

खुप्खरर्सः सधुमार्दं मदन्ति इविधीनमन्तरा सूर्यं च। ता में हस्तौ सं संजन्त धृतेन सपत्नं मे कित्वं रेन्धयन्तु ॥ ३॥

सा0—(हविर्धानम्) हविर्धान अर्थात् अस का आगार यह कोक (च) और (सूर्यम्) सूर्य इन दोनों के (अन्तरा) बीच में (अप्सरसः) इन्द्रियां (सध-मादं) अपने साथ साथ हर्षित होने वाले आत्मा को (मदन्ति) हर्षित करती हैं। (ताः) वे ही वे मुझ बहाचारी के (इस्ती) हाथों को, कियाशकि को (घृतेन) क्षान से (सं स्वन्तु) युक्त करें श्रीर (मे) मुझ आत्मा के (सपत्नम्) शत्रु, काम, क्रोध आदि को (कितवं) जो कि मुझको ''तेरा क्या र'' इय प्रकार की दक्षियों द्वारा तुच्छ करना चाहता है, (रन्धयन्तु) नष्ट करें।

राजाके पक्ष में—( अप्सरसः ) प्रजाएं एकत्र होकर आनन्द उत्सव करें। राजा के हाथों को वे ( घृत ) पुष्टिकारक कोष और सेना द्वारा पुष्ट करें और राजा के ( सपत्नं कितवं ) भूमि पर समान अधिकार का दावा करने वाले, उसको उलकारने वाले शत्रु का विनाम करें।

आदिन्वं प्रतिदिश्लि घृतेनास्माँ अभि स्रीर । वृत्तिन्वाशन्यां जिह्न यो अस्मान् प्रतिदीन्यति ॥ ४॥

भा०—(प्रतिदीक्ते ) प्रतिपत्ती होकर मुझे विजय करनेवाले जाने शत्रु के छिये में योदा (आदिनवम् ) आगे आकर उसपर विजय करता हूं श्रीर उससे युद्ध करता हूं । हे ब्रह्मन् परमेश्वर ! राजन्! (अस्मान् ) हम वीर भटों को (घृतेन ) तेजोमय द्रव्य से (असि-श्वर) युक्त कर और (यः ) जो (अस्मान् ) हमारे विरुद्ध (प्रतिदी-व्यति ) प्रतिपक्षी होकर युद्ध करे उसको (अशन्या वृक्षम् इव ) वैसे विजली वृक्ष पर पद्द कर उसको मार ढाळती है उसी प्रकार (जिह ) विनष्ट कर।

यो नी छुवे धनमिदं चकार यो अज्ञाणां ग्लह ने शेषण च। स नी देवो हविदिदं जुपाणा गन्धवीभीः सधुमादं मदेम ॥ ५॥

भा०—(यः) जो (नः) इसमें से (देवः) देव, विद्वान् ब्रह्मचारी ( थ्रुचे ) दिव्य बत, ब्रह्मचर्य के पालक के निमित्त (इदं) इस प्रकार के अश्रय ( धनं ) धन, बल, सामर्थ्य को ( चकार ) उत्पन्न करता है और ( यः ) जो ( अक्षाणां ) इन्द्रियों का (म्लहनं ) ग्रहण और ( शेषणं ) वशीकरण (च) भी करता है वह (नः) हममें से (देवः) विद्वान् इन्द्रियविजयी पुरुष (इदं हविः) इस उत्तम उपादेय सुस्न, ज्ञान और अस को (जुपाणः) स्त्रीकार करता है। ऐसे (गन्धवैः) गौ-वेदवाणी के धारणशील या गौ इन्द्रियों के वशीकत्ती जितेन्द्रिय के सहित (सध-मादं) आनन्द प्रसन्न होकर हम (मदेम) अपने जीवन को सुखी करें।

राजा के पक्ष में — जो हमारे थोदा को भरणपोषण का धन देता है, और जो चरों और भटों को वश करता है और उनको अन्यों से अतिरिक्त मानपद प्रदान करता है वह हमारा देव=राजा इस हिन, मान-पद और बिल्भूत कर को प्राप्त करे और ऐसे (गन्धर्वेभिः) गौ-पृथिवीं के स्वामी राजाओं के संग हम प्रजावासी सुखी रहें।

संवंसव इति वो नामधेयमुश्रंपृद्या राष्ट्रभृतो हार्याः। तेभ्यो व इन्दवो हृविषां विधेम व्यं स्याम् पर्तयो रय्याणाम्॥६॥

भा०—हे (अक्षाः) राजा के आंख स्वरूप चर खोगो, सुभटो !
(वः) तुम्हारा (नामधेयम्) नाम (सं-वसवः) 'सं-वसु' है. तुम एकत्र,
सेना ग्रीर संस्था बनाकर, संगठित होकर छावनियों, सेनादलों या संस्थाग्रों
में रहने से 'संवसु' कहाते हो । तुम (राष्ट्-मृतः) राष्ट्र को धारण करने
वाले राजा के या स्वयं राष्ट्र धारक (उग्र-पद्याः) उग्रतासे शञ्जं पर देखने
वाले, या देखने में भयानक (अक्षाः) 'अक्ष' राजा के इन्द्रियरूप हो ।
हे (इन्दवः) तेजस्वी पुरुषो ! हम (तेभ्यः) उन (वः) आप लोगों
का (हविषा) 'श्रम आदि दृष्यों से (विधेम) सत्कार करें और आप
द्वारा राष्ट्रक्षा के सम्पादन होने के कारण (वयं) हम प्रजागण (रयी-णाम्) धनों श्रीर बलों के (पतयः) स्वामी (स्याम) हों।

देवान यन्निश्वितो हुवे ब्रह्मचर्य यदूष्ट्रिम । अन्नान यद् बुभूनालमे ते नी मृडन्त्वीडशी ॥ ७ ॥ भा०—(यत्) जो में राष्ट्रपति (नाथितः) प्रार्धित वा ऐथर्षवात् होकर (ब्रह्मचर्ये यद् जिम्म) और जो राष्ट्र रक्षा के लिये हम अधिकारी खोगोंने ब्रह्मचर्य का वास किया है। ब्रह्मचर्यण तपसा राजा राष्ट्रं विरचति। (देवान्) देव, विद्वान् पुरुषों को (हुवे) अपने समीप बुकाता हूं। और हम सब मिसकर राष्ट्र की रक्षा के जिय (यत्) जो (बभून्) भूरे-लाल मिले, खाकी रंग की पोशाक पहने (अक्षान्) तीव गति-शील योद्धाओं को (आ-हुवे) प्राप्त करता हूं (ते) वे (नः) हम सब राजा प्रजाकों को (ईटशे) ऐसे विजयं जाभ के अवसर पर (मृडन्तु) सुखी करें।

ब्रह्मचारी के पक्ष में — हम जो तपस्यापूर्वक विद्वानों की सेवा करते हैं, ब्रह्मचर्य का पालन करते हैं ब्रीर तीव नेगवान् इन्द्रियों पर वश करते हैं तब ऐसे मोक्षपद में ये प्राण हमें सुख प्राप्त कराते हैं। अन्यथा वे ही नाना सांसारिक दु:खों का कारण होते हैं।

# [ ११० ] राजा भीर सेनापति का लद्या ।

अग्न इन्द्रेश्च दाशुषे हतो वृत्राण्यप्रति । जुभाहि षृत्रहन्तमा ॥१॥

भा०—है (अमे) अमे ! राजन् ! भीर (इन्द्रः च) तू और इन्द्र अर्थात् सेनापित दोनों ही (दाशुषे) कर आदि देनेवाले प्रजाजन के जिये (अप्रति) अपने सुकाबजे में किसी को न ठहरने देकर (वृत्राणि) कार्य में विझ डालने वाजे समस्त शतुओं को (इतः) विनाश करते हो । इसजिये (उभा हि) दोनों ही (वृत्रहन्तमा) कृत्रों के नाश करनेवाजों में श्रेष्ठ हैं।

याभ्यामज्ञेयुन्तस्य देश्त्रे प्रव याचांतस्थतुर्भुवंनाति विश्वां। प्रचंधीयी वृषंणा वर्ज्याह् अग्निमिन्द्रं वृष्ट्रहणां हुवेदम् ॥ २ ॥

भाव—( याभ्याम् ) जिन दोनों के बळ से ( अग्रे एव ) पहले ही ( स्वः ) ऐहलौकिक खुल की ( अजयन् ) प्रजाजनों ने प्राप्त किया। और (यो ) जो दोनों ( विश्वा ) समस्त ( भुवनानि ) अपने राज्य के सब प्रान्तों को ( भा-तस्थतुः ) अपने बन्ना किये हुए हैं, उन (प्रचर्षणी) उत्कृष्ट दृष्टा, अतएव उत्कृष्ट कोटि के पुरुषपुंगव ( यूपणा ) सुझों के वर्षक, बळवान्, ( वज्र-बाहू ) अपने हाथों में तज्ञवार छिये हुए, ( वृत्र-हणो ) राष्ट्र को घरनेवाले विश्वरूप नात्रुभों का नान्ना करने वाले दोनों को ( अग्निम् इन्द्रम् ) अग्नि और इंद्र नाम से ( अहम् ) में ( हुवे ) सारण करता हूं। अध्यादम में अग्नि, इन्द्र ईश्वर और जीव हैं।

उपे त्वा देवो अंग्रभीश्वमुसेन बृहस्पतिः। इन्द्रं गुीर्भिर्ने आ विंदा यर्जमानाय सुन्देते ॥ ३॥

भा॰—हे (इन्द्र) राजन्! (त्वा) तुझको (बृहस्पतिः) वेद् ज्ञानका स्वामी (देवः) देव विद्वान् पुरोहित (चमसेन) चमसक्ष से (उप-अग्रभीत्) तेरा आदर करता है, सोमपात्र तुझे प्रदान करता है। त् (सुन्वते) सोमसवन करनेवाले (यजमानाय) यजमान, तेरी संगति करनेहारे पुरुष के निमित्त, (गीर्भिः) स्तुति, वाणियौ सहित, (नः) इम प्रजाओं के भीतर (आ-विद्या) आ, प्रवेश कर।

अध्यातम में — बृहस्पति प्रभु ने इस आतमा को शीर्ष कपाछ में सोम रस पान करने का सौभाग्य दिया है। जो साधक उसकी साधना करे उसके छिये ही वह इन्द्र अर्थात् आत्मा (नः) इम इन्द्रिय रूप प्रजाओं के भीतर अध्यातम स्तुतियों सहित प्रवेश करता है।

## [ १११ ] वीयेवान युवा पुरुष को उपदेश।

नक्षा श्विषः । वृषभो देवता । परावृहती त्रिष्टुप् । पक्षचं सक्तम् ॥ इन्द्रेस्य कुत्तिरस्ति सोमुधानं आत्मा देवानामुत मानुषाणाम् । इह पूजा जनय् यास्तं ख्रास्तु या अन्यबेह तास्ते रमन्ताम् ॥१॥

भा०—हे युवा पुरुष ! तू ( इन्द्रस्य ) ऐश्वर्यशील, सर्वोत्पादक परशेश्वर का ( कुच्चिः ) सृष्टि उत्पादन करने का खज़ाना है। तू ( सोम-धानः ) सोम, उत्पादक वीर्य को धारण करनेवाला. ( देवानाम् ) देव विद्वान् जनों श्रौर ( मानुषाणाम् ) साधारण मनुष्यों के बीच में (भात्मा) प्रेरक आत्मा के समान है। हे नरश्रेष्ठ ! हे नरपुगव ! (इह) इस गृहस्था भाक्षम में रह कर ( प्रजाः जनय ) प्रजाबों को उत्पन्न कर । ( याः ) भो प्रजाएं ( ते ) तेरी ( आसु ) इन भूमियों में निवास करती हों श्रौर ( याः ) जो ( अन्यत्र ) अन्य देशों में भी हों ( ताः ) वे सब्ध ( ते ) तेरी प्रजाएं ( रमन्ताम् ) सुखपूर्वक जीवन यापन करें ।

#### call Do

# [ ११२ ] पाप से मुक्त होने की पार्थना।

अक्षा ऋषिः । आपः वरुणश्च देवताः । १ भुरिक् । २ अनुष्टुप् । द्वयुंच स्कर् शुक्रमेन्त्री द्यावापृथिवी अन्तिसुक्ते महिवते । आपः सुन्नाः सुसुदुर्देवीस्ता नी मुञ्चन्त्वं हसः ॥ १ ॥

भा०—( ग्रुम्भनी ) शोभादायक ( यावापृथिवी ) हु और पृथिवी दोनों ( महि-वते ) विशास्त्र कार्य को करनेवासी भीर ( अन्ति-सुम्ने ) भीतरी सुख उत्पन्न करती हैं । उनके बीच में (सप्त ) सर्पणशीस्त्र, निरन्तर गति करनेहारी ( देवी: ) तेजोमय, प्रकाशमय, शामस्त्रभाव ( आप: ) प्राप्त करने योग्य ज्ञानधारायें, जन्नधाराओं के

समान, (सुन्नुतुः) स्नवण करती हैं, बहा करती हैं। (ताः) वे ईश्वर की परम दिव्य शक्तियां (नः) इमें (श्रंहसः) पाप से ( भुम्चन्तु ) सुक्त करें।

अध्यातम में खु धौर पृथिवी अर्थात् प्राण झौर अपान कारीर में महान् कार्यं करनेवाले सुखप्राप्ति के साधन हैं। उनके आश्रय पर सात ( देवी: आप: ) ज्ञानधाराएं, सात ज्ञीपंण्य प्राण विचरते हैं, वे सन्मार्ग में रह कर हमें पाप से मुक्त करें।

गुञ्चन्तुं मा शपुध्या द्यो वरुण्यादुत । अथो युमस्य पडुवीशाद् विश्वसमाद् देविकि हिंखुषात् ॥ २॥

भा०-व्याख्या देखो (का० ६ सू० ९६ । २) । चे ही पूर्वीक दिश्य प्राणधाराएं ( मा ) सुझको ( शपथ्यात् ) परनिन्दा से उत्पन्न ( अथो वारुण्यात् ) और वरुण अर्थात् ईश्वर के प्रति दुर्विचार आदि से उत्पन्न पाप से ( मुरूबन्तु ) तूर करें, ( अथो ) और वे ही ( यमस्य ण्ड्वीशात्) मृत्यु की बेडियों से भीर (विश्वस्मात्) सब प्रकार के ( देव-कि हिवपात् ) विद्वानों के प्रति किये अपराध अथवा इन्द्रियों के बुरे आचरण से उत्पन्न पापसे मुक्त करें।

### 4

# ( ? १३ ) स्त्री पुरुषों में कलह के कारण।

भाग्व भाषः । तृष्टिका देवता । १ विराट् अनुष्टुप् । राष्ट्रमती, चतुष्परा मुरिक् उष्णिक् । द्वयुचं ध्क्तम् ॥

नृष्टिके त्रष्टवन्दन् उदुम् हिन्धि नृष्टिके। यथां कृतिहृष्टासोमुष्में शुप्याचते ॥ १ ॥

भा०—हे (तृष्टिके) कामतृष्णा से आतुर स्त्री !हे (तृष्ट-वन्दने) कामातुर, तृष्णातुर पुरुषों की चाइनेवास्त्री, पुनः हे (तृष्टिके) धनतृष्णातुर स्त्रि! (यथा) जिस प्रकार से (शेष्यावते) भोग साधन पुक्र वीर्यवान् अपने (अमुष्में) अमुक=पित के लिये त् (कृत द्विष्टा) देप किये (असः) बैठी हैं। त् अपनी तृष्णा के कारण ही (अमूं) अमुक पित पुरुष को (छिन्धि) विनाश कर रही है। अर्थात् स्त्री पुरुषों में काम-तृष्णा और धन-तृष्णा से ही परस्पर कल्लह उत्पन्न होते हैं।

तृष्टासि तृष्ट्रिका विषातृक्यंसि । परिवृक्ता यथासेस्यृष्यस्यं वृशेवं ॥ २ ॥

भा०—हे कामातुर तृष्णालु कि ! तू (तृष्टा) तृष्णावाली हो कर ही (तृष्ट्वका असि) कुत्सित तृष्णावाली हो जाती है। तू (विषा) विषेती वेल के समान ही (विषातकी) अपने हृद्य के द्वेष के विष से पित को ऐसी आतंक या दुःल देनेवाली (असि) हो जाती है कि (यथा) जिससे (वशा हव) जिस प्रकार बन्ध्या गौ (वृषभस्य) सन्तानोत्पादक वीर्यंवान् महा सांख के भी छोड़ने योग्य होती है उसी प्रकार तू भी (वृषभस्य) वीर्यंवान् पुत्रोत्पादन में समर्थ पित के भी (पिर-वृक्ता) छोड़ने योग्य (असि) हो जाती है। अर्थात् जो की काम-तृष्णा में फंस जाती है वह तृष्णा के कारण ही बदनाम हो अती है।

#### 中市

(११४) स्त्री-पुरुषों में कलह के कारण भागव ऋषिः। बग्नीपोमौ देवते। अनुष्टुप् छन्दः। इयुचं सक्तम् ॥

१. 'कुत्सिता तृष्टा तृ ब्टिका' इति सायणः ॥

भा ते ददे बुक्षणाभ्य आ तेहं हर्ययाद् ददे । आ ते मुखस्य संकश्चात् सर्वे ते वर्च आ देदे ॥ १॥

भा०-हे द्वेषकारिणी अधम नारि! (ते वक्षणाभ्यः) तेरे कटि और कुक्षि के भागों से (वर्च:) उस परम पातिव्रत्य रूप तेज को ( आददे ) में ले लेता हूं और ( अहं ) मैं ( ते हदयात् ) तेरे हदय से भी (वर्चः आददे) उस तेज को हर लेता हूं। (ते सर्व वर्चः) तेरा समस्त सीमाग्य, मैं (आ ददे) स्वयं लेता हूं। अर्थात् हुराचारिणी कामातुरा स्त्री का सोम≈सौम्य स्वभाव वाला पति उसकें शरीर से अपने दिये समस्त सौभाग्य के चिद्व अर्जकार आदि उतार ले, यदि वह दुराचार से बाज़ न आबे। इस मन्त्र का पूर्व सुक्त से सम्बन्ध है।

प्रेतो यन्तु व्य<mark>िध्यः प्रानुध्याः प्रो अर्घस्तयः ।</mark> अग्नी रजिस्वनीर्द्दन्तु सोमी हन्तु दुरस्यतीः ॥ २ ॥

भा०-( व्याध्यः ) नाना प्रकार की पीड़ाएं ( इतः ) इस इमारे घर से (प्र यन्तु) दूर हो जायँ। (प्र अनुध्याः) श्रीर उसके पीछे आने वाले दुष्परिणाम भी दूर हों, श्रीर उनके कारण होनेवाली (अञ्चल्यः) निन्दाएँ भी (प्रउ) दूर हों। (अग्निः) अग्नि के स्वभाव का होकर पुरुष (रक्षस्विनीः) कार्य में विष्न करने वाली दुष्टा-चारिणी खियों का ( इन्तु ) दमन करे और ( सोम: ) सौम्यभाव का पुरुष (दुरस्यतीः) दूमरों का बुरा चाहनेवाली दुष्ट प्रवृत्तियों का भी (इन्तु) विनाश करे । अपने घरों में इस प्रकार के बुरे रोग, बुरे विचार, उनसे उत्पन्न होने वाले कुपरिणाम, निन्दाएं, परकार्थ में विप्न डालने और दूसरों का बुरा चाहने की सब बुरी आदतों को पुरुष अग्नि के समान तीक्षण भौर चन्द्र के समान प्रेममय होकर न आने दे। श्रीर बुरी आइतों वालों को भय दिखावे और प्रेम से समझावे।



[ ११५] पापी लदमी को दूर करना।
प्र पेतृतः पापि लाईम नश्येतः प्रामुनंः पत।
प्रायसमयेनाङ्केन द्विष्यते त्वा सजामसि ॥ १॥

भा०—हे (पापि) पापकाशिण (छिष्म) कलक्कदायिनि !
दुष्टाचाशिण ! तू (इतः) इस घर से (प्र-पत) परे भाग, (इतः)
घडां से (नइय) भाग जा, (अमुतः) उस दूर देश से भी (प्र पत)
परे चली जा। (त्वा) तुझ कुलक्षणा को (अयस्मयेन) तपे जोहे के
(अक्केन) दाग से दाग कर (द्विपते) तुझे द्वेष्य पक्ष में हम लगाते हैं,
अर्थात् तुम्हें अपने देवी जान कर दूर करते हैं।

या मां लुक्ष्मीः पत्याळूरजुंष्टाभिच्चस्कन्द्र वन्दनेव वृक्षम् । श्रुन्यत्रास्मत् संवित्तस्तामितो धाहिरण्यहस्त्रो वसुं नो रराणः ॥२॥

भा०—(या) जो ( लक्ष्मी: ) लक्ष्मी, घर की लक्ष्मी होकर भी ( पत्यालु: ) नीचे दुराचार में गिरने वाली ( अलुष्टा ) प्रेम से रहित होकर, (मा ) मुझे ( अभि-चस्कन्द ) ऐसे चिपटी हुई है जैसे (युक्षम्) युक्ष को ( यन्दन ? इव ) वन्दन नामक विष वेल चिपट जाती है और उस पर छाकर बुक्षको सुखा ढालती है और उसको बढ़ने नहीं देती। है ( सवित: ) सबके प्रेरक राजन् ! न्यायकारिन् ! ( ताम् ) उस

२-१. 'वन्दनः ८६व' इति पदपाठोऽपि बहुश उपलम्यते, प्राप्तिशाख्या-नुसारी च । सायणस्तु 'वन्दनाइव' इति पदच्छेदं चकारं तथैव च श्रंकरपाण्डुरगः ॥

ऐसी नागिन के समान लक्ष्मी को भी (इतः अन्यत्र ) यहां से दूसरे स्थान पर (अस्मत् ) इससे पृथक् (धाः ) रख । भीर (हिरण्य-इस्त: ) सुवर्णादि भनों से सम्पन्न तृ (नः ) हमें (वसु ) उत्तम धन (रराणः) प्रदान कर ।

पर्कशतं लक्ष्म्योधमत्वेस्य साकं तुन्वां जनुषोधि जाताः। तासां पाविष्टा निरितः प्र हिंगमः शिवा अस्मम्यं जातवेदो नि येच्छ ॥ ३ ॥

भा०—(एक-शतं) १०१ एकसी एक (जदम्यः) मनुष्य के स्वरूप को दर्शाने वाली मानस वृत्तियां (मर्त्यस्य) इस मरणधर्मा पाणी के (तन्वा) शरीर के (साकं) साथ (जनुषः अघि) जन्म ते ही (जाताः) उत्पन्न होती हैं। (ताप्तां) उनमें से (पापिष्ठाः) याप से युक्त प्रवृत्तियों को (इतः) इस मनुष्य से (निः प्र हिरामः) सर्वथा हम प्रयत्नपूर्वक दूर करें भौर हे (जात-वेदः) विज्ञान सम्पष्ट शुरो ! और आदिगुरो परमात्मन् ! या गृहपते ! (शिवाः) कल्याणका-रिणी छित्तियों, शुभ मानसवृत्तियों को (अस्मभ्यम्) हमें (नि यच्छ) प्रदान कर, हमें उनकी शिक्षा कर।

पता पना व्याक्षरं ख़िले गा विष्ठिता इव । रमेन्त्रां पुण्यां लक्ष्मीर्याः प्रापीस्ता अनीनद्दाम् ॥ ४॥

भा०—( खिले ) बाढ़ में ( वि-ष्ठिताः ) एकत्र बैठी हुई ( गाः )
गौन्नां को ( इत्र ) जिस प्रकार गवाला अलग २ पहचानता है उसी प्रकार में भी ( एताः ) अपने भीतर बैठी हुई इन २ ( एना ) न न प्रकार की मानस वृत्तियों को ( वि-आकरम् ) पृथक् २ कार्य-कारण रूप से विवेक पूर्वक जाचूँ। ( याः ) जो ( पुण्याः ) पुण्य पवित्र ( लचमीः ) लचिमयां या मेरे स्वभाव को दर्शाने वाली उत्तम प्रवृत्तियां

हैं वे मेरे जीवन में (रमन्ताम्) बार २ प्रकट हों और (या:) जो (पापी:) पापजनक, बुरी प्रवृत्तियां हैं (ता:) उनको अपने में से (अनीनशम्) निकाल कर दूर कर दूं।

#### ( Com

# [११६] ज्वर निदान।

ध्यथर्वेशिरा ऋषिः । चन्द्रमाः देवता । १ परा उव्णिक् । १ पकावसाना-द्विपदा मार्ची भनुष्डप् । द्वयृचं एक्तम् ॥

नमी कुराय च्यवनाय नोर्दनाय घुष्णवे । नर्मः श्रीतायं पूर्वकामुक्तस्वेन ॥ १ ॥

भा॰—( रूराय ) रोगी को तहपाने वाले, ( च्यवनाय ) बल वीय के नाशक ( नोदनाय ) धक्का लगाने वाले ( ध्रुण्णवे ) मनुष्य को निराश करने वाले ( प्रवंकाम-कृत्वने ) मनुष्य की पूर्व की असिलापाओं या पूर्णकार्य, वीर्य, बलको काट ढालनेवाले ( शीताय ) शीतज्वर के ( नमः नमः ) नाना उपाय करो ।

यो अन्येषु हमयेषु गुर्भ्येतीमं मुण्डू कम्भ्येत्वं वतः ॥ २॥

भा०—और (यः) जो ( अन्येषुः) एक दिन छोड़कर अगले दिन आवे, ( उभयेषुः) दो दिन छोड़कर ( अभ्येति ) आवे या दो दिन आकर एक दिन छोड़े और ( अन्नतः ) जो विना किसी नियम के आवे वह सब ज्वर ( इमं मण्डूकम् ) इस में उक पर ( अभि-एति ) आता है और निर्वेळ हो जाता है।

दलदल की जगहों में उत्पन्न उवर आदि रोगों को सहन करने की क्षमता दल दलकी श्रोपधियों श्रोर जीवों में है। इसलिये उनके शरीर का भीतरी विष अवश्य उवर के विष का शमनकारी होगा इस सिद्धान्त से उबर के लिये मेंडक का प्रयोग बतलाया गया है। ऐसा ही प्रयोग सर्प काटे का भी पूर्व लिख आये हैं। उत्तर प्रकरण देखों (का० १ स्॰ २६) मण्डक के अर्थ और भी हैं। जैसे कि श्योनाक पृक्ष, मयद्भक पणीं भोषि अर्थात् मंजीठ, ब्राह्मी इत्यादि ।

<del>+}{()}</del>+

[११७] सेनापति का कर्त्तव्य।

भावनीङ्गरा ऋषिः । इन्दो देवता । पथ्या बृहती । एकचै सत्त.म् ॥

आ मुन्द्रेरिन्द्र हारीभियाहि मुयूररोमभिः। मा त्वा के चिद् वि पमन विं न पाशिनोति धनवेष ताँ इहि॥१॥

भा० ६। ४५। १ ॥ साम० पृ० सं० २२६ ॥ यजु० २० । ५३ ॥ भा०-हे (इन्द्र) राजन् सेनापते ! ( मन्द्रैः ) उत्तम (मधूर-रोमभि: ) मोर के समान नीले र बाजों वाले ( हरिभि: ) तेज बोब्रें से तु ( आयाहि ) शत्रु पर चढ़ाई कर । ( त्वा ) तुझको ( के चित्) कोई भी विरोधी जोग (पाशिनः विं न ) पत्तीको जालियों के समान ( मा वि यमन् ) न पकड़ सकें। यदि वे मुकाबते पर भी आवें तो भी ( धन्व इव ) वीर धनुर्धारी के समान (तान् ) उनको ( अति इहि ) अतिक्रमण करके अपने देश को चळा आ।

ईश्वरपक्ष में -- देखो, सामवेद पूर्वार्ध सं० २२६। 00000

<sup>[</sup>११७] १-(तृ०) भारवा केचिश्रियेमुरिश पाशिनो शित साम । तन विश्वामित्र ऋषिः।

<sup>🤋,</sup> अतिधन्व इव महेश्वासा इव इति द्यानन्दो युजर्भाप्ये । तत्र पदपारः अति धनवेति अति Sधन्य इति । धन्य इति शक्तविशेषः । इति दयाननदः श्चरभाष्ये । उपचाराच धर्नधरे धन्य इति प्रयोगो दृष्टव्यः ।

## [११८] कवचधारणा

वथर्गेऽभिरा ऋषिः । वहन उत चन्द्रमा देवता । त्रिष्टुप् । यहर्च सक्तम् ॥
मभीणि ते वर्मणा छादयामि सोर्मस्त्वा राजामृतेनानु वस्ताम् ।
उरोर्वरीयो वर्षणस्ते कृणोतु जर्यन्तं त्वानुं देवा मदन्तु ॥ १ ॥

ऋ०६। ७५। १८ ॥ यज् ०३७। ४६॥

भा०—हे जयाभिलाचिन् राजन्! (ते मर्माणि) तेरे मर्मस्थानों को में (वर्मणा) कवच से (छादयागि) ढकता हूं। (सोमः) सबका भेरक (राजा) सबका स्वामी (त्वा) तुझे (अमृतेन) अमर शक्ति से (अनु वस्ताम्) भाच्छादित करे। (वरुणः) सर्वश्रेष्ठ परमेश्वर (उरोः) बढ़े से भी (वरीयः) बढ़ा राज्य और जीवन (कृणोतु) करे, और (त्वा) तुझको (जयन्तम्) विजय करते हुए देखहर (देवाः) देव, विद्वान् लोग (अनु मदन्तु) खूब प्रसन्न हों और तुझे उत्साहित करें।

।। इति दशमोऽनुवाकः ॥

[तन मुक्तानि पोडश, ऋचश्च चतुर्विशंतिः ]

li इति ससमं काण्डं समासम् ॥

दबानुवाका अष्टो च दश चैव शतोत्तरम् । स्रकानि सप्तमेऽथर्चः पडशीति शतद्वयम् ।

शीत प्रतिषितिविद्यालंकारमीमांसातीधैविरुदेशकोक्तितः श्रीमञ्जयदेवदार्भणाः विरिचिते द्रथवेणो वक्षवेदस्यालोकासाव्ये सप्तमं काण्डं समाप्तम् ।

# अथवंवेदसंहिता



# अथाष्टमं कारहम्



# [ १ ] दोघंनोवन-विद्या

ब्रह्मा ऋषिः । आधुर्देवता । १,५,६,१०,११ विष्टुभः । २,३,१७,२१ अनु-ष्टुभः । ४,६,१४,१६ प्रस्तारपैक्तयः । त्रिपाट् विराद् गायत्री । इत्राट पथ्याख्रुहती । १२ व्यवसाना पञ्चपदा जगती । १३ त्रिपाट भुस्कि महाख्रुहती । १४ एकावसाना द्विपदा साम्नी भुरिग् खृहती ।

अन्तकाय मृत्यवे नर्मः प्राणा अपाना इद ते रमन्ताम् । इहायमस्तु पुंचेषः सहास्रोना स्थस्य मागे अमृतस्य लोके ॥१॥

भा०—मृत्यु का उपाय बतलाते हैं। (अन्तकाय) शरीर का अन्त करने और (मृत्यवे) देह को आत्मा से जुदा करने वाले कारण को (नमः) दूर करने का उपाय करो। इससे हे पुरुष! (ते) तेरे (प्राणाः) प्राण और (अपानाः) अपान (इह) इस शरीर में (रमन्ताम्) सुखपूर्वक आवें और जावें। (अयम्) यह (पुरुषः) देहपुरी में बसने वाला जीव (इह) इस देह में (असुना सह) जीवन के माधक विध्नों को परे फेंकने वाले प्राण के साथ (सूर्यस्य)

सबके प्रेरक सूर्व के (भागे) सेवनीय अंश भूत (असृतस्य क्षोके) शीघ्र न मरने अर्थात् पूर्ण आयु के जीवन में (अस्तु) विद्यमान रहे।

बाहर आने वाला स्वास प्राण और भीतर जाने वाला उच्छ्वास अपान कहाता है। दिखिण नासा का प्राण 'सूर्य' और वाम नासा का प्राण 'अस्त' कहाता है, अथवा ब्रहाचर्य से वीर्थरक्षा करना सूर्य का आग है और प्रजा का वीर्य द्वारा उत्पन्न करना, गृहस्थ करना यह अस्त का लोक है।

'प्रजास् अनु प्रजायसे तदु ते मर्त्याग्नतस्' तै० ब्रा० १ १ १ । ६ ॥ अथवा (सूर्यस्य भागे असृतस्य जोक इह पुरुष: अस्तु) सूर्य समस्त प्राणों के प्रेरक आत्मा के सेवन करने में झौर असृत≃जीव के कोक≕निवासस्थान इस देह में यह जीव रहे।

असृतम्=असृतात् सृत्युर्निर्वत्तते। २० १०।२।६।१७॥ एतद्वै मनुष्य-स्यामृतम् यत् सर्वमायुरेति ॥ २० ६।५।१।१०॥ य एवं शतं वर्षाणि यो वा भूयांसि जीवति सहैवैतदमृतमाष्नोति ॥ २० १०।२।६।८॥ एते उ वाव जोकाः यदहोरात्राणि अर्धमासाः मासाः ऋतवः संवस्सरः ॥ १०।२। ६।७॥ असृतम् उ वै प्राणाः ॥ २० ९।३।३।१३॥ प्रजापतिर्वा असृतः ॥ २० ६:३।१।१७॥ ते देवा होजुर्नातोऽपरः कश्चन सह शरीरेणासृतोऽसद् यदैव ध्वमेतं भागं हरासा अथ न्यावृत्य शरीरेण असृतोऽसद् । यो असृतोः ऽसद् विद्यया वा कर्मणा वा ।।

अमृत से मृत्यु दूर होती है। समस्त आयु का भोगना अमृत प्राप्त करना है। १०० वर्ष तक का जीवन प्राप्त करना अमृत है। दिन, रात्रि, पक्ष,मास, ऋतु, वर्ष ये अमृत के लोक हैं और सूर्य की परिक्रमा के भाग हैं।। प्राण अमृत है।। प्रजापति होना अमृत है।। देव विद्वानों ने देखा कि शरीर के साथ कोई अमर नहीं, तो भी यह आत्मा अपने शरीर को पलटकर असृत रहता है। वह नित्य असृत, विद्या और कर्म से होता है।!

> उदेनं भगी अत्रभीदुदेनं सोमी अशुमान् । उदेनं मुरुतों देवा उदिन्द्वाग्ना स्वस्तये ॥ २ ॥

भा०—मनुष्य के जीवन के आधार बतलाते हैं। (एनं) इस
पुरुष को (भगः) भजन या सेवन करने योग्य अज्ञ ने (उत् अमभीत्)
श्वरिर के रूप में प्रहण किया है (एनं) भौर इसको (अंशुमान्)
श्वापन शक्ति या रस से युक्त (सोमः) जल ने (उत्) प्रहण किया
है। (एनम्) भौर इसको (देवाः) गतिशील (मरुतः) प्राण,
अपान, ब्यान, समान, उदान, कृकल, देवदस्त, नाग, कूर्म, धनंजय
नामक वायुरूप जीवन के साधन प्राणों जे (उत्) प्रहण किया है,
और (इन्द्राप्ती) इन्द्र, मुख्यप्राण और अग्नि-जाठर अग्नि, वैश्वानर
इन्होंने इस देहमय पुरुष को (उत्) धारण किया है। क्यों?
(स्वस्तये) जिससे यह जीव शरीर में सुखपूर्वक जीवन सत्ता का
उपभोग करे॥

हुह तेसुरिह प्राण हुहायुरिह ते मनः। उत्त्वा निर्द्धत्याः पारीभ्यो दैव्या वाचा भरामसि ॥३॥

भा०—मृत्यु से दूर होने का उपाय। हे पुरुष ! (इह) इस शरीर में (ते) तेरे (असुः) जीवन के बाधक कारणों को दूर करने की भी शक्ति विद्यमान है, और (इह प्राणः) इसी शरीर में उत्कृष्ट रूप से प्राण लेने की शक्ति भी है, और (इह भायुः) इसी में तेरी भायु, दीर्घजीवन है, (इह ते मनः) श्रीर यहीं तेरा मननशील अन्तःकरण विद्यमान है। तो सब जीवन के साधन यहां ही इस शरीर में विद्यमान हैं तो फिर केवल अञ्चान से तूं उन साधनों का उपयोग

नहीं करता, इसिनए (त्वा) तुझ पुरुष को हम विद्वान् लोग (दैन्या वाचा) देव, परमेश्वर की ज्ञानमधी वाणी वेदोपदेश से (निर्श्वताः) सर्वथा दुःख देने वाली तामस प्रवृत्ति या मृत्यु या अज्ञान या अविद्या के (पाशेभ्यः) फांसों से (उत् भरामितः) ऊपर उठाते हैं। उत् क्रामार्तः पुरुष मार्च पत्था मृत्योः पद्चीशमममुख्यमानः। मार्चिछत्था अस्माह्लोकाट्येनः सूर्यस्य खंदशीः॥ ४॥

मा०—है (पुरुष) इस देहरूप पुरी में वास करनेवाले जीव!
(अतः) इस अविद्या के पाश से तू (उत् काम) ऊपर उठ, (मा
अव पत्थाः) नीचे मत गिर। (मृत्योः) मृत्यु की (पड्वीशम्) पैरों
में विंधी बेहियों को (अवमुख्यमानः) छुदाता हुआ भी (अस्मात्)
इस (क्रोकात्) कोक या जीवन से (मा छित्थाः) संग्वन्ध मतं तोदः,
जीवन से वियुक्त मत हो, और (अग्नः) अग्नि, आचार्य और (सूर्यस्य च) सूर्य, सब के प्रेरक परमेखर की शक्तियों का (सं दशः) मठी
प्रकार दर्शन कर।

तुभ्यं वार्तः पवतां मातृरिङ्या तुभ्यं वर्षन्त्वृष्टतान्यार्पः । सूर्यस्ते तुन्वे इं तपाति त्वां मृत्युर्देयतां मा प्र मेष्ठाः ॥ ४ ॥

भा०—हे जीव! (तुभ्यं) तेरे लिये (मातरिइवा) अन्तरिक्ष में गित करने वाला (वात:) वायु (पवताम्) सदा बहता रहे, तू सदा स्वच्छ वायु का सेवन कर। और (तुभ्यम्) तेरे जिये (आपः) जल (अमृतानि) अमृत, जीवन के प्राणरूप सूचम अंशों को (वर्षन्तु) बरसावें, प्रदान करें, तू स्वच्छ जीवन की वृद्धि करने वाले जलों का पान कर। (ते तन्वे) तेरे शरीर के लिये (सूधः) यह सूर्य सब सौर-जगत का भीर प्राणियों का धेरक (शम्) कल्याणकारी होकर (तपाति) तपे। भीर (मृत्युः) मृत्यु, शरीर से जीव को प्रथक् करने

वाली शक्ति भी इस प्रकार (त्वां) तेरी (दयताम्) रक्षा करे और तू. (मा प्र मेष्टाः) मत मर, चिरजीवन धारण कर।

ब्रुद्यानं ते पुरुष नाव्यानं जीवातुं ते दर्जतार्ति रूणोमि । आ हि रोहेममुम्तं सुखं रथमथ जिविधिद्यमा वदासि ॥ ६॥

भा॰—हे (पुरुष) जीव! सनुष्य! (ते) तेरी (उद्यानम्) ज्ञापर की गति हो, तू अपने जीवन में जपर को उठ, (न अव-यानम्) नीचे को मत गिर। (ते) तेरे (जीवातुम्) जीवन को भी में (दक्ष तातिम्) बळ से युक्त (कृणोमि) करता हूं। तू (हमम्) इस (अमृत्तम्) अमृतरूप सी वर्ष के जीवन से युक्त (रथम्) रमण साधन, भोगों के आयतन रूप इस देह को (सुखम्) सुखपूर्वक (हि) निश्चय से (आ रोह) धारण कर, और तू (जिर्वि:) जीण होकर बुदापे में भी (विद्थम्) अपने जीवन के ज्ञानमय अनुभव को (आवदासि) सर्वत्र उपदेश कर।

मा ते मनस्तर्त्रशाना तिरेत भूनमा जीवेभ्यः प्रमद्दो मानुंगाः पृत् न् विश्वे देवा अभि रक्षन्तु त्वेह ॥ ७॥

भा०—हे पुरुष ! (ते मनः) तेरा चित्त (तत्र) उस निषिद्ध कमें में (मा गात्) न जाय । (मा तिरः भूत्) तेरा चित्त तिरछा, खुपथ में भी न हो। (जीवेम्यः) जीवों के हित के किए (मा प्र मदः) तु प्रमाद मत कर । (पितृज्) अपने नूढ़े पानकों के पीछे २ मृत्यु के मुख में (मा अनु गाः) मत जा। प्रस्युत (त्वा) तुझ को (खिंब देवाः) समस्त देव, विद्वान् गण और हृष्ट पुष्ट इन्द्रियें (इह) यहां, इस शरीर में चिरकाळ तक (अभि रक्षन्तु) सब प्रकार से सुरद्वित रखें।

६-माग्वेदेषु 'जित्रि' शब्द उपलम्यते । 'तौमधी न जिल्लिः' [मा ११८० । ५]

मा गुतानामा दींघीया ये नयन्ति परावर्तम् । आ रोह तमेने ज्योतिरेह्या ते हस्तौ रभामेह ॥ क ॥

भाकि है पुरुष ! (गतानाम्) गये गुज़रे, शरीर को छोड़ कर जाने वाले लोगों के जिए (मा आ दी घीथाः) विलाप मत कर, (ये) जो (परावतम्) दूसरे जोक में या दूसरे शरीर में (नयन्ति) पहुँच जाते हैं, अथवा तुझ को या तेरी मनोवृत्ति को दूसरे लोक में ले जाते हैं, न उनका (मा आदी घीथाः) ध्यान मत कर और तू (तमसः) मृत्यु रूप या पापरूप तम अन्धकार से निकल कर (ज्योतिः) अमृत, पुण्यरूप प्रकाश की तरफ (आ रोह) चढ़। हम विद्वान् लोग (ते इस्तौ) तेरे द्वाथों को (रभामहे) पकड़ते हैं। तृहमारे हाथों का सहारा जेकर अन्धकार के गढ़े से निकल कर ऊपर आजा।

मृत्युर्वे तमः ॥ गो० ३० । २५ । १ ॥ पाप्मा वै तमः ॥ श० १३ । ९ । २ । ४ ॥ ज्योतिरमृतम् ॥ श० १४ । ४ । १ । ३२ ॥ प्राणो वै ज्योतिः ॥ श० ४ । ३ | २ । १४ ॥

इयामश्चे त्वा मा गुवलंइच वेषितौ यमस्य यौ पश्चिरक्षी श्वानौ । श्ववीडेडि मा वि दींच्यो मार्च तिष्ठः परोङ्मनाः ॥ ९ ॥

भा०—(इयामः च) स्याम और (शबलः) शबल, रात और दिन ये दोनों (यमस्य) सर्वनियन्ता परमेश्वर के (श्रेषितौ) भेजे हुए (पिश्व-रची) जीवन मार्ग की या काल की रक्षा करने वाले (श्वानौ) सदा गतिशील हैं। तू (अर्वाङ्) सामने, आगे की द्योर (एहि) बर्व (मा विदीश्यः) विलाप और पछतावा मत कर। (अन्न) इस लोक में (पराङ्मनाः) पूर्व के गुज़रे हुए की चिन्ता करते हुए (मा तिष्टः) मत बैठ। अहर्वे शबलो रान्निः स्यामः॥ को० २। ९॥

मैतं पन्थामनुं गा भीम एष येन पूर्वं नेयख तं ब्रवीमि । तम एतत् पुरुषु मा प्र पत्था भयं पुरस्तादर्भयं ते सुर्वोक् ॥ १०॥

भा०—हे (पुरुष) मोहवश अपने मरों के साथ ममता करके उनके साथ मरने की इच्छा करने वाले मृद पुरुष ! (एतम्) इस (पन्थानम्) मार्ग का (मा अनु गाः) अनुसरण मत कर। (भीमः एषः) यह मार्ग बहुत भयेपूर्ण है। (बेन) जिस मार्ग से (पूर्वम्) सू पहले भी (न इयथ) नहीं चला (तम्) उस अज्ञान मार्ग के विषय में में (ब्रवीमि) तुम्हें उपदेश करता हूँ कि (एतत्) यह मार्ग (तमः) अन्धकारमय मृत्यु है। हे (पुरुष) पुरुष ! उसकी तरफ (मा प्रपथाः) सू मतं जा, क्योंकि ((परस्तात्) उसके परे अतीत काल में जाने से (भयम्) भय है कि भयक जाय। (ते) तेरे लिए तो (अर्थाक्) आगे बढ़ना ही (अभयम्) भय रहित है। रक्षान्तु त्यागन्यों ये श्राप्ट्य कता रचीतु त्वा मनुष्या यामिन्धते। रक्षान्तु त्यागन्यों ये श्राप्ट्य कता रचीतु त्वा मनुष्या यामिन्धते।

रक्षेन्तु त्ब्राग्नयो ये श्राप्स्वरेन्ता रचेतु त्वा मनुष्यारे यामिन्धेते । चैदवानरो रचतु जातवैदा दिव्यस्त्वा माप्रधाम् विद्युता सह ॥११॥

भा०—हे पुरुष ! (ये) जो (अप्सु अन्तः) प्रजाओं में या जोकों में रहने वाले (अप्रयः) अप्रि, प्रकाशमान सूर्य चन्द्र, तारे अथवा प्रजाओं में रहने वाले विद्वान् गण हैं (स्वा रक्षन्तु) वे तेरी रक्षा करें। और (यम्) जिसको (मनुष्याः) मननशील पुरुष (इन्धते) प्रदीस करते हैं वह अप्रि भी (स्वा रक्षतु) तेरी रक्षा करे। और (जात-वेदाः) सब प्राणियों में ब्यापक या सर्वज्ञ (विश्वानरः) सब का हितकारक, जाठर अप्रि या ईश्वर भी (रक्षतु) तेरी रक्षा करे, (दिख्यः) दिख्य आकाश में उत्पन्न होने वाला अग्नि भी (विद्युता सह) विद्युत के सहित तुझे (मा प्रधाग्) न जलाने।

मा त्वा क्रव्याद्दाभि मैस्तारात् संक्षेत्रुकाच्चर । रक्षेतु त्वा चौ रज्ञतु पृथिवी सूर्येश्च त्वा रक्षेतां चन्द्रमीश्च। खन्तरिज्ञं रक्षतु देवद्वेत्याः ॥ १२ ॥

भा० हे पुरुष (स्वा) तुझ को (क्रव्यात्) कच्चा मांस खाने वाला जन्तु (मा अमि मंस्त) न आ द्वोचे। (संकसुकात्) नाश करने वाले, जोभी जीव से त् (आरात्) दूर रहकर (चर) चल। (चौं:) आकाश (स्वा) तेरी (रक्षतु) रक्षा करे। (पृथिवी रक्षतु) पृथिवी तेरी रक्षा करे। (स्वा: च चन्द्रमाः च) सूर्यं और चन्द्रमाः (स्वा: रक्षताम्) तेरी रचां करें। और (अन्तरिचम्) अन्तर्रिक्ष, वायुमण्डल तेरी (देव-हेलाः) देवी आवातकारी पदार्थं से (रक्षताः) रक्षा करें।

बोधर्थ त्वापतीबोधर्थ रत्तेवामस्युप्नश्चेत्वानवद्वाणश्चेरत्त्रताम्। गोपायश्चे त्वा जागृविश्चे रत्तेताम्। १३॥

माठ—(बोध:) तुझे ज्ञान का बोध कराने वाला तेरा गुरु और (प्रतीबोध:) प्रस्वेक पदार्थ का ज्ञान कराने वाला उपदेशक ये दोनों (खा रक्षताम्) तेरी रज्ञा करें। (अस्वप्तः) न सोने वाला, पहरेदार खीर (अनवद्गाणः) कभी कुल्सित आंचरण न करने वाला सदाचारी आंचार्थ, (गोपायन्) तेरी रक्षक और (जागृविः) तेरी रज्ञा में सदा जागरणशील सन्तरी ये सब तेरी रक्षा करें। या तेरे रज्ञक लोग, ज्ञानी दूसरों के ज्ञानदाता, अप्रमादी, सदाचारी, रक्षक तथा सदा सावधान होकर तेरी रक्षा करें।

ते त्वा रक्षनतु ते त्वा गोपायन्तु तेभ्या नमस्तेभ्यः स्वाहा ॥१४॥
भा॰—(ते) ऊपर कहे पदार्थ या उपरोक्त गुणों के रक्षक पुरुष
( त्वा रचन्तु ) तेरी रचा करें. (ते त्वा गोपायन्तु ) वे तेरी पहरेदारी

करें, (तेम्योः नमः ) उनका आदर करो या उनको अस दो, और ( तेभ्य: स्वाहा ) उनकी उत्तम भादर के वचन कही। जीवेभ्यस्त्वा समुदे वायुरिन्द्री घाता देघातु सविता त्रायमाणः। मा त्वा प्राणो बलै हासुदिसुं तेनु ह्यामसि ॥ १४ ॥

भा०--( धाता ) पालक, पोषक और ( श्रायमाणः ) रहक और ( सविता ) उत्पादक ( वायुः ) सबका शेरक या सर्वे व्यापक ( इन्द्रः ) परम ऐइवर्यवान् परमाश्मा (त्वा ) तुझको (जीवेश्यः ) अन्य तेरे आश्रय पर जीने वाले प्राणियों के दिये और (समुदे) सबके साथ भानन्द प्रसञ्च रहने के लिए ( त्वा दधातु ) तेरा पोषण करे । (प्राणः) प्राण और (बलम्) बल (खा) तुझे (मा हासीत्) न छोड़ें। (ते असुम् ) तेरे प्राण भीर बळको हम ( अनु ) अनुकूळ रूप से ( ह्वया-मित ) युकाते हैं।

मा त्वा जुम्मः संहंनुमी तमी विदुन्मा जिह्ना बहिं: प्रमुयुः कथा स्याः।

उत् त्वादित्या वस्वो भर्नत्दिन्दाग्नी स्वस्त्ये ॥ १६ ॥

भा०-(त्वा ) तुझे (जम्भः ) अंगों को जकदने वासा, (सं-हनुः ) जवादों को पकदने वाला रोग ( मा विदत् ) कभी न पकदे और (तमः) आंखों के आगे अंधेरा सा छा देने वाला दिरोरोग या तमक रोग भी तुझे न पकड़े, और (जिह्ना) जीभ भी कभी तुझे रोग में न आ पक दे। तू ( बहिं: ) सदा वृद्धिशील रह कर ( कथा ) किसी प्रकार (प्रमयुः) मरणोन्मुख (स्याः) हो सकता है ? (स्वा) तुझ को ( आदित्याः ) ज्ञानयोगी, बालब्रह्मचारी, ( वसवः ) वसु ब्रह्मचारी श्रीर (इन्द्राग्नी ) राजा और आचार्य ये (स्वस्तये ) कृष्याण के छिए ( उद् भरन्तु ) मृत्यु से उन्नति के पथ पर ले जावें।

उत् त्वा द्यौरुत् पृथिन्युत् प्रजापतिरम्भीत्। उत् त्वा मृत्योरोषधयः सोमराक्षीरपीपरन्॥१७॥

भा०—( द्यौः ) यह महान् आकाश या सूर्य ( त्वा ) तुझ को ( मृत्योः ) मृत्यु से ( उद् अप्रभीत् ) कपर उठाये रहे, बचावे । ( पृथिवी उत् अप्रभीत् ) यह पृथिवी तुभे मृत्यु से बचावे । (प्रजापितः) प्रजा का स्वामी परमेश्वर ( त्वा उत अप्रभीत् ) तुझ को बचावे । श्रीर ( श्रोषधयः ) ये श्रोपिवयां ( सोमराङ्गीः ) जिनका राजा सोम है अर्थात् जिनमें सबसे अधिक गुणकारी ओषधि सोमज्ञता है, वे ( त्वा-मृत्योः ) तुझ को मृत्यु से ( उत् अपीपरन् ) ऊपर उठावें, बचावें ।

ख्यं देवा <u>इ</u>हैवास्त्<u>व</u>यं मामुर्श्र गादितः। इमं सहस्रवीर्येण मृत्योरत् पारयामिस ॥ १८॥

मा०—हे (देवाः) विद्वान पुरुषो ! (अयम्) यह पुरुष (इह एव अस्तु) इस देह में ही पूर्ण आयु तक रहे । (इतः) इस देह को होड़कर वह (अयुत्र) दूसरे लोक में (मा गात्) शतवर्ष के पूर्व न जावे । इम विद्वान लोग (सहस्र-वीर्येण) हजारों उपायों से, अपिसित सामर्थ्यपद वित्रियों से, बलयुक्त, सहनशील, वीर्यरक्षा ब्रह्मचर्य के उपाय से इस पुरुष को (मृत्योः) मृत्यु से (उत् पारयामिस ) ऊंचा उठावें, मृत्यु से बचावें।

सहस्रं सहस्वद् इति निस्क्रम्।

उत् त्वा मृत्योरपीपर् सं धंमन्तु वद्योधसः।

मा त्वां व्यस्तकेश्योः मा त्वांघरुदी रूद्न् ॥ १६॥

भाठ—हे पुरुष ! मैं विद्वान् या ईश्वर (मृत्योः) मृत्यु के पास
से (खा) तुम्नको (उत् अपीपरम्) उत्पर करता हूँ। (वयोधसः)

अञ्च, आयुका धारण और प्रदान करने वाले लोग तुझको पुष्ट करें। (ब्यस्त-केइयः) स्त्रियं बाला स्त्रोला २ कर तेरे लिए (मारुदन्) न रोया करें, श्रोर (अध-रुदः) बुरी तरह से रोने वासे बन्धुजन भी (त्या) तेरे छिये (मा रुदन्) न रोवें। अर्थात तू पूर्ण आयु हो कर वृद्ध दशा में शरीर छोड़। इससे किसी के विलाप-दुःस का तू कारण न होगा ।

> आद्दं ध्रिमविदं त्वा पुनरागाः पुनर्णवः । सर्वीङ्ग सर्वे ते चतुः सर्वमायुश्च तेविदम् ॥ २०॥ 双ロ १० | १६१ | そ 18

भा० — हे पुरुष ! जीव! ( आ अहार्षम् ) में परमेश्वर तुझ को इस शरीर में प्राप्त कराता हूँ। और (त्वा अविदम्) तुझको स्वयं लिए रहता हूँ <mark>या तेरी खबर रखता हूँ। त् इस शरीर में (पुनः आगाः)</mark> खार २ आता है। और (पुनः नवः) पुनः २ नया डोता है। हे ( सर्वाङ्ग ) समस्त अंगों से युक्त पुरुष ! ( ते ) तेरी ( सर्वंम् ) समस्त ( आयुः च ) आयु ( ते ) तुझे ( अविदम् ) प्राप्त कराता हूं । ईश्वस हमें इस देह में लाता हमारी खबर रखता है, जीवन के योग्य सब पदार्थ देता है, इम सदा नये होकर उत्पन्न होते हैं और शरीर को भी प्रति-दिन वह नया बनाये रखता है, हमें इन्द्रियं ज्ञान प्राप्त करने के लिए देता है और वह दीर्घ जीवन का प्रदान करता है।

ब्यवात ते ज्योतिरभूदप त्वत् तभी अकमीत्। अपु त्वन्मृत्युं निक्षीतिमपु यक्ष्मं नि द्ध्मिस ॥ २१॥ (२) भा०-(ते) तेरे लिये (ज्योतिः) जीवन का प्रकाश प्रति दिन

२०-( प्र० ) 'आहार्षत्वाविदं त्वा पुनरागाः पुनर्नवः' इति ६० ।

सूर्यं रूप से और आत्मा में ज्ञान रूप से (ज्यवात्) विशेष रूपसे प्रकट होता हुआ (अभूत्) आता है। धौर (त्वत्) तुझ से (तमः) जन्मकार और सत्यु (अप अक्रमीत्) दूर हो जाता है। धौर इम भी (त्वत्) तुझ से (निर्द्धतिम् मृत्युम्) पाप और पाप से होने वाली निःशेष दुःखकारी मत्यु को (अप निदध्मसि) दूर करते हैं और (यक्षम्) यक्ष्म नामक तपेदिक रोग को भी (अप निदध्मसि) दूर करते हैं और करते हैं।

# [ २ ] दीर्घ भीवन का उपदेश।

निक्का ऋषिः । बायुर्वेवता । १, २, ७ भुरिजः । ३, २६ आस्तार पंक्तिः, ४। भ्रम्तार पंक्तिः, ६,१५ पथ्या पंक्तिः । ⊏ पुरस्ताज्ज्योतिष्मती जगतीः। ६ पञ्चपदा जगती । ११ विष्टारपंक्तिः। १२,२२,२८ पुरस्ताद् बृहत्यः । १४ ज्यवसाना षट्पदा जगती । १६ उपरिष्टाद् बृहतीः। २१ सतः पंक्तिः। ४,१०,१६-१८,२०,२३-२४,२७ अतुष्टुभः। १७ त्रिपाद् ॥

आ रमस्वेमामुन्तस्य इनुष्टिमचिछद्यमाना जरदेष्टिरस्तु ते । अर्जुं तु आयुः पुनरा भरामि रजस्तमो मोर्प गा मा प्र मेष्टाः ॥१॥

भा० — हे पुरुष ! (इमाम्) इस (अमृतस्य) अमृत, पूर्ण १०० वर्ष की आयु के (इनुष्टिम्) भोग प्राप्त करने का (आरभस्व), उद्योग कर। (ते) तेरी (जरदृष्टः) जरा अवस्था तक की जीवन-यात्रा, श्रीर जीवन पर्यन्त उपभोग करने के निमित्त अज आदि सामग्री सदा (अन्छिद्यमाना) विना विच्छेद के निरन्तर जुटी (अस्तु) रहे। (ते) तेरे (असुम्) असु, प्राण को और (आयुः) दीर्घ

१. रनुष्टिः, रनुसु भदने आदान इत्येके ।

जीवन को (पुनः) फिर (भा भरामि) प्रदान करता हूं। हे पुरुष !
तू (रजः तमः) राजस और तामस भोगों और विलासों में (मा
उप गाः) मत जा और इस प्रकार (मा प्र मेहाः) तू मत्यु को प्राप्त न हो । अर्थात् सात्विक वृत्ति से जीवन निर्वाह करने से दीर्घजीवन प्राप्त होता है।

जीवेतां ज्योतिरभ्येद्यर्वाङा त्वी हरामि शतशारदाय । अवुमुखन मृत्युपाशानशस्ति द्राधीय आर्युः प्रतरं ते द्धामि ॥२॥

भा०—हे पुरुष ! तू (जीवताम् ) प्राण धारण करने वाले, जीते जागते लोगों की (उयोति: ) ज्योति, प्रकाश या कान्ति को (अवं क्) साक्षात् (अभि=एहि ) प्राप्त कर । (त्वा ) तुझको में ईश्वर (शत शारदाय) सौ वर्ष की आयु भोगने के बिये इस जीवलोक में (आ-हरामि ) जाता हूं। श्रीर (मृत्यु-पाशान् ) मृत्यु के बन्धनों को शौर (अशस्तिम् ) निन्दाजनक अपकीर्ति या अपशंसनीय निन्दनीय गति को (अव-मुन्चन् ) दूर करता हुआ (ते ) तुझे (प्र-तरं) उत्कृष्ट, (द्राधीयः) दीर्घ (आयुः ) आयु (दधामि ) प्रदान करता हूं।

वातात् ते शाणमंविदं सुर्याश्चक्षुरहं तव। यत् ते मन्स्त्वंशि तद् धारयामि सं वित्स्वाह्यवेदं जिह्नयालेपन॥३

भा॰— ते ) तेरे लिये (प्राणम्) प्राण को हे पुरुष ! में (वातात्) इस वायु से (अविदम्) उत्पन्न करता हूं। भौर (अइम्) में प्रजापति (तव) तेरी (चक्षुः) दर्शनशक्ति को (सूर्यात्) सूर्य से उत्पन्न करता हूं। भौर (यत्) जो (ते) तेरे (मनः) संकल्प—कारी अन्तः करण है उसको (त्विय) तेरे भीतर (धारयामि) स्थापित करता हूं। (अंगैः) अपने सब अंगों, इन्द्रियों या ज्ञानिन्द्रियों से (संवित्स्व) मली प्रकार ज्ञान कर और (जिह्न्या) जीभ या वाणी से

( आछपन् ) स्पष्ट वाणी का उच्चारण करता हुआ ( वद ) बोल । प्राणेन त्वा द्विपदां चतुंष्पदाम्पिनांमिच जातम्भि सं धमामि । नर्मस्ते मृत्यो चक्षुंचे नर्मः प्राणायं तेकरम् ॥ ४॥

भारः—हे पुरुष ! जीवात्मन् ! ( अग्निम् हव ) जिस प्रकार आग को फूँक छगा कर या वायु द्वारा पंछे से जिया छिया जाता है, उसी प्रकार ( द्विपदाम् ) दोगाये सनुष्य-शरीर और पिन-शरीरों में और ( चतुष्पदाम् ) चौपायों में ( जातम् ) उत्पन्न होकर शरीर धारण किये हुए तुझको में ईश्वर ( प्राणेन ) प्राण द्वारा ( अभि सं धमामि ) स्वयं प्रत्यक्षरूप में चैतन्य किये रहता हूँ । उत्तर में जीव कहता है । हे भगवन् ! ( मृत्यो ) सब प्राणियों को देह से पृथक् करने वाले मृत्यो ! ( ते चक्षुवे ) तेरे प्रदान किये चक्षु आदि इन्द्रिय साधनों के जिये ( नमः ) उनका मोग्य विषय और ( ते प्राणाय ) तेरे दिये प्राण के जिये भी में ( नमः ) अन्न ( अकरम् ) उत्पन्न करूँ । अशनाया वै मृत्युः । मूख मृत्यु है ।

थ्यं जीवतु मा मृत्में समीरयामासि।

कुणोर्म्यस्मै भेषुजं मृत्ये। मा पुरुषं वधीः॥ १ ॥

भाक—( अयम् ) यह पुरुष ( जीवतु ) जीवें, सदा जीवें, ( मामृत ) कभी न मरे । हम विद्वान्गण इसको ( सम् ईरयामिस )
उत्तम रीति से जीवन गति प्रदान करते हैं। में ( अस्म ) इस पुरुष
के जिये ( भेषजं कुगोमि ) सब दुःख दूर करने का उपाय करता हूं।
हे ( मृत्यो ) मौत! तू ( पुरुषम् ) पुरुष को ( मा वधीः ) मत मार।
उत्तम रूप से प्राणशक्ति को प्रेरित करने से श्रीर रोग की तुरन्त चिकिदसा कर छेने से शारीर मृत्यु के भय से बच जाता है।

जीवलां नेघारिषां जीवन्तीमोपधीमृहम् । जायमाणां सहमानां सहस्वतीसिह हुन्समा अरिएनातये ॥६॥

भा०—( अहम् ) मैं परमेश्वर ( अस्मै ) इस पुरुष के लिये ( जीवलाम् ) जीवनप्रद, प्राणपद ( नघारिषाम् ) कभी प्राण पर आघात न करने वाली ( जीवन्तीम् ) जीवन्ती नामक श्रोपिष को, ( जायमाणाम् ) श्रायमाणा नामक भोषिष को श्रोर ( सहस्वतीम् ) सब रोगों के आक्रमणों को दवाने वाली ( सहमानाम् ) बलवती, रोगनाशक थापनाशक ओपिष या सहदेवी ओपिष को ( अरिष्टतातये ) नीरोग होने के लिये ( हुवे ) जीवों को प्रदान करता हूँ।

अधि बृद्धि मा रेमथाः सृजेमं तब्वैव सन्त्सवैद्वाया <u>इ</u>हास्तु । भवाशवैो मृडतुं शर्मे यच्छतमणुसिष्यं दुरितं श्रत्तुमार्युः ॥ ७॥

भा०—हे मृत्यु! संसार के सहारे करने वाले प्रभो! (अधि ब्रूहि) तु इस जीव को दीर्घ जीवन प्राप्त करने का उपदेश कर। (मा रमधा:) इसको मार मत। (इम सृज) इस पुरुष को उत्पन्न कर, रच और आगे बढ़ा। यह पुरुष (तव एव) तेरा ही (सन्) होकर (इह) इस जोक में (सब-हाया:) समस्त जीवन के शतवर्ष पर्यन्त (अस्तु) रहे। (भवाशवों) हे भव और श्चावं! सवींत्यादक और सर्वितिनाशक शक्तियो! तुम दोनों अपने २ अवसर पर इस जीव को (मृदतम्) सुखी करो और (शर्म यच्छतम्) सुखमय कच्याण प्रदान करो। इस पुरुष के (दुरितम्) हुष्कर्म, पाप, दुष्ट आचरण को (अपसिध्य) दूर करके (आयु: धत्तम्) दीर्घ जीवन प्रदान करो।

उत्पत्ति काल में जीव में दुश्चेष्टाओं को दूर करने और वार्धक काल में तपस्या करने से भी दीर्घ जीवन प्राप्त होता और जीवन में

७-'सं । सर्वहाया' इति सायणाभिमतः पदच्छेदः ।

सुख होता है। नहीं तो बाल्यकाल के कुक्षंग और वार्धंक काल की भोगतृष्णा ही जीवन को रोगमय धीर जीर्ण कर देती है।

श्रुस्मै मृत्यो अधि बृद्योमं देयस्वोदितो यमेतु ।

<mark>अरिष्टः सर्वीङ्गः सुश्रुज्जरसी शतहायन आत्मना सुर्जनश्जुताम्॥८</mark>

भा०—हे (मृत्यो ) मृत्यु रूप प्रभो ! (अस्मै ) इस जीव को (अधि बृहि) त् उपदेश कर ! (इमम् ) इस पुरुष का (दयस्व ) पालन कर । (उदितः ) दुःखों से ऊपर उठ कर, अभ्युद्य को प्राप्त करके (अयम् ) यह पुरुष (एतु ) जीवनपथ में आवे । भीर (अरिष्टः ) किसी प्रकार भी पीहित न होकर, (सर्वाङ्गः ) सक मंगों से पूर्ण, इष्ट पुष्ट (सुश्रुत् ) उत्तम अवण शक्ति से युक्त रह कर (जरसा ) बुदापे में (शत-हायनः ) सो वर्ष पूर्ण करके (आत्मना ) अपने देह से (सुजम् ) अपने भोग्य, कर्म फल्ल का (अइजुताम् ) भोग करे।

देवानी हेतिः परिंत्वा वृणमतु पारयामि त्वा रर्जस् उत् त्वा मृत्योरंपीपरम्।

आराद्धींन कञ्यादै निक्ह जीवातवे ते परिधि दंघामि ॥ है है

भा०—(देवानाम्) दिग्य पदार्थं अप्ति, वायु, विद्युत्, वर्षा, उटका आदि पदार्थों का खीर राष्ट्र के शासक, विद्वान् और शक्तिशाली अधिकारी पुरुषों का (हेति:) आधातकारी शक्त या द्रव्ह (त्वा) तुभे (परिवृणक्तु) आधात न करे, अपने आधात से बचाबे रखे। में (त्वा) तुझ जीव को (रजसः) राजस प्रकोभनों से (पारवामि) पार करता हूं। (फन्यादम्) मांस खाने वाले पशु को और प्राणना- शक् (अग्निम्) अग्नि को अथवा (कन्यादम् अग्निम्) नर शरीर के मांस को स्वीकार करने वाले श्वामिन को (आरात्) दूर (निरुद्ध्य)

करता हूं। और (ते) तेरे (जीवातवे) जीवन के लिये (परिधिम्) उत्तम सुरक्षा ( द्धामि ) स्थापना करता हूं ।

यंत् ते नियान रजुसं मृत्यी अनवष्टध्यम् ।

पुथ हुमं तस्माद् रक्षन्ते। ब्रह्मास्मै वर्म कण्मासि॥ १०॥

भा०-है ( मृत्यो ) मृत्यो ! आत्मा को शरीर से पृथक् करने हारे तमःस्वरूपं मृत्यो ! (यत्) जो (ते) तेरा (अनवधर्ष्यम्) असहा और अजेष (रजसं=राजसम्) रजो गुण का बना हुआ (निया-नम् ) नीचे जाने का मार्ग है, (तस्मात्) उस (पकः) मार्ग से ( रक्षन्तः ) इस जीव की रक्षा करते हुए इम ( ब्रह्म ) ब्रह्मज्ञान या वेदोपदिष्ट ज्ञान को ( अस्मै ) इस जीव की रक्षा के लिये ( वर्म ) आवरणकारी कवच ( कुएमसि ) करें। राजस कार्य और विचार मनुष्य को नीचे गिराते हैं। वे मौत की तरफ छ जाते हैं, उनसे वचने के ितिये सात्त्विक मार्ग, वेदोपदिष्ट ब्रह्मज्ञान एक भारी कवच है।

कृणोिम ते प्राणापाना जुरां मृत्युं द्वीर्घमायुः स्वृस्ति । बुवस्वतेन प्रहितान् यमदूतांइच्रतोपं संघामि सर्वीन् ॥११॥

भा०-( ते प्राणापानी ) हे पुरुष ! तेरे प्राण और अपान, भीतर से बाहर और बाहर से भीतर चलने वाले स्वासों को (कृणोमि) उचित रूप से सुधार देता हूँ। भीर इस प्रकार ( जराम् ) बुढ़ापे और (मृत्युम् ) मौत दोनों को (अपसेधामि ) दूर कर देता हूं । इस प्रकार (दीर्धम् ) दीर्ध ( आयुः ) जीवन ( स्वस्ति ) तेरे किये कल्या-णकारी, सुखजनक और अविनाशी हो। इसी प्राण धौर अपान की उचित गति से ( वैवस्वतेन ) विवस्वान् सूर्य से उत्पन्न काल के ( प्रहि-तान् ) भेजे ( चरतः ) निरन्तर गतिशील, परिवर्त्तनशील (यम-दूतानि) यम के दूत रूप काल के खण्ड, दिन, मास, पक्ष, ऋतु वर्ष आदि (सर्वान्) सब को (अप सेधामि) जीवन दिनाश करने के कार्य से दूर करता हूं।

भारादरांति निक्रीति परो ब्राहि कव्यादेः पिशाचान्। रक्षो यत् सर्वे दुर्भूतं तत् तमे इवापे हन्मसि॥ १२॥

भा०—(तमः इव) जिस प्रकार प्रकाश द्वारा अन्धकार दूर कर दिया जाता है उसी प्रकार इम (निर्मातिम्) अविद्यासय पाप की प्रवृत्ति को, (अरातिम्) दान न देने वाली, कंजूसी, छपणता को, (ग्राहिम्) हाथ पर जकद देने वाली अथवा सब की सुख सम्पत् चाट जाने वाली जोभवृत्ति को, (कज्यादः) मांसाहारी जनतुष्ठों को, खौर (पिशाचान्) घृणित शव मांस के खाने वाले पिशाचों को, धौर (रक्षः) धर्म कार्य से परे हटाये रखने वाले, विप्रकारी पुरुषों को, और (यत्) जो कुछ भी (दुर्भृतम्) दुष्ट या दुःखकारी पदार्थ है (तत्) उस सब को (परः) परे (अरात्) दूर ही (अप इन्मास) मार भगार्थ।

असे हैं प्राणम् मृतादायुष्मती वन्वे जातवेदसः। यथान रिष्यो श्रमृतः सजूरसस्तत्ते कणोमि तर्दु ते समृध्यताम्॥र

भा०—हे पुरुष ! (ते) तेरे (प्राणम्) प्राण को (अग्नेः)
प्रकाशस्त्र हृष्ण ! (ते) तेरे (प्राणम्) प्राण को (अग्नेः)
प्रकाशस्त्र हृष्ण ! (अमृतमय, अमर (आयुष्मतः) दीर्घ आयु
से सम्पन्न (जात-वेदसः) वेद, ज्ञानमथ, सर्वज्ञ प्रभु या सूर्य से
(वन्वे) प्राप्त करता हूं। (यथा) जिससे तू भी (अमृतः) अमृतमय होकर (न रिष्याः) विनाश को प्राप्त न हो। (सजूः असः)
तू उस अमृतमय के साथ प्रेम करता रह। (तत्) उस परमपद का
(ते) तेरा ब्रह्मज्ञान तेरे लिये (समृध्यताम्) समृद्धिकारक, सर्वभक्षप्रद हो।

शिवे ते स्तां चार्यपृथिया असंतापे आधिया। दो ते सर्थ त्रा तंपतु दो घाती कातु ते हुदै। शिवा अभि क्षरम्तु त्वापी दिस्याः पर्यस्वतीः ॥ १४॥

भा०—हे पुरुष (ते) तेरे लिखे (बाबाएिधवी ) घो और पृथिकी, (अभिश्रिषो ) सब सरफ से श्री भागमाल बा सब तरफ से आश्रय हें जेवाली; (असरतापे ) संशाप बलेख से रहिल; सुखकारी, (शिवे) सुर्ग (शम्) करवाण, सुखकारी हो । हे पुरुष ! (ते) तेरे लिखे (सुर्ग!) सुर्ग (शम्) करवाण, सुखकारी हे पुरुष ! (ते) तेरे लिखे (सुर्ग!) सुर्ग (शम्) करवाण, सुखकारी हे पुरुष ते अनुकृत्र (वातः ) वायु भी (अम्) करवाण और सुखकारी होकर (वातः) बहुं। (शिवाः ) सुम, सुखकारी, (दिख्याः) आकाश से उत्पन्न, दिंख्य, गुणकारी, (प्रस्वतीः ) पुष्टिकारक अन्ते से समृद्ध (आपः) वची की जलधाराएँ (त्याः) तेरे देश के प्रति (अभिश्ररण्त) सब और से आवे मूमि पर पहं और भूमियों को सीचे।

शिवास्ते सन्त्वरेषेघयु उत्त्वीहाषुमधरस्या उत्तरां रुथिवीम्भि। तर्व त्वादित्यी रक्षतां सूर्याचन्द्रमसांबुगा॥ १४॥

भा १ — (ते ) तेरे लिखे (कोपधयः) कोपियां (शिवाः) कत्याणकारी (सन्तु ) हों। में तुझ रोगी एवं अस्वस्थ पुरुष को स्व-स्थ और रोग रहित करने के सियं (अधराषाः) नीचीं और हीनंगुः णवाली भामि से (उत्तरां पृथिवीम् अभिः) उत्कृष्ट गुणवाली, ऊँची, स्वच्छ वाय से पूर्ण पर्वत की भृमि में (उत्त अहार्पम्) ऊपर ले जाऊं। (तत्र ) वहां (सूर्याचन्द्रमसी ) सूर्य और चन्द्रमा दोनों (आदिस्यो ) अकाशमय पुन्त, अदिति अखण्ड सामर्थ्यवान् शक्ति के पुज (उभी ) दोनों ही (रवा) तेरी (रक्षताम् ) रक्षा करें। तेरे जीवन को हीर्य

करें। ओपिध का सेवन भीर उंचे स्थल पर सूर्य भीर चन्द्र के प्रकाश का सेवन दीर्घ जीवन का कारण है।

यत् ते वास्रः परिधानं यां नीविं ईशुषे त्वम् । शिवं ते तुन्वेर्द्वतत् क्रीण्मः संस्पर्शेईश्णमस्तु ते ॥ १६ ॥

भा० — हे पुरुप! (यत् ते) जो तेरा (परिधानम्) शरीर को ढांपने का ऊपरी (वासः) वक्ष है और (याम्) जिसको तू (नीविम्) शरीर के कटिभाग में धोती या पाजामा या जंगोटी (कृणुपे) बना कर तेड़ लगा लेता है (तत्) उस वस्त्र को भी इम (ते तन्वे) तेरे शरीर के लिये (शिवम्) सुखकारी, कल्याणकारी (कृपमः) करें! जिससे वह वस्त्र (ते) तेरे लिये (संस्पर्शे) स्पर्श में (अटूच्णम्) रूखा और कठोर, क्लेशकारी न (अस्तु) हो, प्रत्युत सुखकारी, कोमल हो जो शरीर में न चुमे।

यत् जुरेणं मुर्चर्षता सु तेजसा वष्ता वर्षसि केशस्मश्रु । शुभं मुख़ं मा न आयुः प्र मीषीः ॥ १७ ॥

भाव—हे पुरुष ! तुम लोग (सु-तेजसा) खूब चमकते, तेज धार बाले तीक्षण (क्षुरेण) छुत से (मर्चयत) वालों को साफ करा हो, क्षीर कर्म करा हो। हे नापित पुरुष ! तू (चसा) केशों को काटनेवाला नाई होकर (केशक्मश्रु) शिर के बालों और मुख पर के मूँछ आदि बालों को भी (चपिस) मुंह डाल। हे पुरुष ! (तव) तेरा (मुखम) मुख (शुभम्) सुन्दर, शोभायुक्त हो। इस अवसर पर हे नापित! त (नः) हमारे (आयुः) जीवन का (मा) मत (प्रमोषीः) नाश कर। अर्थात् हे लोगो ! तीक्ष्ण धार वाले छुरे से बाल बनवाशो, सिर के और मुख के बाल साफ कराश्रो, सुन्दर मुख से रहो. परन्तु नाई असावधानी से किसी के प्राण न ले, उस्तरे निर्विष हों और उनका सावधानी से प्रयोग करे। शिवौ ते स्तां ब्रीहिययाचेवलासावदोमधी । एतौ यक्ष्मं वि बांधेते एतौ मुंखतो अहंसः ॥ १८॥

भा०—हे पुरुष ! (बीहियवी) धान्य और जी दोनों (ते) तेरे जिये (शिवी) शिव, कस्याणकारी, सुखकारी (स्ताम्) हों ! ये दोनों तेरे (अबलासी) बल के विनाशक या कफ़कारी न हों और वे दोनों (अदीमधी) खाने में सुखकारी. मधुर प्रतीत हों। (एती) ये दोनों (यहमम्) राजयहमा और अन्य रोगों का (वि बाधेते) नाना प्रकार से नाश करें. (एती) ये दोनों (अहसः) मानस और शरीर के पाप और पीड़ाओं से भी पुरुष को (मुखतः) छुड़ाते हैं।

यद्दनासि यत् पिषसि धान्यं कृष्याः पर्यः । यद्दार्थे धर्दनाथं सर्वे ते अर्चमिष्टिषं रुणोमि॥ १६॥

भा०—हे पुरुष ! तू ( यत् ) जिस ( धान्यम् ) धान्य, अज को ( कृत्याः ) कृषि, खेती से उत्पन्न करके ( अइनासि ) खाता है और (यत् ) जिस पृष्टिकारक दूध और जल को (पिवसि) पान करता है और ( यत् ) जो पदार्थ भी ( आधम् ) खाने योग्य है और ( यद अनाधम् ) जो पदार्थ खाने योग्य नहीं है अर्थात् पीने आदि के योग्य हैं उस ( सर्वम् ) सब ( अजम् ) अज को ( ते ) तेरे लिए (अविष कृणोमि) विष रहित करता हूं।

अक्षे च त्वा रात्रये चोभाभ्यां परि दश्चसि । अरायभ्यो जिघ्दसभ्य इमं मे परि रक्षत ॥ २०॥

भा०—हे पुरुष ! (त्वा) तुझे (अहे) दिन के समय और (रात्रये च) रात्रि के समय (उभाभ्याम्) दोनों के सुखपूर्वक उपभोग के छिये (परि दश्चीस) हम स्वतन्त्रता देते हैं। और हे

विद्वान् पुरुषो ! आप लोग (में) मेरे (इसस्) इस शरीर और धन की (अरायेभ्यः) निधन और (जियत्सुभ्यः) सुन्हको से (परि रक्षत) रक्षा करो ।

पत्येक व्यक्ति की दिन और रात विचरने की स्वतम्यता है। और राजकर्मचारी लोग प्रजाजन की 'अराय' अर्थात् निर्धन, दिना सम्पत्ति के जरायमनेशा डाकुमों से ओर जियस्सु अर्थात् दृपरों को खा जाने वाले हिसक जम्तुओं से रक्षा करें।

शतं तेयतं हायनान हेयुगे ब्राणि चरवारि क्यमः । इन्द्राग्ने विश्वे देवास्तेनं मन्यत्तामहेणीयमानाः॥ २३ ॥

भा०—हे पुरुष ! (ते ) तेर व्यवहार के लिखे (वार्त हायमान ) सी वर्षी, ( अयुत हायमान ) एक सहस्र वर्षी का ओर (हे युरो) वो युग ( श्रीण चरवारि ) तीन युग और चार युगों का विस्तार ( कृष्मः ) यतलाते हैं। ( इन्द्राप्ती ) राज्याविकारी तथा ज्ञानी और ( विश्वे देवाः ) समस्त विद्वान लोग ( अहणीयमानाः ) विना संकोश के (ते ) तेरे इस व्यवहार को ( अनु मन्यन्ताम् ) श्वीकार करें।

शर्वे त्वा हेम्रतार्थ वस्तार्थ श्रीप्माय परि दश्चास । वर्षाण तुभ्य स्थानाचि थेषु वर्धन्त ओप्रवीर ॥ २३ ॥

भा० — हे पुरुष ! हम ( शरदे ) शरद, ( हमन्ताय ) हमन्त, ( वमन्ताय ) वसन्त, और ( अधिमाय ) प्रीक्षम ऋतुके द्वपभाग के लिय ( स्वा ) तुझको ( परि द्यासि ) सम प्रकार से स्वतन्त्र, करते हैं। और ( यप्त ) जिन कालों में ( शोषपीः ) शोपपियां ( वर्धन्ते ) बढ़ती हैं सर्वत्र हरियाली ही हियाली छा जाती है वे ( वर्षाणि ) वर्षा के काला भी ( तुभ्यम् ) तेरे लिय ( स्योनानि ) सुसकारी हों।

मृत्युरीशे द्विपदी मृत्युरीश चतुष्पदाम्। तस्मात् त्वां मुक्योगीपेतेरुद्भरामि स मा विभेः ॥ २३ ॥

भाव-(मृत्युः) मृत्यु (हिपदाम् ) दुपार्थी पर् भी (ईशे ) बलशाली है और ( मृत्यु: ) मृत्यु ( चतुष्पद्दाम् ईशे ) चौपायाँ पर भी बलशाली है, उन पर भी वह शासन करता है। इसकिय है पुरुष ! (गोपतें: ) पशुचीं के घीर उनके समान भयातर अज्ञानी प्राणियों के स्वामी (तस्मात्) उस ( ख्योः ) ख्रु से में ( त्वा ) तुझे ( उद्-भरामि ) जपर उठाता हूं। (सं: ) वह ते ज्ञानवान् होकर स्थ्य से (मा विभे: ) मेत हरे ।

सीडरिष्ट ने मेरिष्यास ने मेरिष्यास मा विभेः। न वै तेत्रे भ्रियन्तुं नी यन्त्यश्रमं तमें ॥ देश ॥

भाव-हे ( अरिष्ट ) हिंसा से मुक्त अविनाशी आरमन् ! पुरुष ! (सः) वह, तु इस करीर से सर्वथा पृथक्, चैत्न्य आत्मा है । तु (न मिरिष्यसि) कभी नहीं मरेगा। (न मिरिष्यसि) त निश्चय से कभी नहीं मरेगा । अतः (मा विभेः ) ते भय मत कर । (तम्र ) उस परम पद चतन्य रूप में प्राप्त होकर ज्ञानी मुक्त पुरुष ( न वै ख्रियन्ते ) निश्चय से नहीं मरते ( नो ) और न ( अधम तमः ) अधम, नीचे के अन्धकारमय नरक खींक को ही ( येन्ति ) जाते हैं।

सबों वे तर्त्र जीवति गौरई । पुरुषः पुरुषः ये बेद ब्रह्म कियन्त परिधिजीवनाय कम् ॥ २४ ॥

भा०—(यत्र) जिस देश श्रीर जिस काल में (इदम्) यह ( बहा ) वेदज्ञान ( जीवनाय ) जीवन की रक्षा के लिय ( परिधि: ) शकोट या दुर्ग के समिति (क्रियते) बेना खिया जाता है (तेत्र)

वहां (वं) निश्चय से (गीः अश्वः पुरुषः पद्यः) गी. अश्वः, मनुष्य और पद्य सब जीव (जीवित) जीते रहते हैं। क्योंकि वेद में इन सब के जीवन के उपायों का वर्णन है।

परि त्वा पातु समानेभ्योभिचारात् सर्वन्धुभ्यः। अमेचिभैचामृतोतिजीवो मा ने हासिषुरसेवः शरीरम्॥ २६॥

भा०—हे पुरुष ! पूर्व मन्त्र में कहा हुआ वेदलानमय हुर्ग, (त्वा)
तेरी (समानेस्यः) तेरे समान बल, विद्या और आयु वाले पुरुषों
से होने वाले ग्रीर (सबन्धुस्यः) साथ रहने वाले वन्धुजनों की ओर
से होने वाले (अमि-चारात्) आक्रमण से (पिर पातु) रक्षा करें।
तु(अमिन्नः) कभी न मरनेवाला, अविनाशी और (अमृतः) श्रमृत,
अमर जीवात्मा है, तु(अतिजीवः) अन्य सामान्य जीवों की दशा
को अपने ज्ञानबल से पार कर लेता है, अतः (ते शरीरम्) तेरे शरीर
को (असवः) प्राण (मा.हासिधुः) कभी परित्याग न करें।

ये मृत्यव एक्षेशतं या नाष्ट्रा श्रीतनार्याः । मुञ्जलु तस्मात् त्वां देवा अग्नेवैश्वांनरादधि ॥ २७ ॥

भा०—(ये) जो (एक-शतम्) एक सौ एक (मृत्यवः) मृत्युएं हैं श्रीर (याः) जो (अति-तार्थाः) पार करने योग्य (नाष्ट्राः) नाशकारिणी अविद्या ग्रन्थियां हैं, (वैश्वानरात्) समस्त जीवों के भीतर व्यापक (अप्रेः) प्रकाशमय प्रभु के (अधि) बलपर या उसकी तरफसे प्रति-निधि होकर, (देवाः) ज्ञानी पुरुष (त्याम्) तुझे (तस्मात्) उनसे (सुब्चन्तु) छुकार्वे।

अग्नेः दारीरमसि पारिष्युष्णु रक्षोद्वासि सपत्नुद्वा । अथौ अमीव्चातनः पूतुरुनोर्म भेषजम् ॥ २८॥ [४] भाक-हे आत्मन् ! पुरुष ! तू स्वयं (अग्नेः) उस ज्ञानमय आत्मा का (शरीरम् असि) शरीर है। तू स्वयं (पारयिष्णु) इस क्लेशमय ससार के पार करने में समर्थ, (रक्षोहा) समस्त विद्नों और विद्नकारी दुष्टों का नाशक श्रीर (सपत्कहा) शत्रुओं का नाशक (असि) है (अथो) और तू (अमीव-चातनः) समस्त रोगों, क्लेशों का नाशक है। तू ही (पृतु-हुः) इस शरीररूप चृक्ष को सदा पवित्र करने वाला (भेषजम्) सब भव रोगों का परम औषध है।

ब्रह्म के विषय में—( पूतु-दुः ) इस महान् ब्रह्माण्डमय वृक्ष कों प्रवित्र करने वाला है। अथवा 'ऊर्ध्वमूलो अवाक्षाखः एषोऽश्वरयः मनातनः,' इत्यादि प्रतिपादित पवित्र वृक्षस्वरूप ब्रह्म ही भवरोग का प्रमा औषध है।

श क्रि प्रथमोऽनुनाकः ॥[ तत्र द्रे स्के, फ्रोतपञ्चाशहचः ]

#### · (Decelor

## [ ३ ] प्रजों पीडकों का दमन ।

चातन ऋषिः । अभिन्तितः, रक्षीहणस् स्ताम् । १,६,८.१३,१५,१६,१८.२०, २४ जमस्यः ७.१४,१७,२१,१२ भुरिक् १२५ बृहतीगर्भा जगती । २३,२३ अनुष्युर्भो । २६ गायत्री । षट्विश्चे स्ताम् ॥

रत्तोहणं वाजित्यमा जिविमि मित्रं प्रथिष्ट्रेमुपयामि समे । कि शिशाना वृद्धिः कर्तुमिः समिद्धः स नो दिवा स रिषः पातुः नक्तम् ॥ १॥ अ०१०। ८७। १॥

<sup>[</sup>३] १ - ऋस्केंदेऽस्य स्तास्य पायुर्ऋषिः । अग्नी रक्षेत्रा देवता ।

असाव में (वाजितम् ) सलवाम् (रकोहणस्) लाक्षसं, विकावारी
अस्ति के नाताक पुरुष को (आदियामि) श्रीर भी अधिक प्रवत्त करता
हैं। सीत (स्रिथिष्टम्) उस महाम् से भी महान् (पित्रम्) मरण से
असाने वाले अला के पालक, अजाके मित्र वाजा की (पार्म) इस शरण को
(अपयामि) आस् होता हूँ । बह (अग्निः) अग्नि के समान शत्रु का
सामक, परंतप्त, (शिश्लाकः) किरन्तर तीक्षण स्वभाव वा होक्ष्म (अनु-मि:) अपने कर्मी द्वारा (समिद्धः) अदीस, उड्ड्यक, की किमान् होक्ष्म
(स:) वह (न:) इमें (रिपः) हिंसक पुरुष से (दिवा तक्तम्)
हित सीत रात (पातु) रक्षा करें।

अयोहं हों अविषा यातुष्याना नुपं स्पृष्ट जात वेदः समिद्धः। या जिह्नया मूर्यदेवान रभस्य कृत्यादी वृष्टापि धतस्यासन॥३॥

भा० है (जातबेदः) असस्त प्रजाजनों के जानने हारे अधि के समान राजन! सू (सिमेदः) अहकती आग के समान राजम आदि ऐश्वर्य और उसके उचित तेज और सामर्थ्य से प्रदीस होकर (अयोहप्टः) अपनी कोहों की दाकों से अक्ष्रों से सुस्राज्ञित होकर (अर्चिपा) अपने तेज से (अतु-धानान्) प्रजा के पीड़क पृथं दृण्डनीय दुक्षों को ही (उपस्पृत्र) उवाला से जला, (मूर-देवान्र) इन मृद, अल्लानी, विषय भौगों के व्यसनी जोगों या जुआलोर लोगों को (जिल्ल्या) अपनी जिल्ला द्वारा अर्थात् अपने उपदेश वाणो द्वारा भी (भारमस्त ) अपने वल कर और (काव्यादः) स क्लामीस सा जाने वाले, उस प्रकृति के हिंसक पुरुषों पर भी (स्ट्रंट्या) उपदेशास्त की वर्षो कर (आसन् अपियस्त ) उनके मुखों पर पटी बांच अर्थात् से तेरे केसे बन्न में हो कि तेरे विरोध में हुए बोक म सकें।

१. वृष शक्तिबन्धने ( चुरादिः )

सुरें वा:—सारकश्यापासः सहसाः इति सारण १८० भाषी।
सुरेंन श्रीक्षेत दीव्यन्ति परेषां इननाय क्रीइन्ति अथवा मुद्राः कार्याः
कार्यविभागत्विद्धिश्चन्याः सन्तो ये दीव्यन्ति इति सायणोऽथवभाष्ये।
अर्थात् हिंसक राक्षस या विष श्रीषथों से दूसरों को मार के मज़ा
लूटने वाले या कार्याकार्य को न जानकर विवेकरहित होकर जुआ
स्तेजने वाले। श्रीक्रिय के मत में 'Foolish Gods' adorers'
सुर्व देवों के युजने वाले।

सथवा — जो मूड होकर चयसकों में कीड़ा करें वे स्रदेव हैं उनको (जिह्नमा आरमस्य ) जिह्ना के व्यसन हुएन चरा कर । इसी प्रकार कच्यान मांसकोर जन्मुओं के सुस्रपर बांधकर चन्न करें जिससे वे कार न सके।

युभोभयाबिन्तुपं धेहि दंग्द्री हिसा हिलानीबर्द पर च। इतान्तरिक्षे परि याहाने जम्भेः से धेहाभि योद्धानीन ॥ ३ ॥ ४० १० । ४० । ३॥

भा०—हे अमे! राजन्! हे (उभयाविन्) अंच्छे और बुरे, उत्तम और अधम सबकी प्रजा रूप से रक्षा करने हारे राजम् ! तू स्वयं (हिंखः) दुष्टों का हिंसक होकरे (शिकामः) अति सीच्ण स्वभाव हे कर उस दुष्ट पुरुष के (अवरं परं च) नीचे धौर उपर के (उमा) होनों (दंच्यों) दादों को (उपधेष्ठि) अपने वश कर (उत्ते) भौर (अन्तरिक्ष में (परि धाहि) विचरण कर धौर (धानु-धानम्) वीकाकारी दुष्ट पुरुषों को (जरमें।) हमनकारी, पीड़क या उनको फांस लेने वाले उपायों से (अभि संधिष्ठि) प्रदेश कर अपने चश कर।

इःः (प्र ) उन्धेहि दंष्ट्रा (तु०) 'परिपाहि राजन्' इसि ऋं०।

श्चरने त्वर्चं यातुधानस्य भिन्धि हिस्त्राशनिहर्रसा हन्तेनम् । प्र पर्वाणि जातवेदः श्रृणीहि कृष्यात् क्रीविण्णुवि चिनात्वेनम्॥४॥

भा०—हे (असे) असे ! रामुनाशक राजन् ! तू (यातुधानस्य)
प्रजा को पीड़ा देने वाले दुष्ट डाक् पुरुष की (स्वचम्) खाल को
(भिन्धि) शरीर से कटवा र कर ख़िलवा दे । (हिंसाशिनः) उसको
सार डालने वाली विद्युत् (हरसा) प्राण हरण करने वाले धवकों से
( एनं हन्तु) उसको मार डालं। और उसके (पवाणि) पोरू र को
है (जातवेदः। प्रज्ञावान् राजन्! (श्रुणीहि) कटवा डालं। भोर
कविष्णुः) मांस कर भूखा (फ्रव्यात्) मांसाहारी जन्तु (एनम्)
इष्ट पुरुष को (विचिनोतु) नाना प्रकार से नोच र कर खा जाय।

प्रजापी हकों को राजा विचित्र दण्ड दे जैसे—उसकी खाल छिछवा दे, बिजली के धक्कों में मरवा दे, पोरू२ कटवादे या भृखे दोर चीतों से फड़वा दे। जिससे उसको अपने किये अत्याचारों का प्रतिफल मिले और अपने से पीड़ितों के कट्टों का भी उसे ज्ञान हो।

यत्रेदानीं पद्यसि जातवेद्दस्तिष्टंन्तमग्न उत वा चर्रन्तम् । उतान्तरिक्षे पर्तन्तं यातुधानं तमस्तां विध्य दावां दिशानः॥१॥

翌9 20 1 = 9 | € ||

भाव-हे (जातवेदः ) विद्वत् ! राजन् ! (यत्र इदानीम् ) जहां कहीं भी और जब कभी भी (तिष्टन्तम् ) खड़े हुए, (चरन्तम् ) विचरते हुए (उत ) श्रीर (अन्तरिचं पतन्तम् ) अन्तरिक्ष में, आकाश

४-( प्र० ) 'विचिनोतु वनणम्' इत ऋ० (

४-( नु० ) यर् बालरिश्चे पश्चिमिः पतन्त इति ऋ०

मार्ग से जाते हुए ( यातुधानम् ) पीड़ाकारी दुष्ट पुरुष को ( पश्यिस ) तू देखे, तभी और उसी स्थान पर तू ( शिशानः ) अतितीक्षण ( अस्ता ) शरों के फॅकने में सावधान श्रीर ( शर्वा ) हिंसक, घातक अख, वाण या गोली से ( तम् ) उसको ( विध्य ) बंध डाल, यदि किसी पकार वश में न आता हो और छिपता फिरता हो तो जहां भी मिले वहां ही उसको गोली का शिकार किया जाय । राजा म्वयं तो क्या करेगा ?, वह ( अस्ता ) धनुर्धर वाण फेंकने और गोली चलाने वाले पुरुषों या ( शर्वा, शिशानः ) तीक्षण हिंसक पुरुषों को लगा कर उनसे मरवा हाले ।

यज्ञीरेषूंः सुनममानो अग्ने बाचा शृत्यां अशानिभिर्दिहानः। ताभिर्विध्य हदयेयातुर्थानान् प्रतीचे बाहून् प्रति भङ्ध्येषाम् ॥६॥

भा०—यदि दुष्ट पुरुष बहुत से मिल कर गिरोह बना कर प्रजा का पीड़न कर तो हे (अभे) अग्नि के समान शत्रुपीड़क राजन् ! त् भी (यज्ञैः) संगति करके एकत्र हुए सैनिकों द्वारा (इष्ट्रः) बाणों को (संनममानः) उन पर फॅकता हुआ और (बाचा) अपनी वाणी से या हुक्म से (शब्यान्) तीचण शब्य, कांटों, की लों और लोहे के तीखे दुकड़ों को (अशनिभिः) विजली के समान बल से फूटने वाले अशनि नाम आग्नेयास्त्र या बास्व के गोलों द्वारा (दिहानः) खूब प्रबल, वेगवान् करके (ताभिः) उन से (प्रतीचः) अपने विरुद्ध युद्ध में आये (यातुधानान्) दुष्ट राक्षस पुरुषों को (हर्ष्य विध्य) उनके छाती में बेध डाल । और (एवाम्) उनके (बाहून्) हाथों और बाजुओं को (प्रति भक्ष्य) तोड़ डाल ।

खुतारिकात्स्पृणुहि जातवेद दुतारेभाणां कृष्टिभियातुधानान्। अन्ते पूर्वो नि जहि शोर्युचान श्रामाद दिवकास्तमद्दर्शवेनीः॥७॥ ४०१०। ८०॥ ७॥

भा० है (जातवेदः) अग्ने ! प्रजाजनों के जानने हारे विद्वान् राजन् ! (उत ) और तू (आरब्धान् ) पकड़े हुए (उत ) और (आरब्धान् ) पकड़े हुए (उत ) और (आरब्धान् ) पकड़े हुए (उत ) और (आरब्धान् ) प्रजापीड़कें पहुंचों को (ऋष्टिभिः) ऋष्टि नामक तीक्ष्ण धार वाले शस्त्रों हारा, संगीनधारी सिपाहियों की रखवाली में (स्प्रणुहि) रख। और है (अग्ने ) अग्नि के समान दुष्टपीड़क ! (पूर्वः) सब से श्रेष्ठ तू (शोशु-षानः) अपनी सीहि से प्रकाशमान होकर उन प्रजापीड़कों की (नि अहि) सबधा मार बाल । और या (आमादः) कथा मास खाने वाली (एनाः) जाल काली (विवकाः) चीलें (एनम्) इसको (अद्देन्तुं) खाजाएं। राजा दुष्टों को संगीनों के पहरे में रक्खे, या उन का तुरन्त ही विनाश करे और चीलों से मुचवा हाले।

इंह प्र बृहि यतुमः सो अग्ने यातुधाना य इदं कुणाति। तमा रमस्य सामधा यावष्ठ नृचक्तस्य सुषि रन्ध्यनम् ॥६॥ ऋ०१०। ६०। ६॥

भीठ—है (अग्ने) रोजम् ! (यः) जो भी (योत्रिधानः) प्रजी की पीड़ी पहुँचाने वास्त्री पुरुष (इदम्) इस प्रकार की पीड़ार्जनक कीय (इंगीति) करे तूं (इह) इस राध्द्र में (प्रवृष्टि) भेजी प्रकार सेंथ की जनादि कि (यतमः सेः) वह अमुंक दुष्ट पुरुष है। जिससे

७ - (प्र०, दि०) 'उतालक्षे स्पूर्णहि' जातेवेद आलेमीनिर्छिभियांतुषानाते.

द-( द्वि० ) 'यो यातुधानो' **श**ति ऋ०

कोग उसके खरे काम को जान कर उससे खावधान रहें और यह कोगों के सामने अपने खरे काम के लिये लजित हो। और (तम्) उसकों (आरमस्त्र) पकड़ के (सिमधा) और है बलशालिन है सुअपने भित प्रदीस अग्नि की ज्याला के समान तेज से और (मृ चक्षसः) सब मनुष्यों से जपर दृष्टि रखने बाले पुलिस के अध्यक्ष या न्यायाचीश की (चक्षुपा) इष्टि से प्रजा पर उसके अध्यावारों को तोल कर प्रजा के दित के लिए (एनम्) उस दृष्ट पुरुष का (रम्धय) विनाश कर हुसे दृष्ट दें। जला डाल।

मिक्ष्णेतासे चक्षुपा रह्न यहं महत्तं यसुभ्यः प्रत्णेयः प्रचेतः । हिसं रह्मीस्युभि शोद्युचाम् मास्या दमन् यातुधानां मृज्ञहः॥॥॥॥ ऋकृ १००। ४०॥ ४०॥॥

भाव है (अरने) राजश्र ते अपने (तीक्षणेत ) तीकी (चक्षपा) आंख से अपने तीक्षण निरीक्षण से (यक्षस्) इस यक्ष की, जिसमें लखीं करोड़ों प्राणी संगठित रूप में रहते हैं, (रक्ष) रक्षा कर, और हे (प्रचेत:) उत्कृष्ट ज्ञानसम्पन्न राजन् ! (दक्षभ्य:) इसमें बसनेवाली प्रजान्नों के लिये (प्राज्यम्) उत्कृष्ट, उत्तम श्रेणी का राष्ट्र (प्रणय) बता, अथवा इस्त यक्षमय राष्ट्र, या राज्यस्यवस्था को (प्राज्यम् प्रणय) उद्भत द्धा पर, ज्ञानमय मार्ग पर से चल। (हिस्सम्) हिसक, प्रजा के प्राण्यातक पुरुषों और (रक्षांसि) प्रजा के कार्यों में और प्रजाभां को उत्तम फल प्राप्त करने में विश्वकारी कोर्गों को (असि शोधचानम्) सब प्रकार से संताप देते हुए (रवा) तुझकों हे (नचलः) प्रजा के निरीक्षक राजन् ! (यातुधानः ) वे पीदा ज्ञान दुष्ट लोग (सा दसन् ) विनष्ट न करें।

8६२

<mark>नृचचाः रचः परिं पदय विश्च तस्य</mark> त्रीणि प्रति शृ<u>क्</u>रीह्यत्र<mark>ी</mark> । तस्याने पृष्टीहरमा श्रणीहि त्रेधा मूलं यातुधानस्य वृश्च॥१०

短の 20 | 二0 | 20 |

भा०-हे (अरने) राजन् ! परन्तप ! तू ( नृचक्षाः ) प्रजा के हित पर निरन्तर दृष्टि रखता हुआ (विक्षु) अपनी प्रजा में विचरते हुए (रक्षः) प्रजा के सुख और उन्नति के कार्य में विन्न डालने श्रीर प्रजा को पीड़ा देनेदाल दुष्ट पुरुप को अवस्य (परि पस्य ) देख, उस पर सदा चक्षु रख । और (तस्य-त्रीणि अग्रा) उसके तीन अग्रवायी को भों को (प्रति श्रृणीढि) विनष्ट कर । हे (अझे) राजन् और ( सस्याः ) उसके पीठ की (पृष्टीः) पसुितायों का अर्थात् उसके पास के सहयोगी जो सदा उसके पचपोपक हैं उनको (हरसा) अपने हरण सामध्ये से अर्थात् केंद्र में डालनेवाले पोलिस विभाग से भयभीत करके या पकड़ कर ( श्रृणीहि ) विनष्ट कर । स्रोर इसी प्रकार (यातुधानस्य ) मजापीड़क लोगों के (त्रेधा) तीन प्रकार के (मूलम्) मूल की, अड्डे को ( त्रेघा ) तीन प्रकार से ही ( वृश्च ) कार डाल ।

पीड़ादायी दुष्ट आदमी के बीन अझ-शक्ति, धन श्रीर जन। त्रियातुधानुः प्रसिति त पत्तृतं यो अग्ने अनृतेन हन्ति । तम्बिषा स्फूर्जयन् जातवेदः सम्बर्मनं गृण्वेत नि खुङ्गिध ॥११॥

祖 201201101

भा॰-हे (अन्ने) सजन् ! (यः) जो दुष्ट पुरुष (अनृतेन) असत्य से (ऋतम् ) सत्य को (इन्ति ) मारता है वह (यातुधानः) मजा का पीड़क दुष्ट पुरुष 'यातुधान', राक्षस है। वह (ते) तेरे (प्रसितिम्) बन्धन में ( त्रिः ) तीनों प्रकार से या तीन बार ( एतु )

११-( च० ) 'मृणने निवृङ्धि' इति ऋ०

आवे' यदि फिर भी बाज़ न आवे तो हे (जातवेदः) असे ज्ञानवान् राजन्! (तम्) उसको (अर्चिषा) आग से (स्फूर्जयन्) तड्पाता हुआ, (समक्षम्) सबके सामने (एनम्) इसको (गृणते) अपनी पीड़ा प्रकट करनेवाले प्रजाजन के हित के लिय (नियुक्धि) दण्ड दे, उसका निग्रह कर।

यदंशे अद्य भिथुना शपाते। यद् वाचस्तृष्टं जनयन्त रेभाः। मन्योभनंसः शरब्यार्डेजायतिया तयाविध्य हदयेयातुधानान् ॥१२

# 551 02 105 0深

भा०—हे (अग्ने) राजन्! (यत् अद्य) जब कभी (मिथुना) दोनों स्त्री पुरुष, गृहस्थ लोग (शपातः) दुःखित होकर किसी को गालियां देवें, तुरा भला कहें, रोवें—चील और (यत्) जब (रेभाः) विद्वान् लोग भी (वाचः) वाणी का (तृष्टम्) कटु रूप (जनयन्त) उत्पन्न करें अर्थात् तीली हृद्यवेधी वाणियां बोलें तब उन गृहस्थों और विद्वान् पुरुषों की द्यनीय दुःखवेदना देखकर हे राजन्! (या) जो (मन्योः) मन्यु रूप तेरे (मनसः) मन से जो (शर्ब्या) तील बाण के समान कोध की उवाला (जायते) प्रकट होती है (तया) उससे (यात्यानम्) प्रजा के पीड़क पुरुषों को (विध्य) विनष्ट कर ।

राज्य में गृहस्थ, नरनारी श्रीर विद्वान् पुरुषों के आर्त्तनाट पर राजा ध्यान दे श्रीर उनको दुःख देनेवाजे दुष्ट लोगों को पकड़ कर मनमानः दण्ड दे।

परां शुणीहि तपसा यातुधानान् परांग्ने रत्ते। हर्रसा शृणीहि । परार्चिपा मूरंदेवान् कृणीहि परांसुत्रमः शोश्चतः श्रणीहि ॥१३

現の さつ 1 二の 1 28 ||

१३-( च० ) 'धरासुत्रपो अभिक्षोशुचानः' इति ऋ०।

पराद्य देवा वृजिने श्रणात्त यत्योतं शापथा यस्त सृष्टाः। व्यान्त्रास्तं न द्यार्व व्यान्त्र मर्भज्ञ विश्वस्येत् यस्ति यात्यानः॥१४४

भाष्ट्र (अद्या) अध्या सम्बाही ( येत्राक्ष) विद्वार अधिकाशीगण यह गाम क्षेत्र का ( वृत्तिमम् ) वाप और पानि वाम यात्र के जोर सरकार्थ विनायक सक्षम को ( परा शणम्तु ) अच्छी प्रकार मार्थ । और (सृष्टाः) किसे गये ( शपथा ) निरुद्ध चत्र (एमम् ) उत्त दुष्ट से (प्रस्था ) पर ही ( यस्तु ) जाएँ । और ( खाचा स्तेमं ) वाणी द्वारा एक कर चोरी करने वाले को ( शरणः ) हिंसक बाण ( मर्मन् ) अस के मर्मस्थानों में

१ ४- 'तृष्टाः' इति स्वागणाभिगतः ।

( ऋच्छन्तु ) लगें । श्रीर ( यातुधानः ) प्रजापीइक आदमी ( विश्वस्य) सबके ( प्रसितिम् ) बन्धन को ( एतु ) प्राप्त हो अर्थात् ऐसे पुरुष को सब कोई बांध लें ।

यः पौरुषयेण कृतिषां सम्बद्धि यो अद्योन पृश्चनां यातुधानः। यो अद्याया भरति ज्ञीरमग्ने तेषां शोषीकु हरसापि बुश्च॥११

भा०—(यः) जो आदमी (पौरुषेयेण) आदमी के (क्रविषा)
मांस से (सम् अङ्के) अपने को पुष्ट करता है, और (यः) जो
(यातु-धानः) पीड़ादायक पुरुष (अड़्येन) धोड़े आदि पशु के मांस
से या (पशुना) अन्य पशु के मांस से अपने को पुष्ट करता है। और
(यः) जो (अब्ब्यायाः) न मारने योग्य गाय के (क्षीरम्) दूध
को (अरित) चुरा छेता है ऐसे २ (तेपाम्) उन प्रजापीड़क जोगों
के (श्रीपंणि) सिरों को (इरसा) अपने हरणशील शस्त्र या कोध से
(अपि वृक्ष) काट ले।

ब्रिषं गर्वां यातुधानां भरन्तामा वृद्यन्तामदितये हुरेवाः। परिणान देवः संविता देदातु परा भागमोर्षधीनां जयन्ताम्॥१६॥

अव २० । ८७ । रहा।

भा०—यदि (यातुधानाः) प्रजापीड़क लोग (गवाम्) गौ आदि
पशुकों को (विषम्) विष (भरन्ताम्) दें श्रीर उनको मार डार्ले
श्रीर यदि (दुरेवाः) दुष्ट चाळचळन के लोग (अदितवे) गाय को
(आ वृश्चन्ताम्) काँट तब (देवः) राजा (सविता) सबका प्रेरक
(पुतान्) इनको (परा ददातु) राज्य से दूर करे या इनका सर्वस्व

१६-(द्वि०) 'बृङ्ग्यन्ताम्' (तृ०) 'परैनान्देवः' इति १ ऋ०।

हर ले और वे (श्रोपधीनाम्) अस आदि और रोगनाशक भोषधियों के (भागम्) भाग-जीवनोपयोगी अंश को भी (परा जयन्ताम्) न पा सकें। अर्थात् पशुनाशक लोगों का सर्वस्व लेकर राजा उन्हें देश से निकाल दे और वे अस और श्रोपध न पा सकें और रोगों से मरें। संवत्स्वरीणं पर्य उन्तियायास्तस्य माशीद् यातुधानी नृचक्षः। प्राय्वमन्ने यत्मस्तितृष्मात् तं प्रत्यश्चमार्चिषां विध्य मर्मणि॥१५ स्व १०। ८०। १०॥

भा०~-हे (नृचक्षः) समस्त प्रजाशों के ऊपर अपनी कृपादृष्टि से देखने हारे राजन्! (यातुधानः) प्रजापीड़क आदमी (उस्त्रियायाः) गाय का (संवस्तरीणम्) वर्ष भर में उत्पन्न होनेवाला जितना (पयः) दृध है (वस्य) उसके किसी श्रंश को भी (मा भाशीत्) न खा सके । हे (अग्ने) राजन्! और (यतमः) दृष्ट पुरुषों में से कोई भी (पीयूपम्) गोदुष्ध रूप अमृत को (तितृष्सात्) भरपेट पावे तो (तम्) उसको (प्रत्यञ्चम्) सबके सामने (अर्चिषा) अग्नि की बलती खपट से (मर्मणि विषय) उसके मर्मस्थान में सार, उसको तमे लोहे के छहों से मर्म स्थानों में सारा जाय।

सनादेग्ने मृणासि यातुधानान् न त्वा रक्षांसि पृतेनासु जिग्युः। सहम्रानन् दह क्रव्यादे। मा ते हेत्या मुंजन दैव्यायाः॥ १८॥

भा०-हे (अमे ) राजन् ! तू (यातु-धानान् ) प्रजापी इकों को (सनात् ) सदा से ही (मृणिस ) विनष्ट करता आता है, (स्वा ) तुझे (रक्षांसि ) राक्षस लोग (पृतनासु ) संप्रामों में भी (न जिग्युः)

१७-( च॰ ) 'विध्य ममन्' इतिः ऋ०॥

१८ ( तु० ) 'सनुदह सहमुरान' इति ऋ० ४

न जीत पार्वे। (क्रन्याद:) मांसखोर (सह-मुरान्) मुद्र लोगों, घातक अज्ञानी लोगों के साथ ही (अनु दह) अपने वश में करके भस्म कर हाल, (ते दैन्याया:) तेरे दिन्य गुणयुक्त और राजकीय (हेत्याः) दण्डकारी शश्च से (ते) वे दृष्ट पुरुष (मा सुक्षत) बचने न पार्वे। त्वं नो अग्ने अध्ररादुं करत्वं प्रश्चादुत रेन्द्रा पुरस्तात्। प्रति त्ये ते अज्ञरास्तरनिपष्टा अध्रश्चेसं शोश्चित्तते दहन्तु ॥१६॥ अर्थ १०। ८०।।

भा०—हे (अप्ने) राजन्! (त्वम्) त् (नः) हमारी (अधरात्) नीचे से, (उदकः) ऊपर से, (पश्चात्) पीछे से (उत्) और (प्रस्तात्) आगे से (रक्ष) रक्षा कर। (ते) तेरे (त्वे) चे नाना प्रकार के (शोशुचतः) अति दीस, चमचमाते प्रकाशमान, (अजरासः) कभी चीण न होने वाले, (तिपष्टाः) संतापकारी अख्य शख्य (अधरा-सम्) पाप की बात कहने वाले निन्दक, पापप्रचारक पुरुष को (प्रकि इहन्तु) जला डालें।

पृश्चात् पुरस्तांदधरादुतानुरात् कविः काव्येन परिं पाह्यग्ने। सखा सखायमुजरी जार्यमणे अग्ने मत्ती अमर्त्यस्त्वं नः॥२०॥(७)

भा०—हे (अग्ने) राजन् ! (कान्येन) विद्वान्, क्रान्तदर्शी पुरुष या परमेश्वर के वताये ज्ञान के ज्यवस्थापुस्तक या दण्डविधान के कानून ग्रन्थ से स्वयं (कविः) क्रान्तदर्शी विद्वान् होकर (पश्चात्)

१ ६-( प्र० ) 'अधरादुदक्तात' ( तु० ) 'प्रति' ते ते' इति आ० । २०-( प्रं ) अधरादुरक्तात', ( दि० ) 'परिपाहिराजनू' (तु•) 'सखे सख्य'़े ( च० ) 'जरिम्णेऽग्ने' इति ऋ० ।

पीछे से, (पुरस्तात्) आगे से, (अधरात् उत उत्तरात्) नीचे और उपर से (परिपाहि) हमारी रचा कर । तू समस्त प्रजा का (सखा) भिन्न होकर हे (अग्ने) राजन् ! (जिरम्णे) अति वृद्धावस्था के काल तक (सखायम्) अपने मिन्न रूप प्रजाजन को (पाहि) बचा। और (अमर्त्यः) अविनाशी होकर तू (नः) हम (मर्चान्) मरणधर्मा मनुष्यों का (परि पाहि) सब प्रकार से परिपालन कर। तद्मने चक्षुः प्रति श्रेहि रेमे श्रेष्टारुज्जो येन पश्यसि यातुधानान्। अथुर्वेवज्ज्यो।तिषा दैव्येन स्नुत्यं धूर्वैन्तम्चितं न्योष ॥ २१॥

भा०—(अम्ने) हे अम्ने! राजन्! तू (येन) जिस आंख से (याज़ारुजः=शापारुजः) प्रजाजन को गालियों और निन्दाजनक वचनों से पीदित करनेवाले (यातुधानान्) दुष्ट प्रजापीदक पुरुषों को (पद्यति) देखता हैं, (रेमे) व्यर्थ कोलाहल करनेवाले वक्रवादी, पागल के समान बकने वाले पुरुष पर भी (तत्) वही (चचुः) सूक्ष्मदशों आंख (प्रतिधेहि) रख । भीर तू (अथवंवत्) अहिंसक रचक प्रजापित के समान (दैव्येन ज्योतिषा) दैव्य, दिव्य निद्वानों की ज्ञानमय ज्योति या तेज से (सत्यम्) ठीक र यथार्थ रूप से (अचितम्) अपुष्ट, निर्वल या मूर्खं, ज्ञानरहित (धूर्वन्तम्) धूर्तता करनेवाले, छली, कपटी, असत्यवादी या हिंसक पुरुप को (नि ओष) सब प्रकार से जला, संतप्त कर।

परि त्वाग्ने पुरं व्यं विधे सहस्य धीमहि । भृषद्वं दिवेदिवे हन्तारं भङ्गुरावतः ॥ २२॥

気の その 1 四日 1 ママ 日

२१=(द्वि०) शफार्र जवेन हित ऋ०।
'२२—'अंग्रुरावताम् इति ऋ०। विशेषा पाठमेदा अथर्ष्० ७। ७१।१
'अस्याष्टिपण्यां इष्टर्याः।

भा०—हे (अप्ने) शत्रुमंतापक! हे (सहस्य) शत्रु की या दुष्टों की दमन करनेवालें बली राजन्! (वयम्) हम लोग (पुरम्) सबके पालक (विप्रम्) मेधांबी, ज्ञानवान्, (धपहणेंम्) प्रगल्भ, उज्ञत वर्णे या पदपर अधिष्ठित शत्रुं के धर्षक, (भगुरावतः) प्रजा के पीड़क लोगों के (हन्तारम्) विनाशक (त्वा) तुझको (दिवे दिवे) प्रति दिन (परिचीमहि) घेरे रहें, आश्रयं करें। दिखो का॰ । ७१। १]

विषेण भङ्गुरावतः प्राते स्म र्वासी जहि। अप्ने तिश्मेन शोचिषा तपुर्वाभिर्विभिः॥ २३॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥ ॥

भा॰—( विषेण ) विष से ( संगुरावतः ) प्रजा को पीहित करने वाले ( रक्षसः ) दुष्ट पुरुषों को, है ( अग्ने ) राजन् ! अपने ( तिग्मेन ) तीक्षण ( शोचिंपा ) तेज से स्वयं ( तपुरप्रामिः ) अग्नि से संतप्त अगले फलों वाली, अति भयंकर ( अचिंभिः ) दीप्त ज्वालाओं से ( प्रति जिहे सम ) विनष्ट कर । ( भंगुरावतः विषण प्रतिजिहे सम ) दुष्ट पुरुषों को विषसे मार।

वि ज्योतिषा बृह्ता भौत्यग्निराविविश्यांनि कृणुते महित्या। प्रादेवीमीयाः संहते दुरेखाः शिशीते शृङ्गे रचीश्यो खिनिह्वे॥२४

भा॰—(अग्निः) प्रकाशमान सूर्य जिल प्रकार (बृहता) बहे विशाज़ (उपोतिषा) तेज से (दिभाति) विविध रूप से प्रकाशमान होता है और (महित्वा) अपने महान् सामर्थ्य से (विश्वानि) संसार

२३-( दि॰ ) 'प्रति वम रक्षसो दहं,-'ग्रामिर्श्वष्टिमिः' इति ऋ०। १४-( च० ) 'रक्षसे विनिद्धे' इति ऋ०। तन्नास्याः वृशो जार ऋषिः।

के समस्त पदार्थों को (आदिः कृणुते) प्रकाश से प्रकाशित करता और प्रकट करता है और जिस प्रकार परमेश्वर अपने बड़े भारी तेज से नाना स्यों में प्रकाशमान है और सब पदार्थों को अपने सामर्थ्य से प्रकट करता है उसी प्रकार यह (अग्निः) राजा भी अपने (घृहता ज्योतिषा) बड़े भारी तेज से (विभाति) नाना प्रकार से प्रकाशित होता है और (महित्वा) अपने बड़े सामर्थ्य से सब प्रकार के प्रजा के हितकारी कार्यों को (आदि: कृणुते) प्रकट करता है। और (अदेवीः) देवों से विपरीत अधुरों की (दुरेवाः) दुःखदायिनी या दुःसाध्य (मायाः) मायाओं को (प्र सहते) वश करता है और (रह्योभ्यः) राक्षसों के (विनिच्च) विनाश के लिये (शुक्के) अपने सोंग के समान तीखे हिन्सा के साधन शत्रों और अस्यों को (शिशीते) सदा तेज, तीखे बनाये रहता है।

ये ते शक्के श्रजरे जातवेदस्तिग्महेती ब्रह्मसंशित । ताभ्या दुर्हादीमभिदासन्तं किमीदिन प्रत्यश्चमित्री जातवेदी वि निक्ष्व ॥ २४.॥

भा॰—है (जातवेदः) विद्वान् राजन्! (ये) जो (ते) तेरे (अजरे) अविनाशी (ब्रह्मसंशिते) ब्रह्म, येद के ज्ञान से तीक्ष्ण हुए (तिग्महेती) दो प्रकार के शस्त्र और अस्त्र, तीखे हथियार हैं (ता-भ्याम्) उनसे (दुई र्वम्) दुष्ट हदयवाले (किमीदिनम्) दूसरों की जान और माल को तुच्छ समझने वाले (अभिदासन्तम्) विनाश-कारी (प्रत्यञ्चम्) अपने से विपरीतकारी पुरुष को (अर्चिषा) ज्वाला से हे (जातवेदः) अग्नि के समान प्रतापी राजन्! (विनिष्व) विनाश कर।

अग्नी रक्षांसि सेघति शुक्रशीचिरमर्त्यः।

शुचिः पायुकं ईड्यः॥ २६॥ (६) % ७।१५।१०॥

भा०—( अग्निः ) अग्नि के समान शत्रु का तापक (शुक्त-शोचिः)
इस, प्रदीप्त कान्ति से युक्त ( अमर्त्यः ) अविनाशी, ध्रुव, कभी नः
रने वाला, सदा प्रतिष्ठित होकर ( रक्षांसि ) प्रजापीहक दुष्ट पुरुषों
ा ( सेधित ) निवारण करता है, विनाश करता है। वह ( शुचिः )
गम, अर्थ और धर्म कार्यें। में शुद्ध हृदय, ईमानदार ( पावकः ) प्रजा
पपों को दूर कर उनको पवित्र करने वाला होकर ( ईस्त्रः ) स्तुति
ह योग्य होता है।

### 

### [ ४ ] दुष्ट प्रनाम्रों का दमन।

श्रीतन श्रिषि: । इंग्द्रासोमी देवते । रक्षोहणं स्क्रम् । १-३, ४, ७, ८, २,९,४ ४ विराट् जगती ! द्र-१७, १६, २२, २४ शिष्टुम: । २०, २३, सर्जी !२₹ अनुष्टुण् । पश्चिविश्च स्क्रम् ॥

इन्द्रीसोमा तर्पतं रत्ते डब्जतं न्यर्पयतं वृषणा तमावृधः।

परा गृणीतमाचितो न्योषतं हतं नुदेशां नि शिशातम्त्रिणः ॥१॥

श्वर ७। १०४। १॥

भा०—हे (इन्द्रासोमा) इन्द्र और सोम! सेनापते भीर राजनू!
(रक्षः) राक्षसों को (तपतम्) संतप्त और पीड़ित करो (उडजतम्)
श्रीर मारो हे (वृपणा) शञ्जुओं की शक्ति को बांधने में समर्थ आप
दोनों (तमोवृधः) अन्धकार में शक्ति से बढ़ने वाले श्रीर माया,
छल कपट से अपनी शक्ति को बढ़ाने वाले अथवा 'तमः' तामस, नीच
कामों से बढ़ाने वाले लोगों को (नि अपयतम्) नीचे गिरा दो।
श्रीर (अचितः) चेतना रहित, चित्त रहित, निर्दय लोगों को (परा-

<sup>[</sup> ध ] १-अस्य स्कस्य ऋग्वेद वसिष्टऋषिः इन्द्रासोमी रक्षोहणी देवते ॥

श्वणीतम् ) अच्छी प्रकार विनष्ट करो, (नि श्रोषतम् ) सर्वया भूल सहित जला दो, (हतम् ) मारो श्रीर (नुदेथाम् ) परे भगादो । श्रीर (अत्रिणः ) दूसरों का माल मार खा जाने वालों को (नि शिशीतम् ) सर्वथा चीण, निर्वल करदो ।

इन्द्रीसोमा सम्बद्धीसम्भयावि तपुर्धयस्तु चरुरिन्मां इव । मुह्मद्विषे कृष्यादे घोरचेत्रसे द्वेपी धत्तमनवायं किमीदिने ॥२॥ ॥० ७।१०४।२॥

भा०—(इन्द्रासोमा) है इन्द्र और सोम! (अघ-शंसम्) पाप का उपदेश करने वाले, पाप की कथा कहने वाले (अघम्) पाप का या पापी का (सम् अभि) अच्छी प्रकार मुकावला करो। (अप्रिमान् वरूः इव) आग पर चढ़े हुए हाण्डी के समान वह पाप छौर पापी (तपुः ययस्तु) संताप को प्राप्त हो छौर पीदा अनुभव करे। धौर (घोर-चक्षसे) घोर चक्षवाले, कूर (ब्रह्मद्विषे) ब्रह्म वेद को जानने वाले विद्वान् ब्राह्मपों के देवी (कच्यादे) मांसभोजी और (किमीदिने) दूसरों के जान माल को तुच्छ समझने वाले या 'अब क्या, अब क्या' इस प्रकार काल को मूर्खता से व्यसनों में लगाने वाले की (अनवायम्) निरन्तर (हेषः धत्तम्) उपेक्षा करो, उसको कभी मत् चाहो।

'परोपेहि मनस्पाप किमशस्तानि शंसि' अथवं० ६ । ४१ । १ ॥ इन्द्रीसोमा दुष्कृती बुब्रे अन्तर्यनारम्भुणे तमिस् प्र विध्यतम् । यते। नैषां पुनरेकश्चनादयत् तद् वामस्तु सहसे मन्युमच्छवं।॥३

ऋ०७।१०४।३॥

२-(दि॰) 'चरुरिनवां इव' इति ऋ०। ३-(द०) 'यथा नातः पुन' इति ऋ०।

भा०—है (इन्द्रासोमा) इन्द्र और सोम पूर्वोक्त सेनापते ! शौर राजन्! (दुष्कृत) दूसरों के लिये दुःखदाथी कार्य करने वाले दुष्टाचारियों को (अनारम्भणें) वे सहारे के, अनाश्रय, धेर (तमिस) अन्धकार के (अन्तः) भीतर (वत्रे) बन्द करदो और (प्रविध्यतम्) अन्द्र्शी प्रकार उनकी ताइना कर, उन्हें दण्ड दो । (यतः) जिससे (प्राम्) उन में से (एकः चन) एक भी (न उत् अयत्) फिर अपर न उठे। (वाम्) तुम दोनों का (तत् रावः) वह प्रसिद्ध सामध्ये, बल (सहसे) उनको दवाने के लिये सदा (मन्युमत्) कोध या विवेक से पूर्ण (अस्तु) हो। इन्द्रासोमा वृत्येतं द्विवो वृधं सं पृथिव्या अध्यासाय तहीणम्। उत् तक्षतं स्वर्ये पर्वतेभ्यो येन रत्नो वावृधानं निजूर्वथः॥४ ॥

भा०—हे (इन्द्रासोमा) इन्द्र और सोम! आप दोनों (अध-शंसाय) पाप की कथा वार्ता कहने वाले पुरुष के लिये (दिवः) शुलोक, या आकाश से और (पृथिब्याः) पृथिवी से भी (तईणम्) विनाशक (वधम्) शस्त्र को (संवर्त्तयतम्) चलाओ । और (पर्व-तेभ्यः) पर्वत अर्थात् मेघों या पर्वतों से चमकने वाले वद्धा के समान (स्वर्थम्) गङ्गड़ाते हुए, या अति तीझ उपतापक विशुत-दल को नुम दोनों (उत् तक्षतम्) स्वयं उत्पन्न करो, (येन) जिससे (वाव-धानं) बल और शक्ति से बराबर बढ़ते हुए (रह्नः) प्रजा के पीड़क राह्मसों को (निजूर्वथः) विनष्ट करो।

इन्द्रिक्षामा वर्तयंत द्विवस्पर्यग्नितृप्तेभिर्युवमदमहन्मभिः। तर्पुर्वधिभिरजरेभिरुत्रिणो नि पर्शनि विध्यतं यन्तुं निस्बरम्॥४॥

双の 9 | १ 9 8 1 大 11

४-( च० ) 'नि: Sस्वरम्' इति सायणाभिमतः पदच्छेदः।

भा०—हे (इन्द्रासोमा) पूर्वोक्त इन्द्र और सोम! (युवम्) आप दोनों (दिवः) आकाश की श्रीर से (अग्नितसेभिः) आग में तपे हुए, चमचमाते, विजुली के समान प्रज्वलित (अश्म-इन्मिभः) अश्मा—जोहसार, फौलाद के आघातकारी गोलियों, फलकों से युक्त शखों से (अत्रिणः) राष्ट्र की प्रजाओं को इड्पने वालों को (पिर वर्त्तयतम्) घर लो। और (अजरेभिः) कभी विनाश न होने वाले, सदा तय्यार (तपुर्वधिभः) संतापकारी, आग्नेय वालों से (पर्शाने) उन दुष्टों के पासों पर, कोलों में, ऐसे (विध्यतम्) मारो कि वे (निस्वरम्) बहुत अधिक पीदा, वेदना (यन्तु) प्राप्त करें अथवा (निस्वरं यन्तुम्) वे चीलने भी न पार्ये।

इन्द्रोसोमा परि वां भृतु बिश्वतं हुयं मृतिः कृक्ष्याश्वेव बाजिना। यां षुां होत्रौ परिहिनोमि मुध्येयमा ब्रह्माणि नृपती ६व जिन्वतम् ॥६॥

ऋ० ७। १०४।६॥

भा०—है (इन्द्रासोमा) पूर्वेक्त इन्द्र और सोम! (वाजिना) सलवान् (अश्वा) दोनों घोड़ों को जिस प्रकार (कच्या इव) साज की चमड़े की पिट्टियां शोभा देती हैं और उनको नियम में रखती हैं उसी प्रकार (इषम्) यह (मितः) मनन करने योग्य बुद्धि (वाम्) तुमको (पिर भूतु) शोभा दे श्रौर राष्ट्रव्यवस्था के कार्य में नियम में रक्खे। में राज-पुरोहित या ईश्वर, मुख्य मन्त्री (वाम्) तुम दोनों के लिये (मेध्या) परम विवेक बुद्धि से (यां होत्राम्) जिस वाणी को प्रेरित करता हूँ तुम दोनों (ब्रह्माणि) उन वेदवचनों को (नृपती इव) प्रजापालक नरेशों के समान ही (आ जिन्दतम्) प्रेम से स्वीकार करी धौर पालन करों।

६-( च॰ ) 'नृपतीव जिन्वतम्' इति ऋ० । 'नृपतीऽइव' इति पदपाठः ।

प्रति स्मरेथां तुजयाद्भिरेवैंहैतं दुहो रुक्षसी भङ्करावतः। इन्द्रांसोमा दुण्कते मा सुगं भूद् यो मा कदाचिद भिदासति दुहः॥७ 現0 9 | そ08 | 9 11

भा०-हे (इन्द्रासोमा) पूर्वोक्त इन्द्र और सोम! आप दोनी ( तुजयद्भिः ) बलवान्, तीव्र ( एवैः ) गति साधनों, स्थों से ( प्रति-स्मरेथां ) दुष्टों के मुकाबले पर था जान्नो। ( भङ्गुरावतः ) प्रजापीड्क या तुम्हारी आज्ञा के भंग करने वाले या राष्ट्रव्यवस्था के विनाशक ( द्रुष्ट:-रक्षसः ) द्रोही प्रजापीइक लोगों को (हतम् ) विनष्ट करो। (यः) जों कोई (कदाचित्) कभी भी (मा द्रुहुः) मेरा द्रोह करता है वह ( दुष्कृते ) अपने इस दुष्ट कार्य के निमित्त ( सुगम् ) कभी सुख या सुगम उपाय को ( मा भूत् ) प्राप्त न हो।

यो मा पाकेन मनसा चरन्तमभिचच्द अनृतेभिवचीभिः। आप इव काशिना संगुभीता असन्नुस्त्वासत इन्द्र वका ॥८॥ भ्रा १०%।८॥

भा० — हे (इन्द्र) राजन्! (यः) जो (पाकेन) परिपक्क, सत्य ( मनसा ) मन से ( चरन्तम् ) आचरण करते हुए ( मा ) मुझपर भी ( अनृतैः ) असास्य ( वचोभिः ) वाक्यों से ( अभिचर्ट ) आह्नेप करता है, (काशिना) मुट्टी में (संगृभीताः) पकड़े हुए ( आपः, इव ) जलों के समान वह ( असतः ) असत्य का ( वक्ता ) कहने वाला मिथ्यावादी स्वयं (असन् अस्तु) आप से आप मिट काय, शून्य हो जाय । जिस प्रकार मुही में लिया पानी आप से आप निकलकर गिर जाता है उस प्रकार असत्यवादी स्वयं नाश को शास हो ।

७-(च०) 'श्रोनः कता', 'द्रुहा' इति आद०।

ये पांकग्रंसं बिहरन्तु एवैये वां भद्रं दूषयन्ति स्वधाभिः। अहेये वा तान् प्रददातु सोम् आ वां दधातु निऋतिरुपस्थे॥६॥ ऋ०७।१०४।६

भा०—( एवं: ) अभिलाधित अभिप्रायों से ( विहर्ग्तेः ) विचर्तें हुँ ( ये ) जो लोग ( पाकशंसम् ) परिपक्त सत्य, यथार्थ बात के उपविदा करने वाले पुरुष को ( दूपयन्ति ) बदनामें करते या उस पर दोषारोप करते हैं ( ये ) जो लोग ( भद्रम् ) अन्यों के कल्याण-कारी साधु पुरुष की ( स्वधाभिः ) अपने स्वार्थों से प्रेरित होकर ( दूपयन्ति ) निन्दा करते हैं ( सोमः ) सोम्यगुण युक्त राजा या सान्तस्वभाव का व्यवस्थापक धर्माधिकारी (तान् ) उन असत्य दोषारोप को को ( अहये ) सांप के या सांप समान कुर स्वभाव वाले जल्लाई दण्डकारी को ( प्रदरातु ) सौप दे । ( वा ) या ( निक्रंते: ) निर्धित सत्यु दण्डकारी विभाग के ( उप एत्य ) वश में ( आ दधातु ) कर दें।

यो नो रस्त दिएस्रोत प्रित्वो अग्ने अद्योनां गवां यस्तनूनाम्। रिपुस्तेन स्तेयकृद्दभ्रमेतु नि च हीयतां तुन्वार्वतनां च ॥१०॥(६)

भा० — हे ( अर्ग ) अर्गन के समान शशु के तापकारिन् राजन्! (यः ) जो पुरुष (नः ) हमारे ( रसम् ) जल को और (पित्वः ) अन्न के अंश को ( दिप्सति ) हम से छीन लेना चाहता है और जो ( अश्वानाम् ) अश्वों, ( गवाम् ) गौओं और (तन्नाम् ) हमारे शरीरों को हम से काट लेना चाहता है, चुरा या छीन लेना चाहता है (स्तेयकृत् ) चोरी करने वाला ( स्तेमः ) वह चोर ( रिपुः ) पापी,

१०- 'यो आधानां यो गनां' इति ऋ०।

अपराधी हो जाता है। वह भी (दभ्रम्) दण्ड को (एतु) प्राप्त हो और (सः) वह (तन्वा) अपने शरीर से भौर (तना) अपने पुत्र आदि से (निहीयताम्) वियुक्त किया जाय, विन्यत किया जाय।

परः स्रो अस्तु तृन्बार्वतनां च तिस्रः पृथिवर्षिको अस्तु विश्वाः । प्रति शुष्यतु यशो अस्य देवा यो मादिना दिप्सति यश्च नक्तम् ॥११

मा०—है (देवाः) विद्वान् पुरुषो ! धर्माधिकारियो या शासन कारो और राजसभासदो ! या प्रजाजनो ! (यः) जो पुरुष (मा) मुझ प्रजापुरुप को (दिवा) दिन के समय में और (यः च) जो (नक्तम्) रात के समय में (दिप्सित) मारता है, घात करता है (सः) वह (तन्वा) अपने शरीर से और (तना च) पुत्र से भी (परः अरतु) विद्युक्त किया जाय । वह (विश्वा) समस्त प्रजाझों में (तिसः) तीन (पृथिवीः) पृथिविएँ, तीन मंजिले अर्धात् ब्राह्मण, क्षत्रिय और वैदय तीनों से नीचे शुद्ध रूप में (अधः अरतु) उस निचले पद पर रहे अथवा तीन मंजिल गहरे तहसाने में केंद्र करके हाला जाय भीर (अरय) उसका (यशः) मान और की र्ति (प्रति शुद्धतु ) उसके पाप के कारण सूख जाय, दसको नीचे गिरा कर अपमानित किया जाय।

सुविज्ञानं चिकितुषे जनाय सचासंद्य वर्चसी परपृधाते । तयोर्यत् सुत्यं यंतरदजीयस्तदित् सोमीविति हन्त्यासंत् ॥१२॥

現0 6 | 308 | 23 ||

भाग-(सु-विज्ञानम्) उत्तम विशेष ज्ञान की (चिकितुषे)
मीमांसा या विवेचना करने वाले. विवेकशील (जनाय) पुरुष के
लिये (सत् च) सत्, सत्य भीर (असत्) असत्, असत्य (वचसी)
वचन (परपृधाते) परस्पर स्वयं स्पर्धा करते हैं आपस में एक दूसरे
से कलह करते हैं। विवेकी पुरुष के समक्ष सत्य और असत्य दोनों
एक दूसरे का खयडन करते, एक दूसरे से विवाद करते और एक दूसरे
से मबल होना चाहते हैं, तो भी (तयोः) उन दोनों में से (यत्
सत्यम्) जो सत्य है भीर (यतरत्) उन दोनों में से जो (ऋजीयः)
सरल और श्रेष्ठ, झलहीन है (सोमः) न्यायाधीश (तत् इत्) उसकी
ही (अवति) रक्षा करता है वा उसकी भोर झुकता है और (असत्)
असत्य का (इन्ति) विनाध करता है।

न वा ज सोमी वृज्ञिनं हिनोति न श्वित्रियं मिथुया धार्यम्तम्। हन्ति रक्षो हन्त्यासद् वदेन्तसुभाविन्द्रंस्य प्रसितौ शयाते ॥१३॥

ऋ०७।१०४।१३॥

भा॰—(सोमः) सत्य का परिपालक राजा यथार्थ न्यायकारी ( वृजिनम् ) त्याग देने योग्य, पाप को या पापी को ( नवा उ ) कभी भी नहीं ( हिनोति ) समर्थन करता और ( मिथ्रुया ) मिथ्या, सूठ के पक्ष को ( धारयन्तम् ) धारण करने वाले ( चित्रयम् ) बलवान् पुरुष का भी वह ( न हिनोति ) पक्ष नहीं करता । प्रत्युत वह ( रक्षः ) ऐसे दृष्ट राक्षस को ( हन्ति ) मारता है और ऐसे ( असत् ) असत्य ( वदन्ते ) बोलने हारे को भी ( हन्ति ) मारता है । वे दोनों ही ( इन्द्रस्य ) राजा के ( प्रसिती ) बन्धन में ( श्रायाते ) पढ़ जाते हैं।

यदि वाहमनृतदेवो अस्मि मोध वा देवाँ अप्यहे अग्ने। किमुस्मभ्यं जातवेदो हुणीषे द्रोघवाचस्ते निर्कुथं संचन्ताम्॥१४॥ 祖の ゆ | うっぷ | えみ・||

भा०-( यदि वः ) यदि में (अनृत-देवः ) असत्य को अपना इष्ट मानने वाला, असस्य का उपासक होऊं (अपि वा) और यदि ( मोधम् ) व्यर्थं ही ( देवान् ) नाना उपास्यों की मृठ सूठ ( कहे ) करुपना करूं तो हे (अग्ने) ज्ञानवन्! या पापियों के संतापक ! में अवस्य दगड का भागी हूँ, परन्तु इम वैसे नहीं हैं। अतः हे ( जात-वेदः ) विद्वन् ! ( अस्मभ्यम् ) हमारे प्रति फिर ( किम् ) क्योंकर भाष (हुणीवे) क्रोध करेंगे । प्रत्युत जो लोग (द्रोध-वाचः) आपके विरुद्ध दोह की चर्चा करने वाल, दोही लोग हों, (ते) वे (नि-र्भ्रथम् ) मृत्यु या दण्ड को (सचन्ताम् ) प्राप्त हों।

अद्या मुरीय यदि यातुधानो अस्मि यदि वार्युस्ततपु पूर्वपस्य। अधा स ब्रीरैर्द्शाभिविं यूया यो मा मोधं यातुधानत्याह । १५॥ त्र का १०४ । १५ H

भा 2 — ( यदि ) यदि मैं ( यातुधानः ) प्रजा को पीड़ा देने वा हा ( अस्म ) हो ऊं और ( यदि वा ) यदि ( पुरुषस्य ) किसी पुरुष के ( आयुः ) जीवन को (ततप) पीडा दूंतो ( ग्रद्य ) ग्राज ही, शीघ्र ही ( मुरीय ) मृत्यु का दण्डभावी होकँ। ( अधा ) श्रीर ( यः ) जो (मा) मुझे (मोघम्) ब्यर्थ, विना कारण (यातुधान इति आह्) प्रजा का पीड़क बतलाये (स:) वह (दशिमः वीरे:) दसों प्राणों से (वि यूयाः) वियुक्त किया जाय। अथवा (दशिमः वीरैः वि यूयाः) दसों पुत्रों से वियुक्त किया जाय।

<sup>.</sup>१४-( प्र० ) 'देवा आस' इति ऋ ।

<mark>प्राणा वै दश</mark>वीराः । श० १२।⊏।१।२२॥

यो मायतुं यातु घानेत्याहं यो वा रक्ताः श्विच्समीत्याहं । इन्द्रस्तं हन्तु महता ब्रधेन् विश्वस्य जन्तीरधमस्पदीष्ट ॥ १६॥ ऋ०७। १०४। १६॥

भा०—(यः) जो (माम्) मुझको (श्रयातुस्) प्रजापीड़क या दण्ड्य न होते हुए भी (यातुधान हित श्राह्) प्रजापीड़क, दण्ड-नीय इस प्रकार बतलाये (वा) श्रीर (यः) जो (रक्षाः) स्वयं राक्षस, प्रजा का पीड़क होकर भी अपने को (श्रुचिः अस्मि) में श्रुचि, निर्दोष हूँ (इति आह्) ऐसा कहे (इन्द्रः) राजा (तम्) उसको (महता) बड़े भारी (बधेन) दण्ड से (इन्तु) दण्डित करें। श्रीर वह (विश्वस्य जन्तोः) समस्त प्राणियों से (अधमः पद्रिष्ट) नीचा समझा जास।

प्र या जिगाति खर्गलेषु नक्तमपं द्भुहस्तन्वं गूहमाना । युवर्मन्तमयु सा पंदीष्ट्र प्रावाणो इनन्तु रक्तसं उपब्दैः ॥१७॥ ऋ०७ । १०४ । १६ ॥

भा०—अपराधिनी खियों को दण्ड। (या) जो स्त्री (खगँखा दव) उच्छनी के समान (नक्तम्) रात को (तन्वम्) अपने शरीर को अन्धकार में (गृहमाना) छिपाती हुई (प्र जिगाति) घूमा करे या (द्वुहु:) अपने सम्बन्धियों से छड़ कर (अप जिगाति) घर छोड़ कर भाग जाय। (सा) वह स्त्री (अनन्तम्) अनन्त काल के लिये (वलम्) केंद्र, आवृत स्थान या गड़े में (पदीष्ट) प्राप्त हो। श्रीर यदि स्त्री न होकर पुरुष उपरोक्त दोष करे तो ऐसे (रक्षसः) दुष्टों को

१७-( द्वि० ) 'नक्तमपद्भुद्दा उन्हें' ( तु० ) 'वन्नां अनन्तां अव, इति म्रा० ।

( प्रावाणः ) विद्वान् लोग ( उपब्दैः ) अपने वाक्-प्रहारों से या तीक्ष्य द्ण्डाज्ञाओं से ( व्नन्तु ) दिण्डत करें । अथवा ( प्रावाणः ) पत्थर ( उपब्दैः ) अपने घरघराते शब्दों सिंहत उन राक्षसों का विनास करें ।

वि तिष्ठध्वं महतो विक्ष्वीर्ध्छतं गुभायतं रुत्तसः सं पिनष्टन । वयो ये भूत्वा पूर्तयन्ति नुक्तभिर्थे वा रिपीद्धिरे देवे श्रेष्वरे॥१८ मा० ७।१०४।१८॥

भा० है ( मस्तः ) विद्वान् पुरुषो ! या वेगवान् सिपाहियो ! आप लोग ( विश्व ) प्रजाओं में ( वि तिष्ठध्वं ) विशेष २ रूपों में अधिकारी होकर शासनपदों पर स्थिर होश्रो या स्थान २ पर पहरेदार रूप में खड़े रहो श्रीर (इस्छत ) प्रजाश्रों का हित करने की इच्छा करो। (रक्षसः ) राक्षसों को (गृभायत ) पकदो श्रीर उनको ( सं पिनप्टन ) अच्छी प्रकार पीसदो, पीदित करो, दिखत करो। ( ये ) लो राक्षस लोग ( वयः ) तीवगित वाले होकर ( नक्तिः ) रातों में (पतयन्ति ) घूमा करें और जो ( देवे ) देव=राजा के ( अध्वरे ) यज्ञ या राष्ट्र के प्रजापालन के कार्य में ( रिपः ) पाप कर्म, हिंसा आदि कार्य ( दिखरे ) करते हैं जन ( रक्षसः ) राक्षसों को ( गृभायत ) पकदो और ( सं पिनप्टन ) खूब दण्ड दो।

प्र वर्त्तय दिवोश्मानमिन्द्र सोमेशितं मधवन्तं शिशाधि । प्राको अपाको अधरादुदुक्ते। श्री जिहि रक्तमः पर्वतेन ॥१६॥

भा० — हे (इन्द्र) राजन् ! (दिवः) आकाश से जिस प्रकार बिजुली तीवता से नीचे आती है उसी प्रकार तू (अइमानम्) अइमा,

१ म् ( प्र ) 'विह्निक्कत', ( तु० ) 'वयो ये भूत्वी' इति भ्रा० । १६ - 'दिवो सहमा', ( तु० ) 'प्राक्ताद्याक्तादधराड्दक्तादभि' इति भ्रा० ।

कोहसार या फौलाद की बनी तलवार या शख को (प्रवर्त्य) भली प्रकार प्रयोग में ला। श्रीर हे (मघनन्) ऐश्वर्यवन्! (सोम-शितं) सोम-न्यायाधीश से तीक्ष्ण किये, दण्डनीय रूप से निर्धारित, दण्डनीय प्रका को (संशिशाधि) भन्ली प्रकार से दिख्डत कर। और (पर्वतेन) पोरुषों वाले वज्र से या धनुष् से (प्राक्तः) आगे से भी (रचसः) राच्सों का (अभि जिह्न) विनाश कर।

पत उत्ये पतयन्ति श्वयातव इन्द्रं दिप्सन्ति दिप्सवीदाभ्यम् । शिशीते शक्तः पिशुनेभ्यो वृधं नूनं स्रेजदृश्तिं यातुमद्भ्यः ॥२०॥

मा०—( एते उ ) ये वे ( श्व-थातवः ) कुत्ते को साथ लिये या कुत्तों के समान चाल चलने वाले, टुकड़ेखोर, या पागल कुत्तों के समान प्रजा को फाड़ खाने वाले, प्रजापीड़क या ( अश्व-यातवः ) अश्वों पर चढ़ कर जाने वाले ( दिप्सवः ) हिंसक लुटेरे खोग ( पतयन्ति ) जारहे हैं, ये ( अदाभ्यम् ) अहिंसनीय बलवान् ( इन्द्रम् ) राजा को ( दिप्स-न्ति ) मारना चाहते हैं। ऐसे ( पिशुनेभ्यः ) कुक्कुरों के समान क्षुद्राखारी ( यातुमद्भ्यः ) प्रजा पीड़कों के लिये ( शक्कः ) शक्किमान् राजा ( न्नम् ) निश्चय से ( अशनें ) वज्र के समान तीव प्रहार करने हारे अशनि नाम महास्त्र को ( स्जत् ) बनावे और ( शिशीते ) उसको खुब तीव सदा काम आने योग्य बनावे । डाकुश्चों के गिरोहों से बचने के लिये राजा सदा अशनि नामक अस्त्रों को तैयार रक्खे।

इन्द्री यातूनामर्भवत् पराशरो हिविभिथीनामुभ्याःविवासताम् । श्रुभीर्दु शुक्रः पर्रेशुर्थेथा वन्नं पत्रिव भिन्दन्तस्त एतु रुचसः॥२१

त्रा० ७ । २०४ । २१ ॥

२१-( च० ) 'सत एति' इति ऋ०

भा०—( इन्द्रः ) राजा ( यात्नाम् ) पीड़ाकारियों का और ( अभि आविवासताम् ) रण में अभिमुख होकर मुकाबले में छड़ने वाले ( हिवर्मथीनाम् ) हिवः—राजा की आज्ञा का मथन, विनाश करने वाले ( यात्नाम् ) प्रजापीड़कों का ( पराशरः ) प्रबल्ज विनाशक ( अभवत् ) है। ( वनम् ) वन को ( यथा ) जिस प्रकार ( परशुः ) कुल्हाड़ा काट डालता है और ( पात्रा इव ) मही के वर्तनों को जिस प्रकार परथर फोड़ डालता है उसी प्रकार ( सतः ) देश पर चढ़ आये ( रचसः ) दुष्ट पुरुषों को ( शकः ) शक्तिमान् राजा ( इत् ) भी ( अभि भिन्दन् पृतु ) काटता, फाटता हुआ पहुँचे।

उर्लूकयातुं शुशुद्धक्षयातुं जिहि श्वयातुमुत कोर्कयातुम्। सुपुर्णयातुमुत ग्रधंयातुं दृषदेव प्र मृण रक्षं इन्द्र ॥ २२ ॥

भाव—है (इन्द्र) राजन्! (इपदा) जिस प्रकार पश्यर से मिट्टी का वर्तन तोइ डाला जाता है उसी प्रकार तू (उल्क-यातुम्) उल्लुओं के समान चाल चलनेवाले, रात के समय लोगों पर छापा मारने वाले ( ग्रुगुल्लक-यातुम् ) छोटे उल्लु के समान चाल चलने वाले, अप्रत्यक्ष में कर्ण कटु बोलने वाले और जन्तुओं की आंखें निकालने वाले या उनकी आंखों में भूल मोंकने वाले, चुगलखोर, (श्व-यातुम् ) कुत्तों के समान चाल चलने वाले, कमज़ोरों पर गुर्रा २ कर उनको फाइ खा जाने वाले ( उत ) और ( कोक-यातुम् ) मेडिय के समान चाल चलने वाले, पीछे से आक्रमण करके निद्यता से लूटने पीटने वाले, ( सुपर्ण-यातुम् ) वाज के समान चाल चलनेवाले, अपने से कमज़ोरों पर टूटकर उनके बच्चों और जान माल को लूट ससोटने वाले और ( ग्रुध-यातुम् )

२२-'शिञ्चलक्षयातु' इति ऋ०।

शीध के समान चाल चलने वाले, मरते सिसकतों की भी खाल खेंचने या उनपर अत्याचार करके उनका धनापहरण करने वालों को (प्र मृण) अच्छी प्रकार विनष्ट कर, उनको दण्ड दे और उनका बल् तोड़ डाल।

मा नो रक्षी शभि नंद्यातुमाबद्योच्छन्तु मिथुना ये किमीदिनः। पृथिवी नः पार्थिवात्पात्वंहमोन्तरित्तं द्विव्यात् पत्वसमान्॥२३॥

双0 4 | 308 | 33 ||

भा०—( यातु मावत् ) पीढ़ादायक ( रक्षः ) दुष्ट पुरुष ( नः ) हम तक ( मा ) कभी न ( अमि नट् ) पहुंचे । ( ये ) जो ( किमी दिनः ) दूसरों की जान माल को कुछ भी न जानने वाले ( मिथुना ) खी पुरुष हैं वे ( अप उच्छन्तु ) हमसे दूर रहें । ( पार्थिवात् अंहसः ) पृथिवी सम्बन्धी कष्ट से ( पृथिवी ) पृथिवी और ( दिन्यात् ) आकाश सम्बन्धी ( अंहसः ) कष्ट से ( अन्तरिस्म् ) अन्तरिक्ष ( अस्मान् ) हमारी ( पातु ) रक्षा करे ।

इन्द्रं जहि पुर्मासं यातुधानमुत स्त्रियं मायया शाशदानाम् । विश्रीवासे मूरदेवा ऋद्दन्तु मा ते देशन्तस्यस्यमुचरन्तम् ॥ २४॥

近の ゆ 1 くのな 1 名名 11

भा० — हे (इन्द्र) राजन्! (यातु-धानम्) परपीदावायी (प्रमां-सम्) पुरुष को भौर (मायया) माया, छळ कपट से (शाशदानाम्) दूसरों का विनाश करने वाली, अर्थबोलुपा (खियम्) खी को भी (जिहि) विनाश कर, उसको दण्ड दे। (मूर-देवाः) गर्दन रहित या खुकी, विकृत गर्दन वाले होकर (ऋदन्तु) नाश को प्राप्त हों, कष्ट

२३-'यातुमावतामपोच्छतु मियुना या किमीदिना' इति ग्र०।

पावें कि (तें) वे (उत्-चरन्तम्) उत्पर उठते हुए सूर्यं को भी (मा इशन् ) न देख सकें । उक्त प्रकार के दुष्ट स्त्री पुरुषों की गर्दनें मरोद कर ऐसी झुका दी जावें कि वे सूर्य को देख भी न सकें।

प्रति चक्ष्व वि चक्ष्वेन्द्रश्च सोमं जागृतम्।

रक्षीभ्यो व्धमस्यतम्शानि यातुमद्भ्यः ॥ २४ ॥ (११) भा०-हे इन्द्र और हे (सोंम) सीम ! आप दोनों में से (इन्द्रः ) राजा ( प्रति चवव ) सदा अपने प्रतिकृत पुरुषों का निरी-क्षण करे थ्रीर हे सोम! आप (वि चक्ष्व) उनके नाना कार्यी की विवेचना किया करो । दोनों ही अपने २ कार्यों में ( जागृतम् ) जागृत, सावधान रही । और ( रस्रोभ्यः ) राक्षस, और उन दुष्ट पुरुषों के लिए (वधम्) वधकारी दण्डं का (अस्यतम्) विधान किया करो श्रीर (यातु मद्भ्यः ) पीढ़ाकारी लोगों के लिए (अंशनिम्) विद्युत् के समान धातक अस्त्रों का भी प्रयोग करो ।

|| शति द्वितीयोऽनुवाकः ॥

#### Come Com

# [ ५ ] शत्रुनाशक सेनापति की नियुक्ति ।

शुक्तं ऋषिः। कृत्यादूषणमुत मन्त्रोक्ता देवताः । १, ६, उपरिष्टाद् चृहती । २ त्रिपाड् विराड् गायत्री । ३ चतुष्पाद् भुरिग् जगती । ७, ८ ककुम्मत्यौ । ५ संस्तारपंक्तिर्भुरिक् । ६ पुरस्कृतिर्जगती । १० त्रिष्टुप्। २१ विराट्, त्रिष्टुप्। ११ पथ्या पंक्तिः । १२, १३, १६–१८ अनुष्टुप् । १४ त्र्यवसाना षट्परा जगती। ११ पुरस्ताद बृहती। १६ जगतीगर्भा त्रिष्टुप्। २० विराद्गर्भी मास्तार्पंक्तिः। २२ त्र्यवसाना सप्तपदा विराद्गर्भी मुस्क् शकरी । दाविंशर्च सक्तम् ॥

अयं प्रतिमुरो मुणिर्झारो वीरार्यं वध्यते । वीर्यं वान्त्सपत्नुद्दा शूर्यवीरः परिपार्णः सुमुङ्गलेः ॥ १ ॥

भा०—(अयं मणि:) वह शिरोमणि या शतुओं का स्तम्भन करने वाला अपने समाज का अलंकार-भृत पुरुष (प्रतिसर:) शतु के प्रति वीरता से आक्रमण करने में कुशल और (वीर:) वीर है। इसी बात को दर्शाने वाला पदक भी उसी नाम से कहा गया कि वह (मणि:) मणि, पदक (वीराय) वीर्यवान को ही (बध्यते) बांधा जाता है। उसके लगाने वाले के ये गुण प्रकट होते हैं कि वह (वीर्य-वान, सामध्यवान, (सपरनहा) शतुश्रों को मारने वाला, (शूरवीर:) शूरवीर, या शौर्यसम्पन्न वीरों से विरा हुआ उनका मुख्या, (परि-पाणः) सब श्रोर से सुरचित, (सुमंगलः) शोभन राष्ट्र का मंगलकारी है। विशेष वीर सेनापतियों को विशेष पदकों से सुशोभित करना चाहिये जिससे उनके बल, सामध्यं, साहमगुण प्रकट हों। तुलना करों (अथर्व०२।१९।१-५) 'स्नाक्त्योऽसि, प्रतिसरोऽसि, प्रत्यभिचरणोऽसि। आप्नुहि श्रेथांसमित समं काम॥' इत्यादि।

अयं मुणिः संपत्नुहा सुर्वारः सहस्वान वाजी सहमान द्वयः। प्रत्यक् कृत्या दूषयेन्नेति वीरः ॥ २ ॥

भा०—सब अगले मन्त्रों में भी मणि शब्द से मणिवान या शत्रु स्तम्भनकारी का बोध होता है। (अयं) यह (मणिः) शुरवीरता के पद्क से सुशोमित सेनापति (सपत्नहा) अपने शत्रुश्चों का नाशक, (सुवीरः) स्वयं उत्तम वीर ख़ौर उत्तम २ वीर पुरुषों को अपने शासन में रखने वाला, (सहस्वान्) बलवान्, भारी शत्रु बल को भी थामने

<sup>[</sup> ५ ] १, मन स्तम्भे इत्यतः।

वाला, (वाजी) वेगवान्, अश्व के समान बळवान्, (सहमानः) शत्रुओं को दबाता हुआ, (उम्रः) रण में बड़ा भयकारी है। वही (वीरः) वीर (कृत्याः) शत्रुओं के गुप्त, घातक प्रयोगों कों, शत्रु की चालों को (दूषयन्) बेकार करता हुआ (एति) आता है।

सायण तथा जीफिथ आदि विद्वानों ने यह सूक्त समस्त 'साक्त्य-मणि' की स्तुति में लगा दिया है। परन्तु मणि या पदक पदार्थ जब् होने से ये विशेषण उसमें संगत नहीं है। प्रत्युत लक्षणा से उसके धारण करने वाले सेनापित में संगत होते हैं।

अनेनेन्द्री मुणिना वृत्रमहन्नेननासुरान् पराभावयन्मनीषी । अनेनजियुद् द्यावीषृथिवी उभे इमे अनेनी जयत्प्रदिशक्षतस्तः॥३॥

भा०—मणि से गुशोभित पुरुष का इस प्रकार परिचय दिया जाता
है—(अनेन) इस (मणिना) पदक से विभूषित या शिरोमणि सेनापित के बल से (इन्द्रः) राजा (बृत्रम् अहन्) राष्ट्र के घेरने वाळे
शत्रु का नाश करता है। (मनीषी) अपने मन्त्र या मनोबल से समस्त
राष्ट्र को प्रेरित या संचालित करने वाला राजा (असुरान्) असुर,
बलवान्, बल के गवीं उपद्रवी लोगों को (परा अभावयन्) पराजित
करता है। (अनेन) इस के बल से (इमे) इन (धावापृथिवी उसे)
ची और पृथिवी, भूमि-पितयों और भूमियों दोनों को (अजयन्)
विजय करता है और (अनेन) इसके बल से (चतस्तः प्रदिशः)
चारों दिशाशों का (अजयन्) विजय करता है।

अयं स्नाक्त्यो मणिः प्रतिवृतः प्रतिसुरः। ओजस्वान विमुधो वृशी सो अस्मान पात सुर्वतः ॥ ४॥ भा०—(अयम्) यह (मणिः) जिस प्रकार (स्नाक्त्यः) स्नक्ति नामक तिज्ञक वृक्ष से बना है, उसी प्रकार यह (मणिः) सणि को धारण करने वाला वीर भी ( छाक्यः ) समस्त सेना के बीच तिलकं के योग्य है। अथवा माला आदि से सुशोमित करने योग्य है। वही ( प्रतीवर्तः ) शत्रुओं से अभिमुख खड़ा होने वाला छौर ( प्रतिस्तरः ) शत्रुओं पर चढ़ाई करने में समर्थ है। वह ( फ्रोजस्वान् ) फ्रोजस्वी ( विमुधः ) नाना प्रकार से युद्ध करने में समर्थ ( वशी ) शत्रुओं पर, अपने सेनासमूह छौर अपने इन्द्रियगणों पर भी वशकारी होकर ( सर्वतः ) सब प्रकार से ( अस्मान् ) हमारी (पातु) रक्षा करे।

तद्गिनराह तदु सोर्म आह बृहस्पतिः सविना तदिन्द्रेः। ते में देवाः पुरोदिताः प्रतीचीः कृत्याः प्रतिस्रैरेजन्तु ॥ ४ ॥

भा०—(अग्नः) अग्नि (तत् आह) उसी बात का उपदेश करता है। (तत् उ) और उसी का उपदेश (सोम: आह) सोम, न्यायशील राजा करता है। (बृहस्पतिः) वेद का विद्वान् या सब वेदों का स्वामी (सिवता) सबका प्रेरक (इन्द्रः) इन्द्र, महाराज भी वही बात कहता है, इसिबंध (मे) मुझ शासक की आज्ञा में विद्यमान (ते) वे (प्रशेहिताः) अगले मुख्य स्थान पर नियुक्त सैनानायक लोग अपने (प्रतिसैरः) शत्रु पर तीव्र आक्रमण करने वाले सुभटों द्वारा (कृत्याः) शत्रु से प्रयुक्त दुष्प्रयोगों को (प्रतीचीः) विपरीतगामी, निष्फल (अजन्तु) करदें।

अन्तर्देधे द्याचांपृथिवी दुताहेरुत सूर्यम्।

ते में देवाः पुरोहिताः प्रतीचीः कृत्याः प्रतिस्रैरंजन्तु ॥६॥
भा०—चाहे शत्रु का आक्रमणकारी उत्पात ( द्यावा पृथिवी अन्तः
दुधे ) आकाश और पृथिवी दोनों को घेरले ( उत अहः, उत सूर्यम् )
और चाहे दिन और सूर्य को भी घेरलें। तो भी ( मे ) मेरे ( तै

देवाः ) वे विद्वान् (पुरोहिताः ) मुख्य स्थान पर नियुक्ष सेनापति क्षोग (प्रतिसौरः ) शत्रु के प्रतिकृत आगे आगे बढ़ने वाले साहसी, वीर भटों के साथ आगे बढ़ते हुए (कृत्याः ) शत्रु के कामों को (प्रतीचीः ) विपशीत (अजन्तु ) करदें।

ये स्नाक्त्यं मुणि जना वर्मीणि कृण्वेते । सूर्थं इव दिवमारुह्य वि कृत्या बौधते वृशी ॥ ७ ॥

भा०—( ये जनाः ) जो लोग ( स्नाक्त्यं मिण्स् ) स्नाक्त्य मिण्धिरो पुरुष को ( वर्माणि कृष्वते ) अपना कवच, रश्चक बना लेते हैं वे ( सूर्य इवं ) सूर्य जिस प्रकार ( दिवम् आरुध्ध ) आकाश में सर्वोपिर विराजमान है उसी प्रकार वें भी उस पद को प्राप्त होकर ( वशी ) सक्ष्य शब्द को वश करके ( कृत्याः ) शत्रुष्ठों की नाना चालों का ( विवाध्यते ) नाना प्रकार से नाश करते हैं।

स्राक्त्येन मुणिन ऋषिणेव मन्तिषणी। अजीवं सर्वाः पृतंना वि मृधी हिनम रुस्तसंः॥ ८ ॥

भा॰—( स्नाक्त्येन मणिना) स्नाक्त्यमणि के धारण करने वार्लें, ( ऋषिणा इव ) क्रान्तदर्शी योग्य मन्त्री के समान, ( मनीषिणा) वृद्धिमान सुभट द्वारा ( सर्वा: पृतना: ) समस्त वात्र सेनाम्नों को ( अजेषम् ) में राजा विजय करूं और ( रक्षमः ) सब राज्यों को भीः ( मृधः ) सब युद्धों को भी ( अजैषम् ) जीतुं।

याः कृत्या अक्षिर्सीर्याः कृत्या असुरी-र्या कृत्याः स्वयंग्रेता या उ चान्येभिराभृताः । डुमयीस्ताः परा यन्तु परावती नर्वित नाव्याः अति ॥९॥ भा०—(याः) जो (कृत्याः) जन संहारकारी कियाएं (आहि- रसीः ) माझिरस हैद, अथर्ववेद के विद्वान् वैज्ञानिकों द्वारा बतलाई जाती हैं, और (याः कृत्याः आसुरीः ) जो बलवान्, शक्तिशाली पुरुषों द्वारा संहारकारी कियाएं की जाती हैं, (याः कृत्याः ) जो हिंसाकारी कार्य (स्वयंकृताः ) प्रजा अपने आप कर लेती है, और (या उ) जो (अन्येभिः ) अन्य, शत्रु लोगों द्वारा (आस्ताः ) लाई जाती है, (ताः ) वे (उभयीः ) दोनों प्रकार की दैवी और मानुषी विपत्तियां (परावतः ) दूर (नवित नाव्याः अति ) ६० निद्यों को पार करके (यरा यन्तु ) दूर चली जावें।

धुस्मै मुणि वर्म वध्नन्तु देवा इन्द्रो विष्णुः सदिता कुद्रो श्रुक्तिः। प्रजापितः परमेष्ठी दिराड् वैश्वानुर ऋषयञ्च सर्वै ॥१०॥ (१२)।

भा०—(इन्द्रः) इन्द्रं, (विष्णुः) विष्णुं, (सविता) सविता, रुद्रः) रुद्रं, (अग्निः) अग्निं, (प्रजापति,) प्रजापति, (परिमेष्ठी) परमेष्ठी, (विराट्) विराट्, (वैद्यानरः) वैद्यानर ये सब (देवाः) राष्ट्रं के बढ़े र अधिकारी लोग और (सर्वे) सब (ऋषयः च)कांत-दर्शी ऋषिगण (अस्मै) इस महा श्रुरवीर पुरुष के शरीर पर (मणिम्) शोभाजनक पदक और (वसे) कवन्व को उसकी प्रतिष्टा के निमित्त (बह्नन्)) बांभे।

<u>उत्त</u>मो श्रस्योषधीनाम<u>न</u>ङ्वान् जर्गतामिव व्याघः स्वपदामि<u>व</u> । यमैच्छामाविदाम् तं प्रतिस्पार्शनुमन्तितम् ॥ ११ ॥

भा॰—है पुरुष ! तू जो मणि को धारण करता है वह (ओषधी-नाम्) रोग को नाश करने वाली दवाओं में उत्तम ओषधि के समान उत्तम (जगताम्) गति करने वाले पदार्थों में (अनड्वान् इव) उस को उठा ले चलने वाली वाहक शक्ति के समान मूच आधार और (अपदाम्) कुत्ते के से नखों वाले मांसाहारी जन्तुओं में से (ज्याप्न- इव ) बाघ के समान सबसे अधिक बीर है। हम (यम्) जिस अभि-खिषत पुरुष को (ऐच्छाम) प्राप्त करना चाहें (तम्) उसको ग्रौर (प्रतिस्पाशनम्) अपने बाधना देने वाले पीड़ाकारी को (अन्तितम्) अन्त हुआ या विनष्ट हुआ ही (अविदास) देखें, प्राप्त करें।

स इद् व्याघो भवत्यशी सिंहो अथो वृषी। अथो सपत्नकशीनो यो विभिन्तींम अणिम् ॥ १२॥

भा०—(यः) जो (इमम्) इस (मणिम्) मणि, प्रतिष्ठा श्रीर वीरता के सूचक चिह्न को (विभित्तें) धारण करता है (सः) वह (व्याघ्रोः भवति) व्याघ्र के समान श्रूरवीर (अथो सिंहः) और सिंह के समान पराक्रमी, (अथो वृषा) बैल के समान प्रजा के भार को अपने कन्धों पर उठाने वाला और (अथो सपत्न-कर्शनः) अपने शत्रुओं के। जीतने वाला होता है। अर्थात् इन गुणों के धारण करने वाले धीर, वीर पराक्रमी पुरुष को उस मणि या पदक को धारण करने का अधिकार है।

नैनं इनल्यप्सरस्रो न गन्ध्वा न मत्यीः। सर्वा दिशो विराजित यो विभर्तीमं मुणिम्॥ १३॥

भा०—(य) जो (इमं) इस (मिणम्) मिण को (बिभित्तें) धारण करता है वह इतना सामध्येवान् होता है कि (एनम्) इस के (न) न (अप्सरसः) श्चियं अपने प्रकोभनों से (न गन्धर्वाः) और न भूमि को धारण करने वाले, भूमिपाल अपनी कुटिल नीतियों से और (न मत्याः) न साधारण मनुष्य ही (धनन्ति) मारने में समर्थ होते हैं। बल्कि वह (सर्वाः दिशः) सव दिशाम्रों में अपने यश श्रीर तेज से (विराजति) नाना प्रकार से सुशोभित होता है।

कृदयपुस्त्वामंस्जत कृदयपस्त्वा समैरयत्। अविभुस्त्वेन्द्रेर मानुष्टे विभ्नेत् संश्रेषिणे जयत्। मुणि सहस्रवीयं वमे देवा अंकण्वत ॥ १४॥

भा०—(कश्यपः) सव प्रजाओं का द्रष्टा प्रजापति (त्थाम्)
तुझ को हे बीर पुरुष ! (अस्जत ) बनाता है, उत्पन्न करता है, भीर
(कश्यपः) सबका द्रष्टा ज्ञानी ही (त्वा) तुझकों (सम् ऐरयत्)
भछी प्रकार उत्तम मार्ग में प्रेरित करता है। (इन्द्रः) परम ऐश्वर्यवान्
राजा (त्वा) तुझकों (अबिभः) धारण करता है और विशेष रूप से
मृति देकर नियुक्त वरता है, और तुझकों (बिअत्) विशेष रूप से
नियुक्त करके ही महाराजा (सं-श्रेषिणे) परस्पर संघात पूर्वक रहने
भाले राष्ट्र को (अजयत्) जीतता है। ऐसे (सहस्र-वीर्यम्) अपिर
भित सामर्थ्यवान् (मणिम्) पदकधारी शिरोमणि पुरुष को ही
(देवाः) राष्ट्र के शासक जोग (वर्म) अपना रक्षक कवच के समान
(अक्रण्वत) बना लेते हैं।

यस्त्वा कृत्याभिर्यस्त्वा दीक्षाभिर्यक्षेयस्त्वा जिथासित । प्रत्यक् त्वमिन्द्र तं जीह्र बज्जूण शतपर्वणा॥ १४ ॥

भा०—हैं (इन्द्र) राजन्! (यः) जो पुरुष (स्वा) तुझ कों (इत्याभिः) अपनी दुष्ट चालों से और (यः त्वा दीक्षाभिः) और जो तुझे विशेष बत. नियम और नियम्त्रण व्यवस्थाओं से और (यः त्वा यज्ञैः) जो तुझे यज्ञों अर्थात् परस्पर संगठित संघों द्वारा (जिघां-सित) मारता या पीड़ा देना चाहता हैं (त्वम्) तू है इन्द्रं! (तम्) उसको (शत-पर्वणा) सैंकहों पर्वेत वाले अपितित बल वाले, अथवा सैकहों दुकहों वाले (वज्रेण) शत्रु बल के निवारक साधन, सेनाबक या वज्र=तलवार से (प्रत्यक् जिहा) पीछे मार भगा।

'तखवार से खे लिया' इस मुहावरे में जिस प्रकार तळवार सेना का प्रतिनिधि है उसी प्रकार 'वज़' शब्द भी तलवार का वाचक होकर 'शतपर्वा वज्न' सेकड़ों शखों बाली सेना का वाचक है।

अयमिद् वै प्रतीवृर्त ओर्जस्वान् संज्यो मृणिः। प्रजां धर्नं च रत्ततु परिपाणः सुमुङ्गलः॥ १६॥

भा०—(अयम्) यह ही (मणिः) मणि के समान पदक का धारण करने वाला, शिरोमणि पुरुष (प्रतीवर्तः) शत्रु का मुख फेर देने में समर्थ, (श्रोजस्वान्) प्रभाव शाली होने के कारण (संजयः) ज्य छाभ करने में भली प्रकार समर्थ है। वह ही (परिपाणः) राष्ट्र की सब प्रकार से रक्षा करता हुआ या स्वयं चारों श्रोर से सुरचित रह कर और (सु-मंगलः) उत्तम मंगलजनक अभिषेक और राजतिलक जादि राजोचित संस्कारों से सुशोभित होकर (प्रजा धनम् च) प्रजा

ञ्रुसुपतनं नी अधरादंसपुतनं नं उत्तरात् इन्द्रांसपुतनं नंः प्रश्चान्ज्योतिः शूर पुरस्कृधि ॥ १७ ॥

भा, का हमारे (अधरात्) नीचे से अर्थात् हम से नीचे के बोगों की ओर से (असपत्नम्) हमारे कोई विरोधी न उठें। (नः उत्तरात् असपत्नम्) हमारी अपेक्षा उचे पद के लोगों में से भी हमारे शक्तु न रहें। हे (इन्द्र) राजन्! (नः) हमारे (पश्चात्) पीछे की ओर से (असपत्नम्) हमारे शत्रु न हों और (पुरः) आगे की ओर से हमारे

३७,-१ मिश्रवी इन्द्र शब्देन उच्यते इति सायणवचनात्तन्मते ऽपि मणि-शब्देन मणिभिन्नं वस्तु सक्तेन दर्यते इति मणिन्याजेन् मणिभारिणी राज्ञ एव वर्णनिमिन्यते ।

आगे (ज्योतिः कृधि) प्रकाश, ज्ञान श्रीर वेदमय आदेश को रख, जिस से हम श्रंधेरे में न भटकें श्रीर निर्भय होकर जीवन व्यतीत करें।

यह राजा का कर्त्तव्य है कि प्रजा को सब श्रोर से निर्भय करके प्रजा को अन्बेर में न रक्खे, श्रत्युत उनको ज्ञानमय उन्नत मार्ग की भोर भागे बढ़ावे, उनको अन्धेरे में या अज्ञानमय दशा में न रक्खे। वह वेद का उपदेश है।

वर्म में द्यावापृथिवी वर्माहुर्वर्म सूर्यः। वर्म म इन्द्रेश्चाग्निश्च वर्म प्राता दंधातु मे ॥ १८॥

भा०—( बावापृथिवी ) हु, आकाश श्रीर पृथिवी ( मै वमं द्वातु ) मेरे लिये आपित्तयों को वारण करने वाला कवच या रक्षा-साधन प्रदान करें। ( अइः वमं ) दिन का प्रकाशमय काल मुझे आपित्तयों से बचने का उपाय प्रदान करें। ( सूर्यः वमं दधातु ) सूर्य, तेजः पुञ्ज अपने प्रखर तेज से मुझे रोगों से बचने का साधन दे। ( इन्द्रः च वमं ) इन्द्र, विद्युत् या राजा मुझे वमं अर्थात् ऐसा साधन दे श्रीर ( अग्निः च वमं ) अग्नि श्रीर अप्रणी, नेता, सेनापित मुझे रक्षा साधन दे श्रीर ( धाता वमं दधातु ) सबका पालक पोपक परमात्मा मुझे सब विपत्तियों से बचने का प्रवत्न साधन प्रदान करे।

पेन्द्राग्नं वर्मं बहुछं यदुश्रं विश्वे देवा नाति विध्यन्ति सर्वे । तन्मे तन्वे त्रायतां सर्वतो वृहदायुष्मां जरदेष्ट्यिथासानि॥१६॥

भा॰—( ऐन्द्राग्नम् ) इन्द्र और अग्नि राजा और सेनापित का प्रदान किया हुआ ( बहुलम् ) नाना प्रकार का ( यत् ) जो (उग्रम्) अति भयंकर ( वर्म ) रक्षा साधन है उसको ( विश्वे देवाः ) सब देव , विद्वान्गण और अधिकारी लोग और ( सर्वे ) सब प्रजा के लोग सी

(न अति विध्यन्ति) भंग नहीं करते, उसको नहीं तोड्ते। (तत्) यह प्रवत्त रक्षा साधन (मे तन्वम्) मेरे शरीर की (सर्वतः) सब प्रकार से (न्नायताम्) रक्षा करे (यथा) जिससे में (बृहत्) बड़ा शक्तिमान् और (आयुष्मान्) दीर्घायु होकर (जरदष्टिः) निर्वित्तः बुढ़ापे तक जीवन के भोग करने में समर्थ (असानि) रहूँ।

द्या मोरुक्षद् देवमुणिर्मुद्या अरिप्टर्तातये । इमं मेथिर्माभुसंविदाध्वं तनुपानं त्रिवर्र्षथमोजेसे ॥२०॥

भा०—(देवमणिः) देव, विद्वानों के बीच, शिरोमणि के समान शोभावान् वह राजा (मा) मुझ राष्ट्रवासी जन की (मद्धम्) बच्चे भारी (अरिष्टतातये) विनाश से रक्षा करने के छिये (आरुक्षत्) राज्यसिंहासन पर आरुद्ध होता है। हे प्रजागणो ! (इमम्) इस (ग्रेथिम्) शत्रुओं के विनाशक और दण्डकारी (तन्पानम्) सबके शरीरों की रक्षा करने वाले (त्रि-वरूथम्) तीन प्रकार के सेनावलों अर्थात् जल, थल, श्रीर हवाई सेनाओं से सम्पन्न राजा की (ओजसे) इसके प्रभाव के कारण, (अभि संविश्वष्वम्) शरण आओ, इसकी छन्नच्छाया में आश्रो।

ख्रास्मिनिन्द्रो नि देघातु सूम्णीम्मं देवासो अभिसंविद्याध्वम् । द्योग्रीयुत्वायं शतशारद्वायायुष्मान् जुरद्धियंथासत् ॥२१॥

भा॰—(इन्द्रः) सबसे अधिक ऐश्वर्यशील परमात्मा (अस्मिन्) इस राजा में (नृम्णम्) सब मनुष्यों का अभिमत धन, बक, ऐश्वर्य और मुख (विदधातु) स्थापित करे। हे (देवासः) विद्वान्, शक्ति-युक्त पुरुषो ! अधिकारियो ! (इमम्) इसके (अभि-संविशध्वम्) चारों और आकर विराजमान होश्रो। (यथा) जिससे यह राजा (शत-शारदाय) सौ वर्ष तक के (दीधायुत्वाय) धीर्ष आयुतक

· ( जायुष्मान् ) दीर्धजीवी ( जरदृष्टिः ) जरावस्था तक स्थिर ( अ-सत् ) रहे ।

स्वस्तिद् विशांपतिर्वृत्रहा विमुधो वृशी। इन्द्रीयध्नातु ते मुणि जिगीवाँ अपराजितःसोम्पा अभयंकरो वृषा स त्वा रक्षतु सुर्वतो दिवा नर्जं च विश्वतः ॥ २२ ॥ (१३)

भाव—हे बीर पुरुष ! (स्वस्तिद्राः) स्वस्ति, कल्याण, प्रजा को सुख शान्ति और समृद्धि देने वाला, (विशांपतिः) प्रजाओं का राजा होता है । वही (वृत्रहा) प्रजा में से विव्निकारी दृष्टों का नाश करने खाला, (विमुधः) नाना प्रकार से उनको दृण्ड देने वाला होकर समस्त प्रजा को (वशी) वश करने में समर्थ होता है। ऐसा ही तू वन। (इन्द्रः) सर्वेश्वर्यवान, (जिगीवान्) सर्वत्र विजयशील, (अपराजितः) कहीं भी पराजित न होने वाला, (सोमपाः) सोम, राष्ट्र का पालक, (अभयंकरः) प्रजा को अभय-प्रदाता, (वृषा) सब सुखों का खणीन करने वाला या सब की शक्तियों का प्रतिवन्ध करने वाला वह (ते) सेरे शरीर पर (मणिम्) वीरताद्योतक मणि या पदक को (ब-ध्नातु) बांधे। और (सः) वह (सर्वतः) सब प्रकार से (दिवा) दिस और (वर्ष्क प्र) रात (विश्वतः) सब से (त्वा) तेरी (रक्षतु)

### 

# [६] कन्या के लिये अयोग्य और वर्जनीय वर और स्त्रियों की रत्ता।

मातृनामा भ्रापिः । मातृनामा देवता । उत मन्त्रोक्ता देवताः । १,३,४-९,१३, १८,३६ अनुष्टुभः । ३ पुरस्ताद् बृहती । १० त्र्यवसाना षट्पदा जगती । ११,१२,१४, १६ प्रथ्यापंक्तयः । १५ त्र्यवसाना सप्तपदा अस्वरी । १७ व्यवसाना सप्तपदा जगती ॥ यौ तें मातोन्ममार्ज जातायाः पातिवेद्नौ । दुर्णामा तत्र मा गृंधदुर्छिशे उत बृत्सर्पः ॥ १ ॥

भा०—हे वरवणिंति ! (जातायाः ) विवाहयोग्य, शुभगुणमधी, निर्दोष रूप से गुणवती (ते ) तुझ कन्या के लिये (पतिवेदनौ )पति के रूप में प्राप्त होने वाले (यो ) जिनको (माता) तेरी माता (उत्-ममार्ज) पति होने से निषेध करदे, उनमें से एक (अिंज्ञः) अगम्य, अस्पृद्य, खनागत संक्रामक दोष से युक्त (दुर्नामा) अशुष्ठी, पापरोगी और दूसरा (वत्सपः ) बचों का पाजन करने वाला बढ़ी उमर का बूढ़ा या संवर्ष रोग से पीइत है। वे दोनों ही (तन्न) कन्या के साथ विवाह करने के लिये (मा गृधत्) कभी अभिलापा न करें।

जातः पुत्रोऽनुजातश्च अतिजातस्तथैव च, अपजातश्च बोकेऽस्मिन् मन्तव्या शास्त्रवेदिभिः। मातृतुस्यगुणो जातस्वनुजातः पितुः समः। अतिजातोऽधिकस्तस्माद् अपजातोऽधमाधमः।

पन्च० १।४२६,४२७ ॥

• जात, अनुजात, अतिजात और अपजात चार प्रकार की सन्तान होती हैं। माता के गुओं पर उत्पन्न सन्तान 'जात', पिता के गुणों पर अनुजात, उन दोनों से अधिक अतिजात और हीन 'अपजात' कहाती

१. 'उन्ममार्ज' परिहृतवती, पत्युः परिग्रह। येति दोष इति सायणः ।

२. 'अर्लिशः' लिश अल्पीभावे ( म्वादिः ) गतौ च ( तुदादिः )

३. 'दुर्नामा'-क्रिमिभविति पापनामा । क्रिमिः कव्ये मेखति । क्रमतेर्वी स्यातः सरणकर्मणः, क्रामतेर्वी ।

हैं। संस्कृत साहित्य में पुत्र पुत्रियों को 'जात', 'जाता' शब्द से ब्यवहार किया जाता है। माता पुत्री के विवाह के समय कुष्टादि रोगों से पीड़ित और बूढ़ों को कन्या को पित के लिये कभी न वरे, प्रत्युत इनकार करदे। और न ऐसे रोगियों और अधेड़ जोगों को विवाह की इच्छा करनी चाहिये।

पृ<u>लालानुपलालौ रार्क्</u>यु कोई मलिम्लुर्च पुलीजेकम् । आश्रेषं वृत्रिवाससमृक्षेत्रीवं प्रमालिनम् ॥ २ ॥

भा०—कन्या की माता (पलालानुपलालों) पलाल अर्थाप् मांसभन्नी घोर अनुपलाल अर्थात् मांसभन्नियों की सन्तानों को, या द्वीन और हीनों के संगी लोगों को, श्रीर (शर्क ) हिंसक स्वभाव, (कोकम्) उल्लु या मेडिये के स्वभाव के छली या निर्देशी, (मलि-ग्लुचम्) मलिन स्वभाव, चोर, श्रीर (पलीजकम्) इवेत बालों वाले या पलित रोगी, (आश्रेपम्) शीघ्र चिपट जाने वाले, संज्ञामक रोग से पीड़ित अथवा गर्मी, सुजाक आदि दाहकारी रोग से पीड़ित, (विववाससम्) इपविनाशक अथवा इप या उपर के दिखावे के ही यस्त्रों से सजे हुए, (ऋक्ष-प्रीवम्) रीख के सम्नान मोटी गर्दन वाले अति लोमश और (प्र-मीलिनम्) सदा अपनी आंखें मिचिमचाने वाले, चून्धे आदमी को भी (माता उन्ममार्ज) कन्या की माता अपनी कन्या के विवाह के निमित्त नकार दे।

महान्त्यपि सञ्चानि गोजाविधनधान्यतः।
स्त्रीसम्बन्धे दशैतानि कुलानि परिवर्जयेत् ॥ ६ ॥
हीनिकियं निष्पुरुषं निक्छन्दो रोमकाशसम्।
श्राव्यामयिष्यपस्मारिखित्रिकुष्टिकुलानि च ॥

(मनु० २०३। ४६॥)

दुराचारी, नीच, नपुंसक, वेदरहित, लोमश, बवासीर, क्षयी, मृगी, कोढ़ आदि के रोगी पुरुषों को विवाह के लिये छोड़ देना चाहिये, चाहे ये कुल बड़े समृद्ध भी क्यों न हों। वेद के कथनानुसार मांसा-हारी, नीच, उनका संगी, हिंसक, चोर, वृक के समान दम्भी, पिलत-रोगी, संक्रामक रोगी, रीछ के समान लोमवान, चूंचे आदमी को त्याग देना चाहिये, चाहे वे उत्तम रूप वस्तादि पहन कर भी क्यों न आये हों। पैप्पलादशास्ता में इस मन्त्र में 'सुष्कयोरपहन्मसि' अधिक पाठ है। अर्थात् ऐसे पुरुषों की सन्तान रोकने के लिये इनके अण्डकोश काट देने चाहियें जिन से ये सन्तान उत्पन्न ही न कर सकें।

मा संवृतो मोप सृप ऊरू मार्व सृपोन्तरा। कृणोर्म्यस्य भेषुजं बुजं दुर्णामुचातनम् ॥ ३॥

भा०—हे दुर्नाम ! कुछ रोगी पुरुष या कुछ रोग ! ( मा संवृतः )
त् कभी वरण न किया जाय । और यदि भूल से किसी प्रकार कन्या के
द्वारा वरण भी किया गया हो तो ( ऊरु ) कन्या के जंघा भागों के
( मा उपसृप ) समीप स्पर्श मत कर अर्थात् कन्या के साथ संग मत
कर और ( अन्तरा मा अव सृप ) मकान के भीतर भी मत रह ।
( अस्य ) इस कन्या के जिय ( दुर्नाम—चात्नम् ) दुष्ट नाम वाले दुष्ट
रोग से पीड़ित पुरुष के दूर करने वाले ( बजं ) अभिगमनीय,
सुन्दर पुरुष को ही ( भेषजम् ) उत्तम उपाय ( कृषोिम ) करता हूं।

दुष्ट रोगी पुरुष न वरे जायँ श्रीर वे कन्याओं का संग न करें। कन्याएं ऐसे रोगियों के हाथ न जायँ, इसका सब से उत्तम उपाय उनके समक्ष उत्तम, शालीन वरों को स्थापित करना है।

दुर्णामां च सुनामां चोभा संवृत्तीमच्छतः। अराष्ट्रानपं दृन्मः सुनामा स्त्रैणीमच्छताम् ॥ ४॥ भा०--( दुर्नामा ) दुष्ट रोग से बदनाम हुआ घृणित पुरुष और ( सुनामा च ) उत्तम रूप से युक्त सुन्दर, सुगुण पुरुष ( उभा च ) दोनों ही ( संवृतम् ) स्वयंवर के अवसर पर अपने को वरा जाना ( इच्छतः ) चाहते हैं । हम कन्या के सम्बन्धीगण ( अरायान् ) उत्तम गुण सम्पत्तियों से रहित निकृष्ट अधम, कुलक्षणी लोगों को (अप इन्मः) दूर भगादें श्रीर (सुनामा) उत्तम गुण, रूप, यशवाला पुरुप (स्त्रणम्) कन्याओं को या स्त्री के शरीर को ( इच्छताम् ) प्राप्त करे, उसका स्वामी बने ।

यः कृष्णः केश्यर्सुर स्तम्बज उत तुर्णिडकः। अरायनस्या सुष्काभ्यां भंसुसोपं हन्मसि ॥४॥

भा०—(यः) जो (कृष्णः) अति काला या काले कर्में। वाला, पापाचारी, (केशी) लम्बे २ वालों वाला, असम्य (असुरः) केवल पाणपोषी, खाऊ पीऊ, उदाऊ, (स्तम्बजः) जंगली और (तृण्डिकः) नाक थोथने वाला, कुरूप, वानर के मुख वाला पुरुप हो श्रीर भी हसी प्रकार (अरायान्) कुलक्षण वाले पुरुपों को हम (अस्या: मुष्काम्याम्) इस कन्या के उत्पादक अंग तथा (भंससः) मूल भागों से (अप इन्मिस) परे रक्लें। अर्थात ऐसे नीच वृत्ति के पुरुषों के दुर्धिसनों से कन्या को यस्त से बचाना चाहिए कि कोई उस के कीमार वत को स्थिडत न करे।

अनुज़िझं प्रमृशन्तं क्रव्यार्यमुत रेरिहम् । अरायंख्यक्रिष्किणे खन्नः प्रिक्नो अनीनशत् ॥ ६ ॥

१-'रुंणं' स्त्रियाः सम्बन्धि सङ्गं, स्त्रीसमृहं वा इति सायणः।

**२-'पं**चम्यमें चतुर्थी ।'

भा०—(अनुजिन्नम्) गन्ध लेकर (प्रमुशन्तम्) अपने विषय
को पता लगाने वाले, (उत्) भौर (क्रन्यादम्) मांसलोर, (रेरिहम्)
चाटने वाले. या कुत्तों के समान जीभ से चाटने वाले, नीच लोभी
पुरुष को श्रीर (श्विकिकणः) कुत्तों की चाल चलने वाले, दूसरों की
सेवा में लगे (अरायान्) निर्धन, द्रिद्र, कुलक्षणों को (वजः) उत्तम
गम्य, तेजस्वी (पिक्रः) वरण करने योग्य, सम्पन्न, भूमि मकान
आदि से सुप्रतिष्ठित भौर उत्तम वाग्मी पुरुष (अनीनशत्) नाश धर
देता है, परास्त कर देता है। अतः उनको त्याग कर उत्तम, सुप्रतिष्ठित
पुवं विद्वान् को कन्या का वर स्वीकार करना चाहिए।

यस्त्वा स्वप्ने निपद्यते भ्रातां भूत्वा पितेर्यं च । वजस्तान्त्सहताभितः क्लीवर्रूपांस्तिरीटिनः ॥७॥

भा०—हे वरवार्णिन ! (य:) जो पुरुष (आता) तेरे भाई (पिता इव च) और पिता का सा रूप बनाकर (स्वप्ने) निदा के समय (निपद्यते) नीच भाव से तेरे समीप आता है (तान्) उन सब दुष्ट भाव से भरे (इडीब-रूपान्) नपुंसक और (तिरीटिनः) उनमार्गगामी, ठेढे रास्ते पर जाने वाले, कुपथगामी पुरुषों को (वजः) वह स्वयंवृत उत्तम तेजस्वी पुरुष (सहताम्) पराजित करे भीर कन्या को सुख से अपने संग विवाह ते।

यस्त्यो स्वपन्तीं त्सरिति यस्त्वा दिप्सिति जाग्रतीम् । छायामिव प्र तान्त्सूर्यैः परिकामिन्ननीनशत् ॥८॥

भाठ-हे वरवार्णिन ! (यः) जो दुष्ट पुरुष (स्वा) तुझे (स्वपन्तीम्) स्रोता हुआ जानकर (स्टर्सत) छळ से मेष बद्धा

१-पिजि भाषार्थः, हिंसावलादानिकेतनेषु इति चुरादिः, पिजि बरणे अदादिः इत्येतेभ्यः पचाद्यच् न्यड्कृवादित्वात सुरवभ् निपातनात ।

कर तेरे पित के समान रूप बनाकर, तेरा सतीस्व नष्ट करना चाहता है, और (यः) जो (स्वाम्) तुझ (जायतीम्) जागती हुई को (दिप्सित) मार पीटकर कष्ट देना चाहता है (छायाम् सूर्य इव) जिस प्रकार सूर्य छाया या अन्धकार को नष्ट कर देता है उसी प्रकार हुप्टों का परितापक (परिकामन्) चारों तरफ पहरा देता हुआ रचक राजा (तान्) उनको (अनीनशत्) निरन्तर विनाश करे।

यः कृणोति मृतवत्सामवैतोकामियां स्त्रियम् । तमोषधे त्वं नारायास्याः कुमलमञ्जिवम् ॥ ६ ॥

भा०—(यः) जो दुष्ट पुरुष (इमाम्) इस (स्त्रियम्) स्त्री को (मृतवस्साम्) मरे बच्चे वाली और (अवतोकाम्) पतित गर्भ वाली (कृणोति) करे अर्थात् उसके बच्चों को मार दे या गर्भों को मिरा दे, हे (ब्रोपघे) दुष्टों के तापदायी राजन्! (त्वम्) तू (अस्याः) इस स्त्री के (तम्) उस (अक्षिवम्) प्रकट कामी (कमलम्) जार को रोग को ओपघिवत् (नाश्य) विनष्ट कर, दण्ड दे।

ये शालाः परिनृत्यंन्ति सायं गर्दभमादिनः । कुसूला ये चं कुन्तिलाः कंकुभाः कुरुमाः स्निमाः । तानीषध्र त्वं गुन्धेन विषुचीनान् वि नांशय ॥१०॥ (१४)

भा०—( ये ) जो ( शालाः ) आवारागर्दं, इधर उधर घूमने वाले या हिंसक ( गर्दभ-नादिनः ) गधों के समान खें खें करके हंसने और कोलाहल मचाने वाले ( सायं ) सायंकाल, रात्रि के शारम्भ में ( परिनृत्यन्ति ) इधर उधर नाचते हैं, अश्लील चेष्टायं करते हैं और ( ये ) जो ( कुस्लाः ) कुत्सित रूप में दूसरों के साथ खगने, विना मतलब दूसरों के सिर हो जाने वाले, ( कुच्चिलाः ) बड़ी २ कोखों वाले, मोटे ताजे, ( ककुमाः ) कुत्सित, निन्च वस्त्र पहने, बदपोशाक, ( करमाः

कुत्सित शब्दों के प्रयोग करने वाले, गाली गलौच वकने वाले, (सिमा:) लफंगे, लुक लिपकर सागने वाले हैं हे (ओषधे) दुर्धों को तापदायक राजन् ! दण्डकारिन् ! उन (विध्वीमान् ) नाना प्रकार की पीड़ाएं देने वाले दुष्ट पुरुषों को (त्वम्) तू (गन्धेन) अपने तीन पीड़ाकर दण्ड द्वारा, तीन गन्ध वाली भौपध जिस प्रकार अपने गन्ध से की ड़ों को नाश करती है उसी प्रकार (वि नाशय) नाना प्रकार से नष्ट कर।

'शालाः' शलगती इत्यस्मात् ण्यन्ताद्च्। श्रणोतेर्वा घत्र् छान्दसोलः । 'कुस्तूलाः' कुलइलेष इत्यतः उणादिरूलच् । 'ककुमाः' कुभि आच्छाद्ने, कुत्सिताच्छाद्नशीलाः । 'करुमाः' रीतेभन् भौणादिः । कुस्तितशब्दका-रिणः । 'स्निमाः' सरतेर्वा मन् । सरणशीलाः । 'गन्धेन' गन्ध अर्दने भुरादिः । अर्दनम् पीदाकरणम् दण्डनमिति यावत् ।

ये कुकुन्धाः कुकूरं माः कत्तीर्दूर्शानि विभ्रति । क्लीवा ईव प्रमृत्यंन्तो वने ये कुर्वते घोषं तानितो नौशयामसि ॥११॥

भा०—(ये) जो पुरुष (कुकुन्धाः) कुत्सित र मांस, हड्डी भिद्र मिलन पदार्थों को धारण करने वाले, (कुकूरभाः) कुत्सित र पदर्थों को खोजने और गन्दे र शब्द बोळने वाले, धौर (कृत्तीः) पशुश्रों की खालों धौर (दूर्शानि) दुःखदायी जन्तुओं को (बिश्रति) धारा करते हैं, और जो (क्लीबा इव) नपुंसक, हीजड़ों धौर कंजरों के रमान (प्रनृत्यन्तः) नाचते कूदते हुए (वने) जंगलों में (घो- धम् शोर (कुर्वते) मचाते हैं, या (वने घोषं कुर्वते) बनमें अपनी झोंपो बनाकर रहते हैं, (तान्) उनको (इतः) इस राष्ट्र से (ना- श्रयागिस) परे मार भगावें।

ये सर्यं न तितिचन्त आतर्पन्तमुमुं दिवः। अरायान् वस्तवासिनी दुर्गन्धीहोहितास्यान्। मर्ककान् नाशया मसि॥ १२॥

भा॰—(ये) जो (दिवः) आकाश से (आतपन्तम्) सब भोर प्रकाश फेंकते हुए, तपते हुए (स्वर्थम्) सूर्य के समान शत्रुओं को परिताप देने वाले, (असुम्) उस राजा के प्रताप को (न तिति-क्षान्ते) नहीं सहन करते ऐसे (अस्त्रयान्) दिव्द, नीच, (बस्तवासिनः) चाम ओढ़ने वाले, (दुर्गन्थीन्) दुर्गन्ध पदार्थी के सेवी (लंहिता-स्यान्) रुधिर से मुंह लाल किये, (मककान्) हीनाचार वाले पुरुषों को हम (नाशयामिस) विनष्ट करें।

> य आत्मानमतिमात्रमंसं श्रधाय विश्रति । स्त्रीणां श्रीणिप्रतोदिन इन्द्र रज्ञांसि नाशय ॥ १३ ॥

भाव—(ये) जो (अतिमात्रम् आत्मानम्) अपने भारी रूप को (असे) अपने कन्धे पर (आधाय विश्वति) स्वसे हुए हैं अर्थात् व भयंकर डील डील वाले और बनावटी मुँह बनाकर अपने कन्धे पर पहने रहते हैं ऐसे छन्नवेशी लोग रात को (स्वीणां) स्वियों के संग्र (ओणि-प्रतोदिनः) दुर्व्यवहार करने वाले हैं, हे (इन्द्र) राजन्! (रक्षां-सि) उन राक्षसों, कूट रूपधारी लोगों का (नाशय) विनाश कर

ये पूर्वे वृध्वो व यन्ति हस्ते श्रङ्गाणि विभ्रतः।

श्रापाकेष्ठाः प्रदासिनं स्तम्वे ये कुर्वते ज्योतिस्तानितो नाशा
मसि ॥ १४ ॥

भा०—( मे ) जो दुष्ट, गुण्डे लोग ( वध्वः पुर्वे ) स्त्री के शगे, स्त्रियों के सामने (इस्ते ) हाथ में ( श्रङ्गाणि ) सींगों को या अपने गुझाङ्गों वा शखों कों (बिश्रतः) ितये हुए (यन्ति) आजायें ऐसे बैशर्म नीच गुण्हों को, और जो (आपाकेष्ठाः) अके जे, टूटे, फूटे, रही भयंकर स्थानों में (प्रहासिनः) अहहास करें, श्रीर (ये) जो प्राप्त के जोगों को श्रास देने के जिए (स्तम्बे) झुण्ड में (ज्योतिः) प्रकाश या आग के शोजे ( ऊर्वते ) किया करें, (तान्) उनको (इतः) यहां से (नाशयामसि) मार भगावें।

येषां प्रश्चात् प्रपंदानि पुरः पाणीः पुरो मुखा । खुळुजाः शंकधूमुजा उर्हण्डा येचे मद्मुटाः कुम्भमुष्का अयाशवेः। तानुस्या बेह्मणस्पते प्रतीबोधेन नाशय ॥ १५ ॥

मा०—(येषाम्) जिन के (प्रपदानि) पंजे (पश्चात्) पीछे की श्रोर (पार्णीः) एडियां (पुरः) आगे को श्रीर (मुखा पुरः) सुँह आगे हों ऐसे (खलजाः) गुण्डों के छोकरे, (शक-धूमजाः) शक्ति मान्. तामस, बहबहाने वाले (कुम्भमुष्काः) और घडे के समान स्थूल अगडकोशों वाले, (अयाशवः) भोग करने में सर्वथा असमर्थं, निवींर्यं, आन्त्रवृद्धि के रोग से पीड़ीत (तान्) उनको हे (ब्रह्मणस्पते) ग्रेद के ज्ञानी पुरुष ! तृ (अस्था:) इस स्त्री के (प्रतिबोधन) ज्ञान बल से (नाशय) नष्ट कर । अर्थाद पूर्वोक्त विकृत आकृति रूपवाले, दूषा-धारी, हीन, रोगी, नपुंसक आदि लोगों के हाथ में स्त्रियें न पढ़ जावें, इसलिये स्त्रियों को उत्तम शिक्षा प्रदान करें, जिससे वे उनके फंदों में न फर्से। मुखं, भोजी भाजी स्त्रियां उपरोक्त कुरंग श्रीर बदशकल लोगों

१. 'पाक' इति प्रशस्यनाम ततो विपरीतं 'अपाकम्' तदेव 'आपाकम्' तत्र तिष्ठन्ति निवसन्ति इति आपाकेष्ठाः, जीर्णभग्नचिरत्यक्तगृद्व-सूपादिषु कृतावस्थानाः। सा०।

को साधु करके पूजती हैं और फंस जाती हैं उनसे सावधान कर दिया जाय।

पृर्युस्ताना अपेचङ्कशा अस्त्रैणाः सन्तु पर्ण्डगाः । अयं भेषज पादयु य हुमां सुंविर्युत्सत्यपंतिः स्वपूर्ति स्त्रियम् ॥१६॥

भा०—( पर्यस्ताक्षाः ) जिनकी आंखें फिरी हुई हों, जो सीधा न देख सकें, ऐसे टेइ-अंखे आदमी, और ( अप्रचङ्कशाः ) विलकुल लंगड़े छूले या आंखों से लाचार, ( पण्डमाः ) चूतहों के बल सरकने वाले, खूण्डे या नपुंसक लोग सदा ( अस्त्रिणाः ) स्त्रियों से रहित ( सन्तु ) रहें। ऐसे लोगों को कभी स्त्री प्राप्त करने का अधिकार न हो । और (य: ) जो भी ( इमाम् ) इस वरवर्णिनी, ( स्वपतिम् ) स्वयं अपना प्रति वरण करने हारी ( स्त्रियम् ) स्त्री, को (अपति:) जो स्वयं उसका पालन करने में समर्थ न होकर भी ( संविवृत्सित ) प्राप्त करना चाहता है उसको हे ( भेषज ) चिकित्सक राजवैद्य ! तू ( अवपादय ) उसको विवाह के अयोग्य ठहरा।

डुद्धिषंणं मुनिकेशं जम्भयन्तं मरीमृशम् । उपेषन्तमुदुम्बलं तुण्डेलंमुत शार्लुडम् । पुदा प्र विध्यु पाष्ण्यी स्थालीं गौरिव स्पन्द्रना ॥ १७ ॥

भा० — हे स्त्री! (स्पन्दना) छात मारने वाली (गौ: इव) गौ जिस प्रकार (स्थालीम्) दूध दुइने के वर्तन को (पदा) पैर से या (पाष्ण्यां) एडी से ठुकरा देती हैं इसी प्रकार हे स्वयं अपने पति को वरने वाली स्त्री! तुभी (उद् हर्षिणम्) अति अधिक कामी, (मुनि-केशम्) मुनि के समान जटा वाले, (जम्भयन्तम्) हिंसक, शरीर को पीड़ा पहुँचाने वाले, (मरीमृशम्) बार २ गुद्धांगों को स्पर्श करने वाले, (उदुम्बलम्) अति अधिक भोगी, (तुण्डेलम्) बन्दर के समान

शागे को बड़े हुए मुख वाले या बहुत बड़ी तोंद वाले. (उत) और (शालुडम्) लुच्चे, व्यभिचारी पुरुष को (पदा) पैरों से और (पाल्क्यों) एडियों से (प्र विध्य) खूब ठोकर मार, ताड़। स्त्री ऐसे नीच पुरुष को स्वयं दण्ड दे, उसका तिरस्कार करें।

यस्ते गर्भे प्रतिमृशाज्जातं वो मुरयाति ते । पिङ्गस्तमुत्रर्धन्वा कृणोतु हृदयाविर्धम् ॥ १८ ॥

भाव—हे स्त्र ! (यः) जो (ते) तेरे (गर्भम्) गर्भ को (प्रतिमृशात्) विनाश करने की चेष्टा केरे या (ते जातं वा) तेरे उत्पन्न हुए
बालक को (मारयाति) मारे (तम्) उसको (उप्रधन्वा) प्रबळ
धनुर्धारी शासक (पिङ्गः) वृत पति या बली राजा (हृदयाविधम्)
हृदय में बाण प्रहार (कृणोतु) करे और मार डाले।

यदि कोई दुष्ट पुरुष झी को उसके वृत पति से जुदा करके उसके पूर्व धारित गर्भ का नाश करे या बालक को मारे तो ऐसे दुष्ट को हृदय में उसका पति बाण मार कर प्राण है। राजा ऐसा विधान करे।

ये श्रमनो जातान् मारयन्ति स्तिका अनुदेरिते। स्त्रीभागान् पिक्नो गन्धर्वान् वाती अभ्रमिवाजतु ॥१६॥

भा०—(ये) जो दुष्ट, कामी लोग (अग्नः) एक साथ उत्पन्न
या अचेत, अबोध, नन्हें, बेखबर या मन के प्रतिकृळ (जातान्) उत्पन्न
हुए बच्चों को (मारयन्ति) मार डाळते हैं और जो कामी लोग
(स्तिकाः) नवप्रस्ता स्त्रियों के साथ (अनुहोरते) संग करते हैं
(तान्) उन (स्त्रीभागान्) स्त्रीसेची, न्यभिचारी (गन्धर्वान्) लुखों
को (पिंगः) बळवान् राजा (वातः अश्रम् इव) वायु जिस प्रकार
बादबों को छिन्न भिन्न कर देता है उसी प्रकार (अजतु) धुन डाके,

कठिन यातनाएं दे देकर उनको धुन डाले, उनकी बोटी २ कटवर डाले।

परिस्तृष्टं धारयतु यद्धितं मार्च पादि तत् । गभै त डुग्रौ रक्ततां भेषुज्ञौ नीविभायौ ॥२०॥ (१४)

भा०—स्त्री (परिसृष्टम् ) सब प्रकार से परिपूर्ण गर्भ को अथवा अपने पति द्वारा गर्भ में आहित वीर्थ को (धारयतु) धारण करे शौर (यत्) जो गर्भ में (हितम्) धारण करते (तत्) वह (मा अव-पादि) कभी नीचे न गिरे कभी गर्भ का पात न किया जाय। हे स्त्रि! (ते गर्भम्) तेरे गर्भ को (उप्रौ) उग्र बल्ह्याली (नीवि-भावों) धन और स्त्री के गर्भ की रक्षा करने वाले राजा और पति दोनों (भेषजी) हो बोषधियों के समान होकर (रक्षताम्) रक्षा करें।

पु<u>वीनसात तेङ्गुल्वु¦₃च्छायकादुत नग्नेकात्</u> । प्रजाये पत्ये त्वा पिङ्गः परि पातु किमीदिने: ॥२१॥

भा०—हे स्त्री! (पवीनसात्) पृति गन्ध से युक्त, सदी नाक बार्ल, (तक्षच्वात्) फूली गालों वाले, (छायकात्) मुँह से काटने वाले और (नरनकात्) नंगे, निर्लंडच इन (किमीदिनः) सब पदार्थों की तुष्छ देखने वाले, मूर्ख, असम्य गुण्डों से (पिक्षः) बलवान् पुरुष (प्रजाय) तेरी प्रजा और (पत्थे) तेरे पति के सुख के लिये (स्वा परि पातु) तेरी रक्षा करे।

द्वयास्याचतुरुचात पर्श्वपादादनङ्गुरैः । बुन्तोद्रभि प्रसर्पतः परि पाहि वरीवृतात् ॥२२॥

भा०—( इपास्तात् ) दोसुँहे, (चतुरक्षात् ) चार आंखों वाले, (पञ्चपादात् ) पांच पैरों वाले, (अनंगुरेः ) बिना अंगुली वाले या (वरीवृतात्) गोल मटोल गांठ के समान उस बालक से जो (वृ-न्तात्) गर्माधानीके मूल से (अभि प्रसर्पतः) आगे को उत्पन्न हो रहा है उससे स्त्री को हे वैद्य! (परि पाहि) सुरचित कर। अर्थात् वैद्य उत्तम उपचार द्वारा स्त्री को दुष्ट पिण्ड के प्रसव से बचावे।

य आमं मांसमुदन्ति पौर्वषेयं च ये कृषिः। गर्भान् खादन्ति केश्रवास्तानितो नाशयामसि॥२३॥

भा०—(ये) जो (कामम्) कच्चा (मांसम्) मांस (कदन्ति)
खाते हैं, श्रीर (ये च) जो (पौरुपेयम्) पुरुष या मानुष का (क्रविः)
मांस खाते हैं श्रीर (केशवाः) लग्बे केश वाले, मायायी जो लोग
(गभान्) गभा को भी (खादन्ति) खा जाते हैं (तान्) उन दुष्ट
प्राणियों को (इतः) यहां से (नाशयामिस) विनष्ट करें।

ये सूर्यात् परिसर्पन्ति स्नुषेष्ठ श्वशुराद्धि । ष्रज्ञस्च तेषां पिङ्गस्च हृद्योधि नि विध्यताम् ॥२४॥

मा॰—(श्रज्ञुराद् अधि) श्रज्ञुर से (स्नुषा इव) जिस प्रकार पुत्रवधू या बहू लज्जायुक्त होकर छिप जाती है उसी प्रकार (ये) जो दुष्ट प्राणी (स्थात्) सूर्य के प्रकाश से परे भाग कर अन्धेरे में जा छिपते हैं (बजः च पिंगः च) गतिशील, पराक्रमी श्रीर बली पुरुष या छोषधि (तेषाम्) उनके (हदये अधि) हदय में, मर्भ में (नि विषय-ताम्) खुब प्रहार करे।

पिड्गु रक्ष जायमान मा प्रमीसं स्त्रियं कन ।

खाण्डाटो गर्भानमा द्भन बार्घस्वेतः किमीदिनः ॥ २४ ॥

मा०—हे (पिक्क) बलवान ओपधे तापकारिन ! (जायमानम्)
उत्पन्न होते हुए बालक की (रक्ष) रक्षा कर । (प्रमांसम् स्त्रियम्)
पुमान बाह्यक को या स्त्री बाह्यक को सी (मा कन् ) विचित्र या दुसी

न करें। ( आण्डादः ) बालक के अण्डकोष मागों को काटकर खाजाने वाला रोगकीट ( गर्मान् ) गर्म-गत बालकों का ( मा दभन् ) विनाश न करे, इसलिए हे वैद्य या ओपधे! (तान् ) उन ( किमीदिनः ) तुच्छ सुक्खड़ क्षुद्र प्राणियों का (इतः ) यहां से (बाधस्व ) विनाश कर।

अप्रजास्त्वं मातिवत्समाद् रोद्मघमावयम् । वृक्षादिव स्रजै कृत्वाप्रिये प्रति मुञ्च तत् ॥२६॥ (१४)

मा०—(अप्रजास्त्वम् ) लियों को सन्तान न होना, (मार्तव-सम् ) मरा हुआ बालक होना, (आत् ) और तिस पर भी बालक के होते समय (आवयम् ) उत्पन्न होने वाली पीड़ाओं के कारण (रो-दम् ) बहुत अधिक पीड़ा से (आयम् ) कष्ट या बुरे लक्षण दीखना (तत् ) इन सबको (बृक्षात् स्नम् इव ) जिस प्रकार बृक्ष से फूल तौड़ लिया जाता है उसी प्रकार सुगमता से की शरीर से (कृत्वा ) दूर करके इन सब रोगों को (अप्रिये ) अप्रिय पक्ष में (प्रतिमुल्च ) ढाल दे, अर्थात इन रोगों को सदा अप्रिय जानकर इनका विनाश किया कर।

> ॥ इति चृतीयोऽनुवाकः ॥ [तत्र सत्तद्धयम् ऋचश्चाष्टाचत्वारिंशत् ]

> > CON YOU

#### [ ७ ] भोषधि-विज्ञान 🎙

स्थर्या द्वापिः । मन्त्रोक्ताः ओषधयो देवता । १,७,६,११,१३,१६,२४,२७ सनुष्टुभः । २ उपरिष्टाद् असिग् बृहती । ३ पुर उष्टिणक् । ४ पञ्चपदा परा सनुष्टुप् अति जगती। ४,६,१०,२४ पथ्या पहक्तयः । १२ पञ्चपदा विराह् अतिश्ववसी । १४ उपरिष्टान्निचुद् बृहती । २६ निचृत् । २२ भुरिक् । १५ निष्टुप् । अष्टाविंश्चं सक्तम् ।

या बुभवो यार्श्व शुक्रा रोहिणीकृत पृद्दीयः।

आसिकीः कृष्णा ओषेषीः सर्वी अच्छावदामसि ॥ १॥

भा०—(या) जो ओषधियां (बअवः) पुष्टिकारक, म!स बहाने वाली (याः च) और जो (शुक्राः) शुक्र, वीर्यवर्धक (रोहणीः) रोहणी अर्थात् इत आदि को भरने वाली, उत (पृश्नयः) रस पोषण करने वाली, (असिवनीः) श्याम रंग की (कृष्णाः) कृष्ण वर्ण की या विज्ञखन करने वाली (ओपघीः) ओषधियें हैं (सर्वाः) उन सबका हम (अच्छ आवदामसि) भली प्रकार उपदेश करते हैं। अथवा (बअवः) भूरे रंग की (शुक्राः) श्वेत रंग की (रोहिणाः) पुष्टिकारी (पृश्नयः) चित्र वर्ण की (असिवनीः) फलियों वाली (कृष्णाः) काली रंग की इत्यादि ओषधियों का हम उपदेश करते हैं।

आर्यन्तामिमं पुर्राषुं यक्ष्मीद् देवेषिताद्धि । यासां सौष्पिता पृथिवी माता संमुद्रो मूर्लं वृश्विधौ बुभूवं ॥२॥

भा०—( यासाम् ) जिन ( वीरुधाम् ) जताओं या वृक्ष वनस्पति आदि भोषियों का ( योः ) सूर्व ( पिता ) पालक है अर्थात् जिनकी धूप लगने से रक्षा होती है, ( पृथिवी माता ) पृथिवी माता है अर्थात् जो पृथिवी से रस और पुष्टि प्राप्त करती हैं। और ( ससुदः ) मेघ ही ( मूलम् ) उत्पन्न होने का कारण है अर्थात् वर्षाकाल में वर्षा के जल

स्॰७।४

से जो उताल होती हैं वे घोपियां ( इसस् ) इस ( पुरुषम् ) पुरुष की (देवेषितात्) दिषय कीड़ा द्वारा प्राप्त हुए ( यक्ष्मात् ) रोग से या देव=मेघ या वर्षा काल में उत्पन्न ( यक्ष्मात् ) राजयक्ष्मा के रोग से ( त्रायन्ताम् ) रक्षा करें।

आपे। अर्थ दिक्या ओर्षधयः। तास्ते यक्ष्मेमन्स्यं मङ्गादङादनीनशन् ॥ ३॥

भा०—( अप्रम् ) सव से प्रथम और सब से उत्कृष्ट ( फ्रोपधय: ) श्रीपिध जो रोग श्रीर पाप को नाश करने में समर्थ हैं वे (दिव्याः) दिब्य गुणयुक्त ( आपः ) अप्≂जलों के समान पवित्र और अन्यों को पवित्र करने वाले आस बिद्वान् पुरुष हैं। वे शीतल स्वभाव होकर पापों के लिये संतापकारी हैं (ताः) वे (ते) तेरे (एनस्यम्) पाप से उत्पन्न (यचमम् ) राजरोग को (अंगात् अंगात् ) शरीर के अङ्ग र से ( अनीनशन् ) विनाश कर देते हैं। जिस प्रकार रोगों को दूर करने में दिब्य जल सब से उत्तम ओपिंघ हैं और जल विलासादि द्वारा उत्पन्न रोगों को सुलमतया विनाश कर देता है उसी प्रकार भास पुरुष भी हैं जो ज्ञानोपदेश से पापभावों को दूर करते हैं। समस्त रोग जलों द्वारा दूर करने के उपाय हाइड्रापेथी (जलचिकित्सा) द्वारा जानने चाहिये।

. प्रस्तृखती स्तुस्विनीरेक शुङ्गाः प्रतन्वतीरोपधीरा वदामि । अंशुमतीः काण्डिनीयां विशाखा ह्यामि ते व्रीरुधी वैश्वदेवी हुन्नाः पुरुषजीवनीः ॥ ४ ॥

भा० — हे पुरुष ! में परमेश्वर (ते) तुझे ( प्रस्तृणती: ) अच्छी प्रकार फैलने वाली, (स्तम्बनीः) झुण्डों वाली, (एकशुङ्गाः) एक अस्पत वाली, (प्रतन्वती: ) खूब बढ़ कर फैलने वाली, नाना प्रकार की स्रोपिय जतान्नों का ( आवदामि ) उपदेश करता हूं। और (ते )
तुशे (अंग्रुमतीः) बहुत कोपलों वाली या अंग्रु अर्थात् सोम के गुणों वाली,
(कारिडनीः ) काण्ड या पोस्त्रों वाली स्रोर (या: ) जो (विशाखाः)
शाखान्नों से रहित या नाना प्रकार की शाखान्नों वाली (वीरुधः )
लताओं को जो (वैश्व-देवीः ) समस्त विद्वान् पुरुषों के उपयोग की,
(उग्राः ) अपना प्रभाव करने में तीन्न, (पुरुष जीवनीः ) पुरुष शरीर
को जीवन प्रदान करने या प्राण धारण कराने में समर्थ हैं उनका
(ह्यामि ) उपदेश करता हूं।

यद् वः सहः सहमाना विधि यद्यं वो वलम् । तेनेमम्स्माद् यक्ष्मात् पुरुषं मुञ्जनौषधीरथी कृणोमि भेष्वजम्॥४॥

भा०— हे ओपधियो ! तुम (सहमानाः ) रोगों को दूर करने में बलवती हो। (यद्) जो (वः) तुम में (सहः ) रोग दूर करने का सामर्थ्य (यत् च) और जो (वः) तुम्हारा (वीर्यम्) पुष्टिकारक रस और (बलम्) बल है (तेन) उससे (इमम्) इस (पुरुष्पम्) पुरुष को (अस्माद्) इस (यहमाद्) राजयसमा आदि होग से (मुल्यत) छुढ़ाओ। (अथो) और इस प्रकार ओपवियों के बल पर में (अवजम्) रोगों को दूर करने का कार्य (कृणोमि) करता हूँ।

ज्ञां नेघारिषां जीवन्तीमोपंघीमहम् । श्रक्तम्प्रतीमुखयन्तीं पुष्पां मधुमतीमिह हुवेस्मा अरिएतातये ॥६

भा०—(अस्मै) इस रोगी पुरुष के (अरिष्टतातथे) स्वास्थ्यः इसम कराने के लिये (अहम्) मैं वैद्य (जीवलाम्) आयुप्रद,

<sup>्</sup>र-अथवै० [८।२।६] इत्यन्नापि द्रष्टन्यम्।

( नधारिपाम् ) किसी प्रकार की हानि न पहुँचानेवाली, (जीवन्तीम् भोषधिम् ) जीवन्ती नामक श्रोपधि को श्रीर (उद्ययन्तीम् ) रोगी की दशा को उत्तम रूप में ला देनेवाली, उसकी दशा को सुधारनेवाली (अरुन्धतीम् ) 'अरुन्धती' नामक श्रोपधि को और (मधुमतीम् ) मधुर रस वाली (पुष्पाम् ) 'पुष्पा' भोषधि को (हुवे ) बतलाता हूँ, वसके सेवन का उपदेश करता हूं, वैद्य रोगी के रोग दूर करने, उसे पुष्ट करने और उसके चित्त प्रसादन के लिये उचित श्रोपधियों का नुसला बना कर रोगी को है।

इहा यन्तुं प्रचेतसो मेदिनुधिचेसो मर्मं। यथेमं पारयामसि पुरुषे दुरितादाधि॥ ७॥

भा०—(इह) इस चिकित्सा के अवसर में (मम) मुझ (प्रचेत्सः) उत्कृष्ट ज्ञानवान् वैद्य के (वचसः) वाणी या उपदेश के भनुसार (मेदिनीः) विद्याद, रोगनाशक या स्निग्ध गुणयुक्त पीष्टिक ओपिधयां (आ यन्तु) प्राप्त हों (यथा) जिनसे (इमम् पुरुषम्) इस पुरुष को (दुरिताद् अधि) दु:खप्रद अवस्था से (पार-चामसि) पार कर सकें।

अने घोसो अपां गर्भो या रोहं ति पुनर्णवाः । धुवाः सहस्रेनाम्नीर्भेषुजीः सन्त्वाभृताः ॥ ८॥

भा०—(अग्नेः) अग्निको (घास:) अपने भीतर घारण करने-बाली, (अपां गर्भः) और जलों को भीतर घारण करनेवाली, (याः) कों ओषधियां (पुनः नवाः) प्रति वर्ष बार २ नवे सिरे से फूट पहती हैं ऐसी (ध्रुवाः) सदा स्थितिशील, शीघ्र नाश न होने वाली

७-१. 'मेट मेथु हिंसनयोः' ( स्वादिः ), मिदि स्नेहने ( चुरादिः ), मिदा-स्नेहने ( दिवादिः ), मिदा स्नेहने स्वादिः ।

( सहस्र-नास्तीः ) सहस्रों नामवाली अथवा बलप्रद स्वरूप वाली (भेषजीः) रोगहारी ग्रोषधियां (आभृताः) ला लाकर संग्रह की (सन्तु) जार्वे !

अवकील्वा उदकात्मान ओषधयः। ब्युषन्तु दुर्शितं तीक्षणशृह्यैःश्री

भा०—( अवका-उल्वाः ) जलमें उतराने वाले सैवार के भीतर उथ्यक्ष होनेवाली ( उदकारमानः ) जलमय देहवाली, जल के विना न जीनेवाली और ( तीक्षण-श्रङ्क्यः ) तीले सींग या कांटोंवाली श्रोप-ध्रियां मी ( दुरितम् ) दुःखदामी रोग को ( वि ऋषन्तु ) विशेष रूप-धे दूर करें।

द्रन्मुञ्चन्त्रीर्विवरुणा उग्रा या विष्टुर्वणीः। अथो वलासनारानीः कृत्यादूर्वणीरस्य यास्ता हृहा युन्त्यो विधीः॥ १०॥ (१७)

भा॰—( उत्-मुखन्तीः) रोग से मुक्त करने हारी, (वि-वरुणाः) विदेश रूप से वरण करने योग्य या (विवरुणाः) वरुण से रहित, मिर्जल, (उमाः) अति बलवाली, (विष-तूपणीः) विषों की नाशक (अथो) और (बलास-नाशनीः) कफ को या शरीर के बलनाशक रोगों का नाश करनेवाली, (कृत्या-तूपणीः च) दुष्ट पुरुषों के दुष्ट घातक अपचारों से उत्पन्न पीदाशों का नाश करनेवाली, (ओपधीः) भोपधियां (याः) जो भी हैं (ताः) वे सब (इह) इस वैद्यशाला में (आ यन्तु) प्राप्त हों।

अपुक्रीताः सहीयसीव्धिष्धा या श्रामिष्ट्वेताः। आयन्तामस्मिन् श्रामे गामद्वं पुरुषं पुशुम् ॥ ११ ॥

भां - ( अप-क्रीताः ) दूर देश से द्रव्य के बढ़ ले प्राप्त की गई,

(सहीयसः) अतिबलशाली (वीरुधः) जताएं, (याः) जिनकी (असिस्तुताः) सब तरफ प्रशंसा सुनाई दे रही हो वे भी (अस्मिन्) हमारे इस प्राम में (गाम्, अश्वम्, पश्चम्, पुरुपम्) गौ, घोड़े आदि पशु और पुरुपों को भी (बायन्ताम्) रोगों से बचावें। मधुमन्मूळुं मधुमृद्रप्रमाखां मधुमन्मध्यं ब्रीरुधां वभूव। मधुमत् पूर्णं मधुमृत् पुष्पमासां मधुः संभक्ता असृतंस्य भक्षा खृतमभं दुहतां गोपुरोगवम्॥ १२॥

भा०-( आसाम् ) इन ( बीरुधाम् ) औषधियौं का ( मूलम् ) मुळ ( मधुमत् ) मधु के समान मधुर रसयुक्त है, ( आसां अग्रं मधु-मत्) इन भोपधियाँ का अग्रभाग, काँपल मधुर रस से युक्त है, (आसां मध्यं मधुमत्) इन भोषधियों का मध्यभाग मधुर रस से युक्र ( बभूव ) होता है, इसी प्रकार ( आसां पर्णं मधुमत् ) इन क्रोप-धियों का पत्ता मधुरस से युक्त होता है, (आसां पुष्पं मधुमत्) इन का फूल मधुरस से युक्त होता है, इस कारण से ये सब श्रोपिय ( मधोः संभक्ताः ) सधु, असृत से सिची हुई हैं, इनमें मधु का अंश सर्वत्र ब्यापक है। इससे ये अमृतमय श्रीविधय (अमृतस्य भक्षः) अमृत के बने भोजन के समान दीर्घायुपद हैं। हे पुरुषो ! ये श्रोपिधयां ही खाद्य पदार्थं ( घृतम् ) ची आदि ( अक्षम् ) अज्ञ को (दुहताम् ) पूर्ण करतीं, बदातीं और प्रदान करती हैं, जिन में (गांपुरोगवम्) गाय का दूध सब से मुख्य है। नाना प्रकार की भोवधियां हैं जिन में से किसी की जड़ मधुर, किसी की कोंपल, किसी का पत्ता, किसी का फूल, फलता इन में सथु मानी नाना प्रकार से प्राप्त है। यही सब अमृत का भोजन है, बी, अस और दूध, जिन में दूध सब से मुख्य है। ये बोषिषयां ही वे सब नोजन हम को ग्राप्त क्ररावें।

यावेर्ताः कियेतीइचेमाः पृथिव्यामध्योषधीः । ता मो सहस्रपुण्यी मृत्योमुञ्चन्त्वंहैसः ॥ १३ ॥

भारु—(पृथित्वाम्) पृथिवी पर (यावतीः) जितनी (कियतीः च) और कितनी भी (इमाः) ये (श्लोपत्रीः) श्लोपियां हैं (ताः) वे सबं (सहस्रपण्यैः) हज़ारों प्रकार के पत्तों वाली (मा) मुझे (मृत्योः) मृत्यु के (अंहसः) दुःख से (मुल्चन्तु) दूर करें, चचावें।

वैयोब्रो मुणिर्द्वीरुधां त्रायमाणोभिशस्तिपाः। अभीवाः सर्वा रत्नांस्यपं हुन्त्वधि दूरम्समत्॥ १४॥

भा०—( वीरुवाम् ) भोषधियों के रसों से बनाया हुआ (वैद्याघ्राः) शाना प्रकार की गम्ध देने वाला ( मणिः ) मणि, रोगस्तम्भन गुटिकां ( श्रायमाणः ) रोगों से रक्षाकारी, ( अभि शस्तिपाः ) निन्दमीय पाप-स्य रोगों से रक्षा करने वाला होता है। वह ( सर्वाः ) सब प्रकार के ( अभीवाः ) रोग जन्तु भों को और ( रक्षांसि ) बाघक, जीवन के ( विश्वकारी रोगादि पीड़ा के कारणों को ( अस्मत् दूरम् ) हम से दूर् ( अप अधि हन्तु ) मार भगावे । भोषधियों के रस से तील गम्ध की गोलियों था पुटिकाओं को बनावें जो सदा जेन में रहने से रोगों और पीड़ाकारी कारणों का तील गम्ध से नाश करे और रोगों से बनावें ।

"विविधं विशेषेण वा आश्रीयते इति व्याग्नः स एव वैयाश्नः ।"
सचासौ मणिश्चेति । तपेदिक्, सिरदर्वं आदि रोगों में निरन्तर स्ंघने के
लिये विशेष ओषधि-रसों की शीशी या फायों का प्रयोग श्रीर प्लेग आदि के समय फिनाइल आदि गोलियों को जेब में रखने आदि का
प्रयोग किया जाता है। पूर्वकाल में ऐसी रोगहर श्रोपधियों को कपड़े
में बांधकर गले में या बाजू पर बांध लिया जाता था। सिंहस्येव स्तुन्थोः सं विजन्तेग्नेरिव विजन्त आर्थताभ्यः । गर्वा यक्ष्मः पुरुषाणां बृधिद्धिरतिनुत्तो नाव्या एतु स्रोत्याः ॥१४॥

भा०-जिस प्रकार पशु ( सिंहस्य) होर के ( स्तनधोः ) गर्जन से ( सं विजन्ते ) खूब भयभीत हो जाते हैं और जिस प्रकार पशु (अप्नेः) अग्नि से ( विजन्ते ) व्याकुल हो जाते हैं उसी प्रकार ( आसृताभ्य: ) संग्रह की हुई ओपधियों से रोग के कीट भी कांपते हैं और भय से च्याकुल हो जाते हैं। और इसी लिए (वीरुज़िः) ओपिंघ लताओं से ( अतिनुत्तः ) पराजित हुआ हुआ ( गवाम् ) गौ आदि पशुत्रों और (पुरुंघाणाम्) मनुष्यों का (यहमः) पीड़ाकारी रोग (नाब्याः) गावों से तरने योग्य ( स्रोत्याः) नदियों के समान हमारे शरीर में सदा नवरक्त से पूर्ण बहाने वाली रक्त नाड़ियों से परे दूर (एतु) चला जाय। बड़ां मुख्य अर्थ भी सम्भव है कि नावों से तरने योग्य नदियों से दूर चला जाय । वेद में ''९०, या ९९ बड़ी निद्यों के पार चला जाना'' यह मुहावरा अति दूर चले जाने के अर्थ में प्रायः प्रयुक्त हुआ है। इसका प्रयोग भाषाश्चों में उसी प्रकार समझना चाहिए जैसे 'सात समुद्रों पार'का प्रयोग होता है। अथवा जीवन के एक २ वर्ष को एक २ 'नाब्य नदी' से उपमा दी गईं है। '९९ नाब्य नदी' जीवन के ९९ वर्ष हैं। रोगादि इमारे १६ वर्ष के जीवन से परे रहें।

> मुमुचाना ओर्षधयोग्नेर्वेश्वा<u>न</u>रादधि । भूमि संतन्वतीरि<u>त</u> यासां राजा बन्स्पतिः ॥ १६॥ ः

भा०—हे घोषधि छतात्रो ! तुम (यासां राजा) जिनका (राजा) राजा, रक्षक (वनस्पतिः) वनस्पति, वनपाछ या घडा वृक्ष है वे (वैधानरात्) सर्वे पुरुषों के हितकारी (अग्नेः) अग्नि से (सुमु-खानाः) दूर सुरचित रहकर (भूमिम्) भूमि को (संतन्वतीः)

आब्दादित करती हुई (इत) फैलती जाओ। राज्य में वनपास ओष-धियों की रक्षा करे। वन में श्रोपधियां खूब अधिक माश्रा में उत्पन्न हों। अग्नि से उनको बचाया जाय।

> या रोहन्त्याङ्गिरसीः पर्वतेषु समेषु च। ता नः पर्यस्वतीः शिवा ओषधीः सन्तु शं हुदे ॥१७॥

भा०—(याः) जो (आङ्किरसीः) अंग या शरीर में रस को उत्पन्न करने हारी, वा अंगिरा आयुर्वेद के विद्वानों की परी चित श्रोपधियां (पर्वतेषु) पर्वतों श्रोर (समेषु च) समस्थलों में (रोहन्ति) उगती हैं (ताः) वे (पयस्वतीः) पृष्टिकारक, वीर्यरसवाली (शिवाः) कृत्याण और सुखकारी (श्रोषधीः) ओषधियां (नः) हमारे (हदे) हृदय की (शं) शांवि करने वाली (सन्तु) हों।

याद्यांह वेदं वृहिष्टे। याद्य प्रयामि चर्श्वषा। अज्ञाता जानीमद्य या यास्त विद्याय संभूतम् ॥१८॥ सर्वाः समुत्रा ओर्ष्य्यविधिन्तु वचसो मर्म। यथुमं पारयामसि पुरुषं दुरितादधि ॥ १६॥

भाग-(अहम्) में (याः वीरुधः) जिन लताओं को (वेद् ) लानता हूँ। और (याः च) जिन लताओं को (चक्षुषा पश्यामि) आंख से देखता हूँ और जो (अज्ञाताः) अभी तक नहीं जानी गई हैं और (याः च जानीमः) जिनकों हम सब प्रायः जाना करते हैं और (यासु) जिन में से (संश्वतम्) संग्रह किए हुए भाग को (विषाः) प्राप्त कर लेते हैं (सर्वाः समग्राः) उन सब, समस्त प्रकार की ( भोषधीः) भ्रोपधियों को ( मम ) सुझ आयुर्वेद्ज्ञ के ( वचसः) वचन से ( बोधन्तु ) सब मनुष्य जानें, ( यथा ) कि किस प्रकार

(इमं पुरुषम्) इस रोगी पुरुष को (दुरितात् अधि) दुः खप्रद रोग से (पारयामसि) छुड़ावें, मुक्त करें।

अरबुत्थो दुर्भो बुश्धिं सोमो राज्ञासृतै हुविः। ब्रीहिर्यर्वश्च भेषुजौ दिवस्पुत्रावमत्यौ ॥ २०॥ (१८)

भाए—( अहवत्थः ) पीपल ( दर्भः ) दाम, कुशा और ( वीरु-धाम् ) ओपधियों का ( राजा ) राजा ( सोमः ) सोमलता और ( इविः ) अस्न ( अमृतम् ) अमृतस्वरूप, दीर्घायु प्रदान करने वाला ( बीहिः यवः च ) धान और जी भी ( भेषजी ) रोगों को दूर करने वाले ( अमर्त्या ) कभी विनाश न होने वाले (दिवः पुत्री) खुलोक से बरसे हुए मेघके जल और ओस एवं सूर्वकी धूपसे उत्पन्न होने वाले हैं अथवा ( दिवः ) दुलोक से रस और सूर्य के प्रकाश के बल से (पुत्री) 'पुत्र' अर्थात्, बहुत से मनुष्यों की जीवन रक्षा करने में समर्थ हैं।

मीहियव अमर्त्य=अर्थात् नं मरने वाले किस प्रकार हैं, क्योंकि थानों से बीज श्रीर बीजों से पुनः धान उत्पन्न होते हैं इस कारण वे कभी पृथ्वीतल से विनष्ट नहीं होते। इमी दृष्टान्त से जीव भी कभी नहीं मरता। 'सस्यमिव मर्त्यः प्रचयते सस्यमिवाजायते पुनः।' कठोप०।

> उजिज्ञहीध्वे स्तुनयत्यभिकर्न्दत्योषधीः। यदा वेः पृद्दिनमातरः पुर्जन्यो रेतुसार्वति ॥ २१ ॥

मा॰—हे (पृश्ति-मातरः) पृश्ति=रसों को अपने भीतर ले लेने
में समर्थ, पृथ्वी माता से उत्पन्न (श्रोषधीः) श्रोषधियों ! (यदा)
जब (पर्जन्यः) रसों, जलों का प्रदान करने वाला मेघ (स्तनयित)
गरजता है (अभिक्रन्दित) खूब ध्विन करता है तब तुम (उत जिल्ह्यी करता है तब तुम (उत जिल्ह्या करते होती हो, प्रलक्ष्ति होती हो, उस

समय वह (रेतसा) जल से (वः) तुम्हारी (अवति) रक्षां करता है।

> तस्यामृतस्यमं बर्ल पुरुषं पाययामसि । अथी कृणोमि भेषुजं यथास्डिकृतहायनः ॥ २४॥

भा०—(तस्य) उसं (अमृतस्य) जलं के (इमम्) परिवर्तितं रूप इस श्रेषधि और अज़ं के रूप में प्राप्तं (बलंम्) बंल के। इस खेला (पंत्रवम्) इस पुरुष के। (पाययामिक ) पिला देते हैं। (अथो। श्रीर साथ ही (भेषजम्) रेग की निवृत्ति भी (कृणोमि) करते हैं (यथा) जिससे यह पुरुष (शत-हायनः) सौ वर्ष तक जीवित (अ-सत् ) रहता है।

बराहो वैद ब्रीरुध नकुलो वैद भेषजीम् । सूर्पा गन्धर्वा या बिदुस्ता ब्रस्मा अवसे दुवें ॥ २३ ॥

भा०—(वराहः) बराह, स्कर (वीरुवम्) नाना प्रकार की (याः) जिन लाद्य भीर रोगहारी छताओं को (वेद्) जानता है और (नकुछः) नेवला (भेषजीम्) रेगा भीर विष दूर करने हारी जिन ओषधियों को (वेद्) जानता है और (याः) जिन ओषधियों की (सर्पः) सर्प, पृथिवी पर पेट के बल सरकने वाले प्राणी (विदुः) जानते हैं और (गन्धर्वा) गन्ध से अपने खाद्य पदार्थों को प्राप्त करने वाले गी, वानर आदि पशु छोग तथा गौओं को धारण पाछन करने वाले पशुपाल लोग और विद्वान् लोग जिन भोषधियों को जानते हैं (ताः) उनको में उत्तम वैद्य (अस्मे) इस पुरुष की (अवसे) भाणरक्षा के छिये (हुवे) प्राप्त करूं। पिछत प्रीफ्रिथ ने इस मन्त्र पर टिप्पणी में लिखा है कि जंगछी स्कर की खाद्य मूछ कन्दों को खोजने और खोदने में असाधारण शक्ति होती है।

याः सुप्रणां बाङ्गिरसीार्देव्या या रघटी विदुः। वयासि हंसा या विदुर्याद्य सर्वे पत्रिणः। मृगा या विदुरोषेधीस्ता अस्मा श्रवसे हुवे॥ २४॥

भा॰—(याः) जिन (आंगिरसीः) श्रंगिरा, शरीर शास्त्र के वेत्ता ऋषि लोगों की उपदेश की हुई ओषधियों को (सुपर्णाः) उत्तम, विशाल पक्ष वाले या बंधी उड़ान वाले बाज, शिकरा, गरुड़, गीध आदि (विदुः) जानते हैं और (या: दिव्याः) जिन दिव्य गुणवाली ओषधियां को (रघटः) छोटी उड़ान वाले पंची या '[अ] रघट' अति वेग से चलने वाले पक्षी (विदुः) जानते हैं और जिन ओधिषयों को (हंसाः) हंस जाति के (वयांसि) पंचीगण जानते हैं और (सर्वे प्रतित्रणः) सब पंखों वाले (याः च) जिन र ओषधियों को जानते हैं और (याः) जिन (श्रोपधीः) ओपधियों को (मृगाः) मृग, आरण्य पशु, हस्ति, व्याघ्र, गवय, मृग आदि (विदुः) जानते हैं (ताः) उन सबको (अस्मा अवसे) हस पुरुष की रक्षा के लिये (हुवे) प्राप्त करता हूं, संग्रह करता हूं।

यावतीनामोषधीनां गार्वः प्राइनन्त्युष्ट्या यावतीनामजावयः। तावतीस्तुभ्यमोषधीः शभै यच्छन्त्वार्धताः॥ २५॥

भा०—श्रौर (यावतीनाम्) जितनी (श्रोषधीनाम्) श्रोषधियौं को (अव्न्याः) कभी भी न मारने योग्य (गावः) गौएं (प्राइनन्ति) खाती हैं श्रौर (यावतीनाम्) जितनी श्रोषधियों को (अजावयः) भेद बकरियें खाती हैं (तावतीः श्रोषधीः) उतनी सभी भोषधियां (अमृताः) संग्रह की जाकर (तुम्यम्) तुक्षे (शर्म वच्छन्तु) सुख प्रदान करें। यावर्ताषु मनुष्या भेषुजं भिषजी विदः। तार्वतीर्विश्वभेषजीरा भेरामि त्वामुभि ॥ ४६॥

भा०—( यावतीषु ) जितनी श्रोषधियों में (भिषजः मनुष्याः ) शेग दूर करने का कार्य करने वाले मनुष्य, वैद्य, द्वावटर जोग (भेष-जम्) रोग दूर करने के गुण को (विदुः ) जानते हैं (तावतीः ) उतनी (विद्व-भेषजीः ) सब रोगहारी ओषधियों को (श्वाम् ) तेरे छिये हे पुरुष ! (आ भरामि ) ले आता हूं।

पुष्पंचतीः यस्मंतीः फालिनीरफुसा उत । संमातरं इव दुहामुस्मा अंग्रिष्टतातये ॥ २७ ॥

भा०—( पुष्पवतीः ) फूलों वाली ( प्र-सूमतीः ) नवपहेलव, नेथीं काखाओं, नयी जहीं को उत्पन्न करने वाली ( फिलिनीः ) फलों वाली ( उत ) और ( अफलाः ) फलरहित श्रीविधियों को ( मातरः इव ) सम्मान पद पर विराजमान माताओं या गौवों के समान ( अस्मा ) इस पुरुष के ( अरिष्टतातये ) कत्याण के लिये ( दुहाम ) दोह हूं, श्राप्त कहें।

उत् त्वाहार्षे पश्चशलाद्या दश शलादुत । अथो यमस्य पड्वीशाद् विश्वसमाद् देवकिल्बिषात्॥२८॥(१६)

भा॰—हे पुरुष ! (त्वा) तुझको में (पब्चशलात) संताप कैरने वाले शल या शर, पीड़ाजनक रोग से अथवा पञ्चपाणों के कष्टों से (अथो उत) और (दशशलात) तुझे काटने और चुभने एवं क्षीण करने वाले दु:खदायी रोग अथवा दश इन्द्रियों के कष्टों से (अथा) और (यमस्य) शरीर में बांधने वाले या यातना देने वाले कष्ट की

२७-१. अत्र द्वितीयार्थे प्रथमा ।

(पङ्वीशात्) बैद्धियों से और (विश्वस्मात्) सब अकार के (देव-किविवयात्) देव, ईश्वर द्वारा पाप-कर्में। के फलरूप में प्राप्त कष्टों से (उत् अहार्षम्) उपर ले आता हूँ, तुझे मुक्त करता हूँ,।

#### 2000 CO

## [ 🕳 ] शत्रुनाशंक उषायं।

भूग्नेगिरा ऋषिः । इन्द्रः वंतस्पतिः सेना हंननश्च देवताः । १, ३,५,१३,१८, २,८, २,६८, २,६८, २,६८, २,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८, १,६८,

इन्द्रों मन्थतु मन्धिता क्षकः शूर्रः पुरन्दरः। यथा हर्नाम् सेनी अमित्राणां सहस्रशः ॥१॥

भां ं — (मन्यता) शशुंत्रों को क्लेश देने और उनकी हिंसा करने में समर्थ ही कर (इन्द्र:) राजा और सेनापति (मन्यतु) शशुओं का इनन करे (शकः) शक्तिमान् (शूरः) शूरवीर (पुरंदरः) शशु के गढ़ को तोड़ने में समर्थ है (यथा) उसके बल पर हम सुभट लोग (अमिन्नाणाम्) शशुओं की (सहस्रशः) हजारों सेनाओं को (हनाम) मारै।

पूर्तिरज्जुर्रप्रधानी पूर्ति सेनी छणोत्वसूम्। धूममुन्नि पराहद्यामित्रो हृत्स्या देधता भयम् ॥ २॥

<sup>[=]</sup> २-ध्मा शब्दाक्षिसंयोगयो; (भ्वादि:) २, दुवी विशरणे दुर्गन्धे च

भा०-( उपध्मानी ) अति शब्द करने वाला या भाग छगा देने वाला, ( प्तिरज्जुः ) एक दम विस्फोट उत्पष्ट करने वाला पदार्थ (असुम्) उस (सेनाम्) शघु सेना को (पृतिम्) विशीर्ण, तिसर वितर (कृणोतु ) कर दे। (अमित्राः) शत्रु लोग (धूमम् अग्निम्) धूम भीर भाग की (परादृश्य) दूर से ही देखकर (हत्सु) अपने विवों में (भयं) भय (आद्धतां) प्राप्त करें। (पृतिरज्जुः) जीर्ष रस्सी जिस प्रकार (उपध्मानी) आगको जल्दी पकड् लेती है और स्वयं जलकर खाक हो जाती है इसी प्रकार इन्द्र राजा भी (अमू सेनां पूर्ति कुणोति ) इस शतु-सेना को विशीर्ण करे । और हे राजन् ! (अभिन्नाः धूमम् ) शञ्जगण धूम देने या कंपा देने वाले (अग्रिम्) परन्तप अग्नि को (पराहत्य) दूर से ही देखकर तिनकों के समान अपने आप जलकर ख़ाक होजाने के अय से ( इत्सु अयं आ द्धताम् ) चित्त में भय करें।

श्रमूनेश्वत्थु निः श्रृंशीहि खादामून संदिराजिरम्। नाजद्भ इव भज्यन्तां हत्त्वेनान् वर्धको वृधैः ॥ ३ ॥

भा०-हे(अवस्थ) अर्थी पर सवार वीर पुरुषो ! (अमून्) इम राञ्जओं का (निः शृणीहि) सर्वथा विनाश करो। और हे (खः दिर ) शका प्रहार करने हारे बीर ! (अमून् ) उन शतुओं पर ( अ-जिरम् ) अति शीघ्रता से निरन्तर (खाद) बळ प्रद्वार कर। श्रञ्ज लोग ( ताजद्-भङ्ग हव ) परण्ड के समान अथवा सुखे अरकण्डे के समान ( भज्यन्ताम् ) टूट फूट जांथ और ( वधकः ) शक्कधारी लोग

<sup>(</sup> स्वादिः ) रज्जुः स्वतेरसुन् । पूर्ति विशरणं स्वति , इति पूक्तिरज्ञुः'' बिस्कोस्टकपदार्थः ।

१, ऐरण्डद्रम शति दारिकः कौश्चिकसत्रभाष्ते ।

(एनान्) इन शत्रुओं को (वधैः) नाना शक्षों से (इन्तु) मार्रे, 'अधस्थ', 'खदिर' और 'वधक' ये तीनों प्रकार के सैनिक स्नोग अपने रे युद्ध के उपकरणों से शत्रु का नाश करें।

प्रवानसून परिषाहः केणोतु हन्त्वेनान् वधिको वधैः।

सिन्नं श्रुर इंच भज्यन्तां बृहज्जालेन् संदिताः॥ ४॥

भा॰—(परुपाद्धः) परुष नामक या कठोर शक्षों या पुरुषों का सामना करने और उनका मुकाबला करने में समर्थ बीर (अमून्) उन (परुपान्) अति कठोर शश्रुश्रों को भी (कृणोतु) मारे। भौर (बधकः) विधने वाले या शब्धधारी 'वधक' लोग (एनान्) उनको (बधैः) रस्तों से बांध २ कर (इन्तु) मारें, दण्ड दें, शश्रु लोग (बृहत् जालेन) बडे २ जालों से (संदिताः) बांधे जाकर (शर इव) सरकपडे के समान (भज्यन्ताम्) हुट फुट जायँ। अथवा (बृहत् जालेन) बडे भारी आधातकारी अख्य से (संदिताः) काटे जाकर (शर इव भज्यन्ताम्) सरों के समान हुट फूट जायँ। अथनारिक्षं जालंमासीज्ञालदण्डा दिशों महीः।

अन्तरिक्षं जालमासीज्जालदुएडा दिशो मुद्दीः। तेनामिदाय दस्यूनां शुकः सेनामपावपत् ॥ ५ ॥

भा०—ईश्वर की परम विजय का भकंकार स्पष्ट करते हैं। ( अन्त-रिक्षम् ) यह भन्तरिक्ष ही ( जालम् ) जाळ ( असीत् ) है भौर जाळ सगाने के लिये ( मही: दिश: ) विशाळ दिशाएँ ही ( जाळ-द्रयहा: ) जाळ तानकर छगाने के दण्डे हैं। वह ( शकः ) सर्व शकि-

कुञ् हिंसायाम् ( स्वादिः ), स्वादिभ्यदनुः । कुणोति हिनस्ति इत्यर्भः ।

रं. वर्ष संयमने ( चुरादिः ), वध वन्धने ( भवादिः ), इन्तेर्वा वधादेशस्य रूपम् ।

३. जक अपवारणे ( चुरादि: ), 'जक धातने' ( भ्वादि: )।.

मान् परमेश्वर (तेन) उस महान् (जालेन) अन्तरिक्ष या वायु, प्राण् इत्य जाल से (अभिधाय) पकद कर (दस्यूनाम्) दस्यूत्रों, पर-प्राण-विनाशक, पापाचारियों की (सेनाम्) सेना को (अवपत्) काट गिराता है। उसी प्रकार विजिगीषु राजा भी (अन्तरिक्षम्) अन्तरिक्ष के समान विस्तृत जाल को चारों दिशाओं में विशाल दण्ड लगा कर उनसे (दस्यूनां सेनाम् अभिधाय) शत्रुओं की सेना को पकड़ कर (अप अवपत्) काट गिरावे।

षृद्दद्धि जालं बृहुतः श्रुकस्य वाजिनीवतः । तेन शत्रूनुभि सर्षुत्र त्युन्ज यथा न सुन्यति कतुमर्चनैषाम्॥६॥

भा०—( बृहतः शकस्य ) दहे भारी, शक्तिमान् परमेश्वर का जिस प्रकार (बृहत् हि जालम्) विशाल जाल हैं उसी प्रकार (बृहतः शकस्य) बढ़ी भारी शक्ति, पराक्रम से युक्त (वालिनीवतः ) बल सम्पन्न, सेना-सम्पन्न राजा का भी (बृहतः ) बड़ा भारी (जाले हि ) जाल शत्रुकों को पकड़ने का साधन हो। (तेन ) उस जाल से (सर्वान् शत्रून्) समस्त शत्रुकों को (नि उब्ज) अपने अधीन कर, उनको दबा भौर विनीत कर (यथा) जिससे (एपाम्) इनमें से (कतमः चन) कोई भी (न मुख्याते) छूटना न पाये।

नृहत् ते जाल वृहत इन्द्र शूर सहस्रार्धस्य शतवीर्यस्य । तेन शतं सहस्रम्युतं न्यंबुदं ज्ञान शको दस्यूनामाभ्रेषाय सनेया७

भा०—हे (इन्द्र) शशुक्रों के दकन करने, मार कर भगा देने और विनास करने हारे राजन्! हे (शूर) शशुनाशक शूरवीर!(सह-सार्धस्य) इज्ञारों के मुकावका करने में समर्थ, (शतवीर्यस्य) सैंकड़ों

१-उन्न भार्जवे ( तुरदादि )।

र-श्र पूर्णा दारियता वा द्रावियता वा इति यास्कः । वि• १०।१ ॥

बर्ली से सम्पन्न, (बृहतः) विशास (ते) तेरा (जालम्) जाल, शायुओं को घेरने का साधन (बृहत्) बहुत बढ़ा है (तेन) उससे (शतम्) सौ, (सहस्रम्) सहस्त, (अर्थुदम्) दस सहस्र (दस्पूर्णाम्) दस्युओं को भी (सेनया) अपनी सेना की सहायता से (अभिष्या) घेर कर, पकड़ का (नि जधान) तू मार सकता है। अयं लोको जालमासी च्लुकस्य महतो महान्। तेनाहिमिन्द्रजालेनामूं स्तरम्माभि द्धामि सर्वीन्॥ मा

भा॰—( महत: ) इस महान् ( शक्तस्य ) शक्तिमान् परमेश्वर का ( असं लोक: ) यह लोक ( जालम् आसीत् ) जाल है। ( अहम् ) में ( तैन ) इस ही ( इन्द्र-जालेन ) इन्द्र के आवरणकारी जाल के समान विस्तृत ( तमसा ) अन्धकारमय, तृष्णामय मृत्यु रूप जाल से ( अमृन् ) उन शत्रुरूपी ( सर्वान् ) सब लोगों को ( अभि द्धामि ) घेरता हूं। महाभारत में 'इन्द्रजाल' नामक महास्त्र का वर्णन है इसका महोग अर्जुन ने किया है।

मेदिष्या व्यृद्धिरातिंईचानपवाचना ।

श्रमंस्तुन्द्रीर्च मोहर्च तैर्मून्भि दंघामि सर्वीन्॥९॥

भा०—( श्रया ) उत्र तीव्र ( सेदिः ) थकान, ( उत्रा व्यृद्धिः ) क्षोर असमर्थता, ( उत्रा आर्तिः ) ऐसी प्रचयक वेदना जिसमें ( अनप-वाचना ) मुंह से गाली या कोध के वचन भी न निकल सकें, ( श्रमः ) थकान ( तन्द्रीः च ) निद्रा और ( मोहः च ) मृद्र्शी । तैः ) इन नाना प्रकार की अवस्थाओं को उत्पन्न करनेवाले अखों से ( अमून् सर्वान् ) इन सब शत्रुशों को ( अभि द्धामि ) बांचता हूं, अपने वद्य करता हूं।

र-'वमु कांक्षायाम्' (दिवादिः ) ।

मृत्यवेमून् प्रयंच्छामि मृत्युपारौर्मी सिताः। मृत्योर्ये अञ्चला दूतास्तेभ्य एनान् प्रति नयामि बद्ध्वा॥१०॥(२०)

भार-( अमृत् ) उन शत्रुक्षों को में ( मृत्यवे ) मृत्यु के ( प्र य-च्छामि ) मेंट करता हूं। ( अमी ) ये सब ( मृत्युपाद्दीः ) मृत्युकारक, विषाद, दरिद्रता, पीड़ा, थकान, निद्रा और मूर्च्छा आदि पाशों से (सिताः) बंधे हैं। (ये) जो (मृत्योः) मृत्यु के (अधलाः) १ कष्टों को लाने वाले (दूताः ) संतापकारी, पीड़ादावी लोग हैं (तैस्यः) उन जल्लादों से ( एनान् ) इन शत्रुओं को ( बद्ध्वा ) बांध कर ( प्रति-नयामि ) ले जाता हूं। दुष्ट, प्राणदण्ड के योग्य शत्रुओं को मृत्युपाशों से बांध २ कर राजा अपने हत्या घारी लोगों के द्वाथ सोंपे, वे उनको प्राणों से वियुक्त करें।

नयतामून मृत्युदूता यमदूता अपीम्भत । परःखड्का हेन्यन्ताम् तृणेहेनान् मृत्ये भवस्य ॥ ११॥

भा०—हे ( मृत्यु-दूताः ) मृत्यु अर्थात् प्राणविच्छेद की पीड़ा देने में समर्थ बीर पुरुषो ! (अमृन् ) इन शत्रु जोगों को (नयत) छे जाओ। हे (यम दूताः) बन्धन करनेवाले या बन्धनों से शत्रुओं को पीड़ा पहुंचाने वाले नियुक्त पुरुषो ! उनको (अप उम्भत ) र समाप्त करो । (परः सहस्ताः ) ये इज़ारों (हन्यन्ताम् ) मार डाले जायँ। ( एनान् ) इनको ( भवस्य ) सामर्थ्वान् प्रभु राजा का ( मत्यम् ) 3

१. अधि गत्याक्षेपयोः ( भ्वादिः )।

२. उभ उम्म पुरणे ( तुदादिः ), ३, मनस्तम्भे ( दिव।दिः ), ३४

शातुकों का स्तम्भनकारी सामर्थ्य दण्ड या वज्र ( तृणेढु ) भारे या स्तम्भन करे।

साध्या एकं जालदृण्डमुचर्य युन्त्योजेसा । कुद्रा एकं वर्सव एकंमादित्येरेक उद्यंतः ॥ १२ ॥

भा०-उस महान् ईश्वर का जो भारी जाल है, उसके (एक्स्) 📭 ( जाळदण्डम् ) जाळदण्ड को ( साध्याः ) साधनासम्पन्न, 'साध्य' सोग ( उद्यत्य ) उठा कर ( भ्रोजसा ) बल से ( यन्ति ) जाते हैं श्रीर (एकं) एक दण्ड को (रुद्राः) रुद्र, निष्ठिक ब्रह्मचारी या प्रामन गण उठाते हैं और (एकं) एक को (वसवः) वसु ब्रह्मचारी या पृथियी आदि लोक लिये हुए हैं और ( एक: ) एक दण्ड को ( आदि-त्यैः ) आदित्य ब्रह्मचारी या १२ मास या योगी स्रोगों ने (उद्यतः) उठा रक्खा है। परमञ्जा का महान् जाल जिस में जीवगण या दुष्टा-चारी जीव बंधे हैं, वह कमें ब्यवस्था है उसके साधक साध्य, वसु, रुद्ध और आदित्य हैं। प्रति शरीर में भिन्न २ कार्यों से युक्त प्राण इनिद्धय और पञ्चमूत आदि ही साध्य आदि नाम से कर्मफल, भोग, भोगायतनकारीर और मन आदि को संभाक्षे हुए हैं. अध्यास में साध्य=कर्म । वसु=जीव । रुद्र=प्राण । आदिश्य=कर्मफळ या तश्पद हैंदवर। इसी प्रकार राजा भी शत्रुकों और दुष्ट पुरुषों को बांधने के श्चिय अपने जालके दण्ड अर्थात् दमन साधनों को साध्य, वसु, रह और आदित्य इन चार प्रकार के अधिकारियों के हाथ में दे। साध्य-साधनसम्पञ्च, वसु=प्रजा, रुद्द=रोदनकारी, तीक्ष्ण पुरुष, आदित्य=क्षाच-बान, मार्गदर्शक लिहान्। इन चार प्रकार के पुरुषों के हाथीं में सन्त्र को दिया जाय।

३: गुद्धि। हिंसाधाम् । 💎

विश्वेदेवा उपरिष्ठादुक्जन्ती युन्त्वोजसा । मध्येन झन्ती यन्तु सेनामाङ्गरसो मुद्दीम् ॥ १३॥

भा०—( विद्ये देवाः ) 'विद्ये देव' समस्त देव, युद्ध कीड़ा के करने वाले सामान्य सैनिक ( फोजसा ) बज से ( उपरिष्टाद् ) उपर से ( उज्जान्तः ) दुष्टों का दमन करते हुए ( यन्तु ) चलें । ( मध्येन ) नीच में ( अंगिरसः ) विद्वान्, विशेष कलों के ज्ञानवान्, तेजस्वी पुरुष ( महीम् ) बड़ी भारी ( सेनाम् ) सेना को ( ज्ञन्तः ) मारते हुए ( यन्तु ) जार्चे ।

वन्स्पतीन् वानस्पत्यानार्षधीकृतं वृक्तिष्यः। द्विपाचतुं ज्यादिज्यामि यथा सनामुम् हनन् ॥ १४ ॥

भा०—(वनस्पतीन्) वनस्पतियों, वृद्धों और (वानस्पत्यान्) वनस्पतियों या वृद्धों या छकड़ी के वने पदार्थों, (भोषधीः) ओष-धियों और (वीरुधः) छताओं को और (चतुष्पात्) चौपायों और (द्विपात्) दो ग्रायों को में (इष्णामि) इस रूप से प्रयोग करूं (यथा) जिस प्रकार से (अमून्) उस दूरस्थ (सेनाम्) सेना को (इन्न्) विनाद्य करें। 'इष्णामि' इषु गतौ दिवादिः । अम्र विकरण्डयस्ययः।

गुन्धव्यक्तिरसः सूर्पान् देवान् पुण्यज्ञनान् पितृन्। इष्टानदृष्ट्यंतिष्णामि यथा सेनामुम् इनन्॥ १४॥

भार — (गन्धर्वाप्सरसः ) गन्धवं अर्थात् पुरुषों को अप्सरस् अर्थात् सियों को (सर्पान्) सांपों भीर सर्प स्वभाव के सोगों को (पुरुषजनान् ) पुण्यारमा सोगों भीर (पितृन् ) पासक, वृद्ध पुरुषों को (दृष्यजनान् ) देखे, परिचित भीर (अदृष्टान् ) विना देखे, अपरिचिश्व लोगों को भी मैं ( इंडणामि ) इस प्रकार से प्रेरित करूं (यथा ) जिस प्रकार (अमूम् ) उस बात्रभूत, अपने से दूरस्थ (सेनाम् ) सेना को (इनन् ) विनाश करें।

् इम उप्ता मृत्युपाशा यानाकम्य न मुन्यसे । अमुन्यो हन्तु सेनाया इदं कूटं सहस्रशः ॥ १६॥

मा॰—(इमे) ये (मृत्यु पाशाः) शत्रुगण के मृत्यु करा देने वाले पाश, फांसे (उप्ताः) लगा दिये गये हैं (यान आक्रम्य) जिन को लगाकर हे शत्रुगण ! तू (न मुख्यसे) कभी लूट कर नहीं जा सकता। (इदं कूटम्) यह कूट अर्थात् शत्रु के फांसने के लिये लगाये हुए फन्दे या कूट अर्थात् पीड़ा देने के निमित्त लगाये हुए जाल (सह-स्वशः) हजारों की संख्या में (अमुख्याः सेनायाः) शत्रु की उस सेना का (इन्तु) विनाश करे।

वृम् समिद्धो अग्निनायं होमः सहस्रहः। अवश्च पृक्षिबाहुईच शर्व सेनामुमू हतम्॥ १७॥

भाव (अग्निना) शतुओं के तापकारी राजा द्वारा (अयम्)
यह (सहस्रहः) सहस्रों शतुओं का नाश करने हारा (धर्मः) अति
अदीप्त, प्रचण्ड (होमः) यज्ञ, युद्धरूप (सिमिद्धः) प्रव्विति किया
है। (भवः) सामर्थ्युक्त, सत्तावारी राजा (पृक्षिवाहुः) तेजस्वी
वाहु वाला, दीरवाहु, सेनापित और (शर्षः) शत्रुधाती योद्धा तुम
तीनों (अमूम् सेनाम्) उस शत्रु सेना को (इतम्) मारो।

१. 'पृटिनवाहः'-पृथ्विनः संस्पृष्टो भासां, ज्योतिषां, संस्पृष्टो मासा इति वा, संस्पृष्टो ज्योतिभिः मुण्यक्रक्रिश्च । [ नि॰ २ । ४ | २ ]

मृत्योराष्ट्रमा पंचन्तां श्चर्धं सेदिं वृधे भ्रयम् । इन्द्रेश्चाञ्चजालाभ्यां शर्वं सेनीमुम् हतम् ॥ १०॥

भा०—शत्रु बीग (मृत्योः) मृत्यु के (भाषम्) ज्वालां या आंच को (आपद्यन्ताम्) प्राप्त हों। वे (क्षुधम्) भूख, (से दिम्) विपाद, शिथिबता (वधम्) अपघात या बन्धन और (भयम्) भय को (आपद्यन्ताम्) प्राप्त हों। हे इन्द्र ! और हे (शर्व) शर्व ! शत्रुवाती योद्धा ! (इन्द्रः च) राजा और शर्व तुम दोनों ही (अक्षु- जालाभ्याम्) फन्दों और जाकों से (अमूम्) उस (सेनाम्) सेना को (हतम्) मारो।

पराजिताः प्र त्रसतामित्रा नुत्ता घावत् वस्या। बृह्यस्पतिप्रणुत्तानां मामीषां मोच्चि कश्चनं ॥ १६॥

भा०—हे (अमित्राः) शत्रुं खोगों ! तुम (पराजिताः) पराजिते हो गये, हार गये। अब (प्रत्रसत) खूब भय करो। अब तुम लोगे (जुत्ताः) पछाइ दिये जांकर (ब्रह्मणा) हमारे ब्रह्मण्ड से या वेद-विद्या के बल से या ब्रह्मण्ड से (धावत) भाग जाओ। (बृहस्पति-प्रणुत्तानाम्) वेद वाणी के परिपालक विद्वानों के आश्चर्यजनक विद्यानिविज्ञान के चमत्कारों से पछाई हुए (अमीपां) इन शत्रुधों में से (कः चन) कोई भी (मा मोचि) बचने न पावे।

अर्व पद्यन्तामेषुमार्युधानि मा शकन् प्रतिधामिषुम् । अर्थैषां बहु विभयतामिषेनो ब्नन्तु मर्मणि ॥ २०॥

भा०—( एपाम् ) इन शतुक्षों के ( आयुधानि ) हथियार ( अव-पंद्यन्ताम् ) नीचे हो जायँ। श्रीर (इपुम् ) वाण को (प्रतिधाम )

रं. अस गतिदीप्ति- असनेषु अध इत्येक ( म्वादिः ),

अतिकृत रूप से भारण (मा शकन्) न कर सकें, न रोक सकें (अथ) और (बहु विभ्यताम्) खूब दरते हुए (एपाम्) इनके (मर्मणि) समें स्थान में (इपवः) बाण (क्नन्तु) खूब छेदें।

सं क्रोंशतामेनान् चार्वापृथिवी समुन्तरित्तं सुद्ध देवताभिः। माञ्चातारं मा प्रतिष्ठां विदन्त मिथो विष्नाना उप यन्तु मुत्युम्॥२१ ( ए० व० ) अर्थव ६। ३२। ३॥ ए० व० ॥

भा०—( बावापृथियो ) यु भौर पृथियी दोनों ( एनान् ) इनकीं (सं कोशताम् ) निन्दा करें भौर ( देवताभिः ) देवता और श्रेष्ठ पुरुषों तथा उत्तम दिश्य पदार्थों सिंहत ( अन्तरिष्ठं सम् ) अन्तरिक्ष भौर वायु भी इनकी निन्दा करें अथात् भूमि, आकाश भौर वायु जब सेच आदि सभी पदार्थ इनके अनुक्क न होकर प्रतिकृत हों। उनको वृत्तसे सुल प्राप्त न हो। ये राष्ट्र ( भातारम् ) किसी विद्वान् ज्ञानी पुरुष को (मा विदन्त ) प्राप्त न करें भौर ( प्रतिष्ठां मा विदन्त अतिष्ठा प्राप्त न करें। बिक्क (मिधः ) परस्पर ( विज्ञानाः ) एक दूसरें का नाब करते हुए ( मुख्यम् उप यन्तु ) मुख्य को प्राप्त हों।

दिश्वस्त्रं स्रोध्वत्यों देवर्थस्य पुरोडाशांः शका अन्तरित्तमुद्धिः । चार्वापृथिवी पर्वसी ऋतवेशभीशवीन्तदेशाः किंकुरा वाक् परि रथ्यम् ॥ २२ ॥

भा०—बह परम ऐश्वर्यवान् परमेश्वर जय इस महान् विश्वरूप नित्रपुर या त्रिकोक का विजय करता है तब अलंकार रूप से (चतन्न:) बारों (दिश:) दिशाएं (देव-रथस्य) देव उस परमेश्वर के महान् रथ, रमण स्थान ब्रह्माण्डरूप रथ की (अश्वतर्यः) अति अधिक व्यास, चार बोहियों के समान हैं, (पुरोखाशाः) यज्ञ में चक द्रव्य या पुरोढाश

शकाः) भोदों के खुर हैं। (अन्तिरिक्षम्) अन्तिरिक्षः यह वातावरण (विद्धः) रथ के अपर का मुख्य शरीर भाग है। (धावापृथिवी) खु और पृथिवी (पक्षमी) उसके दोनों पासे हैं। (खतवः) ऋतुष्ं (भनीशवः) रासे हैं। (अन्तिर्देशाः) धीच के प्रदेश या खोक (किंक्साः) रथ के पीछे खढ़े होने वाले चाकर हैं और (वाक्) वाणी (परि-रध्यम्) रथ के अपर का पर्दा है। संवत्सारों रथा परिवरसारों रथा पुरुषों विराद्धीपाशी रथमुखम्। इन्द्रं: सब्युष्ठाइखन्द्रमाः सार्रिथः ॥२३॥

भा०—( संवरसर: ) संवरसर अर्थत वर्षा ( रथः) रथ है। (परि-घरसर:) परिवरसर ( रथोपस्थः ) रथ का उपस्थ अर्थात् रथी के बैठने का स्थान है। (बिराट् ईपा) बिराट् शक्ति उस रथ की 'ईपा' अर्थात् बह दण्ड है जिनके आगे घोड़े जुड़ं होते हैं। शौर ( अग्निः रथमुखम् ) अग्नि रथ का मुख अर्थात् जिसमें घोड़े जुड़ते हैं वह भाग है। ( इन्द्रः सव्यत्ताः ) इन्द्र सूर्य रथ में बैठने वाले साथी हैं और (चन्द्रमाः सारथिः ) चन्द्र सारथी है। इस प्रकार का रथ बनाकर स्वयं कारुक्प भगवान् समस्त न्नेजोक्य को विजय कर रहे हैं। हे पुरुषो! तुम भी इस महान् संवरसरमय देवरथ का अनुकरण करके रथ बनाशो और

इतो जेथेतो वि जेथ सं जय जथ स्वाही। इमे जेयन्तु परामी जेयन्तां स्वाहैभ्ये। दुराहामीभ्यः। न्रीलुलोहितेनामूनभ्यवंतनेशिम ॥ २४॥ (२१)

भा०—हे राजन् ! ( हतः जय ) इधर जय प्राप्त कर, ( हतः वि जय ) इधर विजय प्राप्त कर, ( संजय ) अच्छी प्रकार विजय प्राप्त कर, ( जय ) विजयी हो, ( स्वाहा ) लोक में तुरहें सुकीर्ति, सुल्याति

पाप्त हो । (इमे) ये इमारे योद्धागण (जयन्तु) जय प्राप्त करें, (अमी परा जयन्तु) ये शत्रु लोग पराजित हों। (प्रयः) इन योद्धा-ओं को (सु आहा) उत्तम कीर्त्ति प्राप्त हो, (अमीभ्यः) उन शत्रुभों की (दुर् आहा) अपकीर्त्ति हो। (अमून्) उन शत्रुओं की (नील्लो-हितेन) नीले और लाल रंग की वर्दी पहनने वाले योद्धा के बल से (अभि अवतनोमि) उनका मुकाबला करके उन को अपने नीचे दबा दूँ।

। इति चतुर्थोऽनुवाकः ।।[ तत्र स्के दे श्रम्थः द्वापञ्चारातः । ]

#### eal In

## [ ६ ] सर्वेत्पादक, सर्वाश्रय परम शक्ति 'विराट्'।

अध्वी काश्यपः सर्वे वा ऋषयो ऋषयः । विराट् देवता । मह्मोद्यम् । १,६,७,१४, १,३,१४,२२,२४,२६ त्रिष्टुमः । २ पंक्तिः । ३ आस्तारपंक्तिः । ४,५,२३,२४ अनुष्टुभौ । ८,११,१२, २२ जगस्यौ । ६ भुरिक् । १४ चतुष्पदा जगती । षड्-

कुत्रस्तौ जातौ केतुमः सो अर्धः करमां ब्लोकात् केतुमस्यो पृथिब्याः वत्सौ विराजः साल्छादुदैतां तौ त्वो पृच्छामि कत्ररेण दुग्या ॥१

भा०—प्रश्न—(तो ) वे दोनों जीव और ब्रह्म (कुतः जाती ) कहां से प्राहुर्भृत हुए प्रकट हुए, ?, (स:) वह (कतमः) कौनसा सर्वश्रेष्ठ (अर्थः) परम सम्पन्नतम पद या स्वरूप है ?, (कस्मात् लोकात्) किस लोक से, (कतमस्याः पृथिव्याः) कौनसी पृथिवी से दे दोनों प्रकट हुए ?। उत्तर—(विराजः) विराह् अर्थात् नाना रूषों से प्रकट होने वाली प्रकृति रूप (सलिखात्) 'सलिख' सर्व

व्यापक पदार्थ से (वस्सी) दोनों बचीं के समान (उत् ऐतां) उदर्थ हुए, प्रकट हुए। प्रक्त—(ती) उन दोनों के विषय में हे बहाजा-निन्! में (त्वा) तुझसे (प्रच्छामि) प्रक्रन करता हूं कि वैद्द विराद् गी (कतरेण) उन दोनों बहुड़ों में से किससे (दुग्धा) दुहीं जाती है।

तौ=पं श्रीफिथ के सत से सूर्य भीर विद्युत्। इसका रहस्य आर्थ स्वयं स्पष्ट होगा।

यो श्रक्तन्दयत् सिलुलं मिहित्वा योनि कृत्वा त्रिभुजं रायानः। धृत्सः कामुदुधी विराजः स गुहां चके तुन्वः पराचैः॥ २॥

भा०—(यः) जो ( महित्वा ) अपने महान् सामध्यं सें (सलिख्म्) पूर्वोक्त प्रकृतिमय 'सिंब्रिक्ष' को (अक्रन्दयत्) विश्व व

यानि जीणि बृहन्ति येषी चतुर्थ वियुनिक्त घार्चम्। ब्रह्मैनद् विद्यात् तपसा विपश्चिद् यस्मिन्नकै युज्यते यस्मिन्नकेम् ॥३

१ - ऋदि वैक्लब्ये ।

२-वस आच्छादने, निवासे च।

आा०—(यानि) जो (बृहन्ति) विशाल, (श्रीणि) तीन गुण सत्त, रजस् और तमस् हैं, (येषाम्) जिनकी अपेक्षा से (चतुर्थम्) जोशा (वाचम्) वाणी वेदमयी वाक् को (वियुनक्ति) प्रकट करता है। (विपश्चित्) कर्म और ज्ञानों का संचयी, विहान ब्रह्मवेत्ता (जपसा) अपने तम से (एनत्) उसको (ब्रह्म विद्यात्) 'ब्रह्म' जाने। (यिसम्) जिसमें (एकम्) एकमाश्च वही (युज्यते) समाधि द्वारा साक्षात् किया जाता है, (यिसमन् एकम्) जिसके विषय में 'एक' विह्निय ऐसा ही समाधि में साक्षात् ज्ञान होता है या विसको 'एक अहितीय' कहना उचित है। 'तमहैतं चतुर्थ मन्यन्ते' हति याण्डु वयोप्तन

<mark>बृहतः परि सामीनि वृष्ठात् पञ्चाधि निर्मिता ।</mark> बृहद् बृहत्या निर्मितं कुतोधि बृहती मिता ॥ ४॥

भा०—(पन्च किसासिन के) 'पकच अर्थात् परिणासस्वरूप, 'विस्तृत' साज्यक्त रूप पन्चभूत (पहात् के) उस पह अर्थात् सर्वविप्तृत' साज्यक रूप पन्चभूत (पहात् के) उस पह अर्थात् सर्वविप्तृत अर्था किन (चृहतः) बृहत् उस महान् तस्य में से (परि)
पृथक् (अधि निर्मिता) बने और (बृहत्) वह 'बृहत्' महान् तस्य
(बृहत्या:) उस 'बृहती' प्रकृति से (निर्मितम्) बना या प्रकट हुआ।
(प्रभा) अब प्रक्ष यह है कि (बृहती) वह 'बृहती' प्रकृति (कुतः अधि निर्मिता) कहां से बन गई, प्रकट हुई ?

बृह्ती परि मात्रायां मातुर्मात्राधि निर्मिता। माया है जम्रे मायायां मायाया मातळी परि ॥ ४ ॥

<sup>...</sup> १. 'डुपचम् पांके' ( भ्वादिः ), पचि विस्तारवचने ( चुरादिः ), पचि व्यक्ति-करणे ( भ्वादिः ), २. समी परिणामे (दिवादिः ), ३. 'बस् बस्ति स्वप्ने' (( बदादिः )

भाव—( बृहती ) वह 'बृहती' स्थूल अकृति ( मात्राया: परि ) 'मात्रा', परम सूक्ष्म अकृति से अकट हुई और वह ( मात्रा ) 'मात्रा' परम सूक्ष्म अकृति ( मातुः अधि निर्मिता ) माता, सर्वज्ञ, सर्वे विधाता ब्रह्म से ( निर्मिता ) प्रकट हुई । ( माया ) वह परम ज्ञान-मधी विधात्री, शक्ति कहां से आई ?। ( माया ह मायायाः जज्ञे ) वह 'माया' विधात्री, निश्चय से 'माया' अर्थात् धात्री शक्ति से ही प्रादुर्भृत हुई । अर्थात् वह 'स्वयम्भू' है । और ( मायायाः ) 'माया' उस विधात्री शक्ति के ( परि ) वश में ( मात्रबी ) 'मात्रबी' 'हृन्द्र' 'ब्रीव' है ।

यदेव मिमीते तसात् मात्रा [ श॰ २।९४।८ ]।

श्रीरयान्रस्य प्रतिमोपिट चौर्यावद् रोदसी वि बबाधे अग्निः।

शर्तः षुष्ठादामुती यन्ति स्तोमा उदिता यन्त्युभि षुष्ठमद्वः ॥६॥

भाक—(वैद्यानरस्य) वैद्यानर सर्वब्यापक ईश्वर की (प्रतिमा)
श्विमान अर्थात् परिमाण, लम्बाई चौड़ाई इतनी बढ़ी है जितनी
(उपिर चौ:) लपर यह 'चौँ युलोक या महान् आकाश है। चौर
(अग्निः) दीक्षिमान् सूर्य के समान परमेद्दर (रोदसी यादत्) को
भीर पृथिवी भर में (वि बबाधें) व्यापक है। (ततः) उस
(अग्नुनः) दूरतम, विप्रकृष्ट (घष्टात्) पूर्वोक्ष पष्ट अर्थान् सर्वव्यापक
निमूद शिक्ष से (स्तोमाः) स्तोम, प्राणधारी जीव (आ यन्ति) आसे
हैं चौर (इतः) यहां से (अहः) परम व्यापक शिक्ष के (पष्टम्
अभि) वष्ट, सर्वव्यापी निमूद, परम रूप के प्रति (उत् यन्ति)
पुनः चले जाते हैं, उसी में लीन होकर मुक्त हो जाते हैं।

१. बाधू विलोडने ( भ्वादिः )

संसं स्तोमाः। श्रुष्ट ९।२।२।८। त्रिवृत्तं, पर्वचदशः, सप्तदशः एकविश प्ते वे स्तोमानां वीर्यवत्तमाः । श० ८(४)२।२। प्राणा वै स्तोमाः । श० ढीशेशेशेश स्तीमाः वै परमाः स्वर्गा लोकाः । ए० ४।१८॥ सात स्तीम हैं। त्रिबृत्, १४ वां, १७ वां और २१ वां यही स्तोमों में अधिक बळशाली हैं। प्राण स्तोम हैं। सुखमय बोक स्तोम हैं। तं पञ्चदशं स्तोमं वोजो बलमित्याहुः। प्राणों वै त्रिवृदातमा पञ्चदशः । ता ०१९। ११।३॥ चतुर्वश हि एवैतस्यां करूकराणि भवन्ति बीर्यम् पञ्चदशम् । गो० पुँठ पाइ॥ प्रजापतिः ससंद्रशः । गो० उ० २।१३।५॥ ससद्शो वै <mark>र्षुरुषो दंश प्राणाश्चरवार्यगानि आस्मा पञ्चदशो ग्रीवाः शोडश शिरः</mark> <mark>पसर्वाम् । शे॰ ६।२।६।९॥ तहै लोमेति हे अक्षरे, त्वगे इति हे, असुग्</mark> हति हैं, मेंदं इति हैं, मड़जेति हैं, मांसमिति है, स्नावेति है , अस्थीति है, ताः उ षोर्वशकताः । अथ य एतदन्तरेण प्राणः सन्वरति स एव सप्तदशः श्रेजीपति: । श्रं व १०।४।१।१७॥ सम्बद्धा एष स्तोमो सवति प्रतिष्ठाये प्रजात्ये ॥ तां॰ १२।६।१३॥ एकविंशोऽयं पुरुषों दशहर्सता श्रंगुलयो देश पाचा आतमी एकविशः । ऐक १।१९॥ तं ( एकविशस्तोमम् ) देवतल्प इत्याहुः। ता० १०।१।१२॥ 'पंचदश स्तोम ओज और बल है, प्राण त्रिवृत् है, ऑर्रमों का नाम 'पंचदश' है, इस मेरुयष्टिं या रीढ़ में १७ कसरक मोहरे होते हैं, उनका धारक बल 'पंचदंशं' १४ वां है। मजायति 'सप्तद्या' १७वां हैं । दशं प्राणं,चार अंग बीवा,सिर और १७वां 'संसदश' आत्मा हैं। लोम, त्वचा, रुधिर, मेदस्, मजा, मांस, स्नायु, हड्डी इनमें दो दो कला हैं सन्नहवीं 'सप्तदश' आत्मा है। वही १७वां स्तोम प्रतिष्ठा और प्रजीत्पत्तिका निमित्त है। 'एकविंश स्तोम भी यह पुरुष है, वही देव इन्द्रियों का तरा=सेंज है, अर्थात् उस में दश प्राण सोते हैं।

'बब्दम् ग्रहः'—देवायतनं वै पष्टमहः । कौ० २३।४॥ प्रजापत्यं वे धष्टमहः । की० २३।८॥ पुरुषो वै पष्टमहः । अन्नं पष्टमहः की० २३। अ।७॥ 'षष्ठं भहः' देवों का, प्राणों का, विद्वानों का, मुक्क जीवों का आयतन अर्थात् आश्रय स्थान है, वह प्रजापित का रूप है, वह पुरुष, परम पुरुष है, वह सबका अन्त, परम चरम धाम है अर्थात् प्रवायकाल में वही शेष है। इति दिक्।

षद् त्वी पृष्ट्छाम् ऋषयः कर्यपेमे त्वं हि युक्तं युयुक्षे योग्यं च। विराजमाहुर्वहाणः पितरं तां नो वि धेहि यतिधा सक्षिभ्यः ॥७॥

भा०—है (कर्यप) कर्यप, परयक ! सर्वद्रष्टः ! विद्वन ! आत्मन् ! ( घर इमे ऋषयः ) छः ये ऋषि हम ( त्वा ) तुझ से ( प्रच्छाम ) प्रश्न करते हैं, क्योंकि ( त्वम् ) तु (युक्रम्) समाधि में स्थित योगी को और ( योग्यं च ) समाधि द्वारा प्राप्त करने योग्य बहा को ( युयुक्षे ) पर रपर मिलाता है, उनका संग और साक्षात कराता है । ( विराजम् ) 'विराद' को ( बहाणः ) बहा, इस बृहद जगत का ( पितरम् ) पिता ( आहु: ) बतलाते हैं । ( ताम् ) उस विराद् शक्कि का ( यतिधा ) वह जितने प्रकार की है, ( मः ) हम ( सखिन्य: ) मित्रों को (विधिह) विरोष रूप से उपदेश कर।

यां प्रज्युतामनु युद्धाः प्रच्यवेन्त् उपातिष्ठेन्त उपातिष्ठमानाम् । यस्यो वते प्रसुवे युद्धमेजीतु सा विराष्ट्रिषयः पर्मे व्योमन् ॥८॥

भा०—विराट् के स्वरूपों का उपदेश करते हैं। (यां प्रस्युताम् )
जिसके प्रच्युत प्रयीत् नष्ट होने पर (यज्ञाः) यज्ञ अर्थात् खोक भी
(प्रच्यवन्ते) विनष्ट हो जाते हैं और (उपतिष्ठमानाम् ) स्थिर होने पर
(उपतिष्ठन्ते) यज्ञ स्थिर हो जाते हैं या व्यवस्थित रहते हैं। (यस्याः)
जिसके (प्रसवे) विशेष, उत्कृष्ट रूप में (बते) लोकोत्पादन रूप
कार्य में (यक्षम्) वह उपासनीय देव (एजति) चेष्टा करता है। है
(ऋषयः) ऋषिमण! (सा विराट्) वह 'विराट्' (परमे) सर्वे।

व्कृष्ट (स्योमित ) स्योम, विशेष रूप से सब जगत की रक्षा करने के कार्य या पद पर विराजमान है।

श्रुष्टाणिति प्राणेन प्राण्तीनी विराद् स्वराजम्भयेति पश्चात्। विश्वमारान्तीम्भिक्षपां विराज्ञं पश्यन्ति त्वे न त्वे पश्यन्त्येनाम्॥६॥

भाक—'विराट्' (अप्राणा) विना प्राण की है। तो भी (प्राणबीनाम्) प्राण लेने वाली चेलना शक्तियों के (प्राणेन) प्राण जीवन
श्रक्ति के साथ (एति) रहती है। वह (विराट्) विराट् स्वयं अप्रकाशमान् जद होकर (प्रश्रात्) पीछे (स्वराजम्) 'स्वराट्' स्वयंप्रकाश ब्रह्म के (अभि एति) पास आती है। उसका संग करती है,
उसके साथ मिल कर इस प्रकार (विश्वम्) सर्वव्यापक ब्रह्म को
(स्थानतीम्) सम्पर्क, सन्त्व या स्पर्श करती हुई, (अभिक्याम्)
सव प्रकार से नाना रूपों को पारण करती हुई, अभिव्यक्त रूप से
प्रकट हुई उस 'विराट्' को (त्वे) कुछ विद्वान् स्थमदर्शी लोग (पश्यनित ) तत्व रूप से साक्षात् करते हैं और (त्वे) कुछ अञ्चानी कोग
(पनाम्) इसको (न पश्यन्ति) नहीं देखते।

को विराजी मिथुनत्वं प्र वेंद्र क ऋतून क उ कर्षमस्याः। क्रमान् को अस्याः कतिया विद्वेष्यान् को अस्या धार्म कितिया न्युष्टीः॥ १०॥ (२२)

मा०—(कः) कीन (विराजः) उस विराध् प्रकृति का (मिशु-भस्तम्) परम पुरुष के साथ हुए मेंशुन, एक भाव या जगल की अस्पित के कार्य को (प्र येद) भली प्रकार जानता है ? कोई नहीं। (श्वरूत्) ऋरुओं को अर्थात् गर्भवारण समर्थ या विशेष रूप से सृष्टि के उत्पन्न करने के सामध्या और भपने भीतर जगल के मूक- कारण रूप ब्रह्मशक्ति के उत्पादक बीर्जी को, मर्भ में धारण करने के काजों को (कः वेद) कीन जानता है ? कोई नहीं। (अस्पाः) इस विराट के (कल्पम्) उत्पादन सामर्थ्य को भी (कः उ) कीन जानता है ? (अस्पाः) इस विराट के (क्रमान्) नाना कर्मों अर्थात् क्रम से उत्पन्न होने वाले परिणामों को (कः) कीन जानता है ? और (कित-धा) कितने प्रकारों से उनका सार, वक्त या परम सामर्थ्य (विदु-ग्यान्) प्रकट करता है यह (कः) कीन जानता है ? और (अस्प) इसके (धाम) धारण करने वाले बल को (कः) कीन जानता है ? और कीन जानता है कि इसकी (कितिधा ब्युष्टीः) कितने प्रकार की विविध वशकारिणी शक्तियां हैं।

हुयमेव सा या प्रथमा ब्योच्छंदास्वितरासु चरति प्रविद्या। मुद्यान्ती अस्यां महिमानी अन्तर्बधूर्जिंगाय नवुगज्जानित्री ॥११॥

भा०—(इयम्) यह (एव) ही (सा) वह विराट् है (या) को (प्रथमा) सबसे पहले विद्यमान रहकर (वि औच्छत्) नानाः प्रकार से अपने को प्रकट करती है। और (आसु) इन (इतरासु) अन्य विकृतियों में (प्रविष्टा) प्रविष्ट होकर (चरति) परिणाम को जास होती है। (अस्यां) इस विराट् में (महान्तः महिमानः) बढ़ेर सामध्यं हैं। वह ही (जनित्री) सब जगत् को उत्पन्न करने हारी प्रकृति (नवगत्) नवागता, नवविवाहिता, नवोदा (वधूः) वधू जिस प्रकार अपने पति के अन्तःकरण को जीत लेती है उसी प्रकार चंह परम पुरुष के परम अन्तःकरण रूप सामध्यं को (जिगाय) जीत लेती है, अपने भीतर को बेती है।

१. निश्चिममें अस्ति । विकास कार्य के विकास कर कार्य

छन्दं पद्मे उपसा पेपिशाने समानं योनिमनु सं चरिते। स्वर्थपृत्नी सं चरतः प्रजानती केतुमती अजरे भूरिरेतसा ॥१२॥

भा१—( छुन्दः पृक्षे ) छुन्द्रस् अर्थात् दिशा रूप पृची वाली ( उपसा ) दोनों उपाएं प्रातः और सायं ( पेपिशाने ) रूप से अपने को सजाती हुई ( समानं योनिम् अनु ) समान, एक ही स्थान को छुच्य करके ( चरते ) आरही हैं। वे दोनों ( सूर्य-परनी ) सूर्य की खियों के समान, सूर्यसे भी पालित राजि दिन (प्रज्ञानती) सब मनुष्यों को काल का बोध कराती हुई ( केतुमती ) सब के ज्ञापक सूर्य को साथ लिये हुए ( अजरे ) कभी भी नाश न होने वाली ( भूरि-रेतसा ) बहुत वीर्यशाली सहस्रों प्राणियों को उत्पन्न करने वालीं ( संचरतः ) एक साथ ही विचरती हैं।

जनसा=दोनों जुपाएं सर्थात् प्रातः सायं दोनों । छन्दपक्षे— छन्दांसि दिशः । त्राः ८।३।१।१२॥प्रजापतेवा एतान्यंगानि यच्छन्दांसि । ऐत्रु२।१८॥

कतस्य पन्धामनु तिस्र आगुस्त्रयो धर्मा अनु रेत आगुः। प्रजामेका जिन्दत्यूर्जमेका राष्ट्रमेका रक्षति देवयूनाम्॥१३॥

भा०—(तिसः) तीन शक्तियां (ऋतस्य) ऋत, सत्य के या वेदज्ञान के (पन्थाम्) मार्ग पर चलने से (अनु आगुः) प्राप्त होती हैं। (त्रयः) तीन (धर्माः) धर्म, तेज (रेतः अनु) रेतस्-वीर्थ के कारण (आगुः) प्राप्त होते हैं। उन तीन शक्तियों में से (एका) एक प्रजनन शक्ति (प्रजाम्) जीव लोक की प्रजा को (जिन्वति) नृप्त करती है। और (एका) एक (देवयूनां) देवों के अभिकाफी पुरुषों के (राष्ट्रम्) राष्ट्र की (रक्षति) रक्षा करती है। तीन शक्तियां—१ परस्पर प्रेम, २ अन, ३ राजशक्ति । अथवाः आस्मिक, आधिमौतिक और आधिदैविक शक्ति । आस्मिक शक्ति से सब जीवों पर प्रेम उत्पन्न होता है, आधिभौतिक शक्ति से प्राकृतिक अन्न श्रीर पशु आदि बल, ऊर्ज बढ़ता है आधिदैविक शक्तियों से विशाल विशाल राष्ट्रों की रक्षा होती है ।

अश्रीषोमांवदधुर्या तुरीयासीद् यज्ञस्य प्रशावृषयः कृत्पर्यन्तः। गायत्रीं चिष्दुभं जगतीमनुष्दुभं वृहद्कीं यजमानाय स्वरा-अरंन्तीम् ॥ १४॥

भा०—( ऋषयः) तःवदशीं ऋषिगण ( अग्नि-सोमी ) अग्नि और सोम, आत्मा और परमेश्वर दोनों को ( यज्ञस्य पण्णी कल्पयन्त: ) यज्ञ के दो पण्णों के तुल्य बनाते हुए ( या तुरीया आसीत् ) जो तुरीय, जायत् स्वप्न, सुणुप्ति इन तीनों अवस्थाओं से परे शिवरूपा, अमात्रा, परमशक्ति है उस ( गायत्री ) गायत्री ( त्रिष्टुमं ) त्रिष्टुप् ( जगतीमं ) जगती, ( अनुष्टुमं ) अनुष्टुमं रूप, वा इन छन्दों से गाई गई (बृहद्-अर्कीम् ) वही स्तुति के योग्य परमअर्चनीय ब्रह्मशक्ति को ( अद्धु: ) धारण करते हैं।

गायत्री—'गयांस्तत्रे' प्राणों की रक्षा करने वाली, 'त्रिष्टुप्' तीनों लोकों से स्तुति करने योग्य, त्रिभुवनधारिणी शक्ति। 'जगती' निरन्तर गतिशील, ज्ञानमयी। 'अनुष्टुप्' नित्य स्तुत्य, । ये सब विशेषण उस 'तुरीया' बह्मशक्ति के ही हैं। 'बृहद्कीं' बृहत् अकंवाली 'ब्रह्मते जोरूपा। इसी को 'तुरीयपद' अमात्र, चतुर्थपाद, शिव, परमशक्ति आदि नाम से कहते हैं। व्याख्यान देखो 'माण्डूक्योपनिषत्' में तुरीय-पद का वर्णन।

पञ्च व्युष्ट्रीरनु एडच दोहा गां पर्श्वनाम्नीसुतवानु पर्श्व। पञ्च दिशः पश्चद्वेशने क्लृक्षास्ता एकंसूर्ध्नीर्धि लोकसेकंम्॥१४॥

भा०—प्रहेलिका। (पक्च ब्युष्टी: अनु) पांच ब्युष्टिशों के साथ पञ्च दोहा: ) पांच दोह हैं, श्रीर (पञ्चनारनीम् गाम् अनु) पांच नाम वाली गी के अनुसार (ऋतवः पञ्च) पांच ऋतु हैं। (पञ्चदशेन) पन्द्रहवें ने (पञ्च दिशः क्लसाः) पांच दिशाओं को वश किया। (ताः) श्रीर ये सब (एकमूर्आः) एक ही शिर वाली (एकम्) एक (लोकम् अभि) लोक के चारों श्रोर आश्रय लिये हैं।

'पञ्च ब्युष्टी:=पांच प्राण हैं, उनके साथ पांच प्रकार के दोह अर्थात् आह्य विषय हैं। इसी प्रकार आधिदैविक में पांच प्रकृति के विशेष विकार पञ्चभूत हैं। उनके साथ उनके पांच दोह अर्थात् तनमात्राएँ उनमें विद्यमान गन्ध आदि विशेष धर्म हैं। 'पंचनारनी गौ' अध्यास्म में चितिशक्ति या जिसमें पांच ऋतु, गतिमान् पांच प्राण हैं। शरीर में ज्ञानेन्द्रिय पांच दिशा हैं उन पर अधिकार उस पञ्चदश=आत्मा का हैं। प्राणो वे त्रितृदातमा पंचदशः। तां० १६। ११। ३॥ वे पांचों दिश्= হাनेन्द्रियें ( एकसूर्ध्नाः ) एक ही सूर्धास्थान में लगी हैं। अर्थात् उनका एक ही मूल ∫ एक मूल-ध्नी=एक मूलधारिणी-एक सूधनीं ] आस्मा या मुख्य प्राण है। ये सब एक ही लोक-आत्मा में आश्रित हैं। (२) आधिदैविक पक्ष में पांच प्रकृति के विकार पंचभूत पांच 'व्यृष्टि' हैं, उनके पांच दोह पांच तनमात्राएँ या गन्धादि पांच गुण हैं। वे पांचों के नाम को धारण करने वाली मी आदित्य या पृथ्वी के आश्रय ये पांच ऋतु वसन्तादि प्रवृत्त हैं। पांच दिशा प्राची आदि हैं। उनको 'पंचदश'=तेज रवरूप सुर्य वश में किये हुए हैं। वे दिशाएँ ( एक मूर्ध्ना: ) एक ही आकाश रूप मूल में बद्ध होकर एकमात्र लोक=आलोककारी पर- ब्रह्म में आश्रित हैं। तस्मिन् लोकाः श्रिताः सर्वे तदु नात्येति कश्चन । ( कठ० उ० )

षड् जाता भुता प्रथमजर्तस्य षडु सामानि षड्हं वहन्ति । पङ्योगं सीरमनु सामसाम् षडाहुद्यावापृथिवीः षडुर्वीः ॥१६॥

भा०—(ऋतस्य) उस 'ऋत' सत्य सामर्थ्यवान्, परमेश्वर के साअध्यें से (प्रथमजा) सबसे प्रथम उत्पन्न, ब्यक्त (पट्) छः (भूता) 'भूत' सन् पदार्थ (जाया) उत्पन्न हुए, श्रीर (षट्उ) वे छहों भी (सामानि) अपनी क्षक्तियों सहित मिश्रित होकर, संयुक्त होकर, परस्वर एक दूसरे के सहायक होकर (पडहम्) समस्त ब्रह्माण्ड श्रीर पुरुप देह को (बहन्ति) धारण करते हैं । (पड्योगम्) छः प्राणों के साथ योग करनेहारे (सीरम् अनु) सीर=श्वरीर के साथ (साम-साम) प्राण ही सहायक है, इसी कारण (द्यावापृथिवी पट् खातुः) द्यो और पृथिवी को छः प्रकार की कहा जाता है श्रीर (उर्वीः) यह विशाल पृथ्वी भी (षट्) छः प्रकार की कही जाती है।

'सेरं द्येतद्यत् सीरम्। इरामेवाऽस्मिन्नेतद्द्धाति। २००। २।२॥ इन्द्र भासीत् सीरपतिः शतकतुः। तै०२।४। ८।०॥ षडौद्धः श्रीतान् षडु मास उष्णानृतुं नो बूत यत्मोतिरिकः। सुप्त सुपूर्णाः क्वयो निषेदुः सुप्त च्छन्दांस्यनुं सुप्त द्यीक्षाः १७

भा०—( घट् ) छः ( सासाः ) मासों को ( शीतान् आहुः ) शीत कहते हैं। श्रीर ( घट् उ मासान् उष्णान् ) छः हो मासों को उष्ण कहते हैं। हे विद्वान् पुरुषो ! ( श्रृतुम् ) उस ऋतु को ( नः बृहि ) हमें बत-छ। श्रों ( यतमः ) जो इन ऋतुश्रों से ( अतिरिक्तः ) अतिरिक्त, अर्थात् बड़ा है। इति पूर्वार्धः। (सस सुपर्णाः) सात सुपर्ण अर्थात पित्रयों के समान, शोभन ज्ञान प्राप्त करने में कुशल (कवयः) क्रान्तदर्शी इस देह के शिरोभाग में (निषेदुः) विराजते हैं। (सस छन्दांसि अनु) सात छन्दों=प्राणों के साथ (सह दीक्षाः) सात दीक्षाएं=नियत कर्म या ज्ञानसाधन के सामर्थ्य हैं। इति उत्तरार्धः।

सुप्त होमाः सुमिधी ह सुप्त मधूनि सुप्तर्तवी ह सुप्त । सुप्ताज्योन् परि भूतमायुन् ताः सप्तमृश्चा इति शुश्चमा ब्यम् ॥१८

भा॰—(सप्त होमाः) सात होम, (सप्त ह समिधः) सात सिमिधाएं, (सप्त मधूनि) सात मधु, (सप्त ह ऋतवः) सात ऋतु, (सप्त आज्यानि) सात आज्य, (भूतम्) सत् पदार्थ आस्मा को (पिर आयन्) प्राप्त हैं। (ताः) उनको ही (सप्त गृधाः) सात गृध्र अर्थात् विपयों की आकांक्षा करने वाले इन्द्रियगण के नाम से (वयम्) हम (ग्रुथ्रुम) सुनते हैं।

पूर्व मन्त्र के उत्तरार्ध में कहे, सुपर्ण, किव, छन्द, दीक्षा और इस मन्त्र में कहे होम, मधु, सिमध, ऋतु, आज्य और गृथ्न दे सब सात शीर्षण्य प्राणों के नामभेद हैं।

स्पत च्छन्दांसि चतुरुत्तराण्यन्यो अन्यस्मित्रध्यापितानि । कथं स्तोमाः प्रतितिष्ठन्ति तेषु तानि स्तोमेषु कथमापितानि॥१६॥

भा०—(सप्त च्छन्दांसि) सात छन्द=प्राण तो ये शिरोभाग में विराजमान हैं। (उत्तराणि) इन से भी उत्कृष्ट कोटि के (चतु:) और चार हैं। श्रीर वे (अन्यः अन्यस्मिन्) एक द्सरे में (अधि आ अपितानि) अपित हैं. एक दूसरे में आश्रित हैं। अब प्रश्न यह है कि (स्तोमाः) स्तोम अर्थात् छन्द या प्राणगण (तेषु) उन उत्कृष्ट चार अन्तःकरण-चतुष्ट्यों में (कथं प्रति तिष्ठन्ति) किस प्रकार प्रतिष्ठित

या आश्रित हैं श्रीर (तानि ) वे उत्कृष्ट कोढि के चारों (स्तोमेषु) स्तोम या प्राणों में (कथम्) किस प्रकार (आ अर्पितानि) आश्रय नियं हुए हैं ?

कुथं गायुत्री बिबुतं व्याप कुथं बिष्टुए पश्चदुशेन कल्पते। <u>त्र्य्यस्त्रिक्षेन</u> जर्गती कथमंनुष्दुप् कथमंक<u>िकाः ॥ २०॥ (२३)</u>

भा०-( गायत्री ) गायत्री नामक प्राणशक्ति ( त्रिवृत् ) त्रिवृत् भाम अल को (कथं व्याप) किस प्रकार व्याप्त करती है। और ( त्रिष्टुप् ) ब्रिष्टुप् नामक प्राणशक्कि (पञ्चदशेन ) पञ्चदश नाम भारमा के साथ (कथम्) किस प्रकार (कल्पते) देह ब्यापार करने में समर्थ होती है ?। ( जगती ) जगती नामक चितिशक्ति या प्राण-शक्ति (त्रयास्त्रिंशेन कथम्) त्रयिद्विश नाम परम-आत्मा के साथ किस प्रकार जगत् को चला रही है ?। श्रीर (अनुष्टुप्) अनुष्टुप् नामक शक्ति ( एकविंशः ) एकविंश नाम आत्मा के साथ किस प्रकार देह च्यापार करने में समर्थ है।

त्रिवृत्, पञ्चदश, एकविंश आदि की व्यास्या देखो इसी सुक्त की ऋचा ६ में। गायत्री आदि नामों की ब्याख्या इसी सुक्त छी ऋचा १४ में देखो।

त्रयस्त्रिशः स्तोमानामधिपतिः । ता०६।२।७॥ ज्योतिः त्रय-स्त्रिंशः स्तोमानाम् । ता० १३ । ७ । २ सत् त्रयस्त्रित्रः स्तोमानाम् । मा० १५। १२ । २ ॥ अन्तो वै त्रयस्त्रिशः स्तोमानाम् । ता० ३। ३ । २ ॥ तम् उ नाक इत्याहुः । ता० १० । १ । १८ ॥ देवता एव न्नयश्चित्रसस्यायतनम् । ता० १०। १ । ६ ॥ सब स्तोमों=पाणों का अधिष्ठाता, वही ज्योति है, वही सत् श्रीर वही सबका चरम सुख है जिस में सब प्राण लीन होते हैं। ये अन्य शरीर के घटक देव उसके आश्रय स्थान हैं।

अष्ट जाता भूता प्रथमजर्तस्याष्टेन्द्वर्तिजो दैव्या ये। श्रुष्टयोनिरदितिर्ष्युत्राष्ट्रमीं रात्रिमिभ हृत्यमेति॥ २१॥

भा०—( ऋतस्य ) ऋत अर्थात् आदि सत् पदार्थं के ( प्रथमजा) प्रथम प्रादुर्भूत ( अष्ट ) आठ ( भ्ता जाता ) भृत अर्थात् भाव-पदार्थं उत्पन्न हुए । हे ( इन्द्र ) आत्मन् ! ( य ) जो ( अष्ट ) आठों ( दैन्याः) देव गणों के या देव, परम पुरुष के उत्पत्ति, स्थिति, प्रलयरूप यज्ञ के ( ऋत्विजः ) 'ऋत्विग्' हैं वे यथाकाल परस्पर मिलते और सर्ग रचते हैं । उन से ही ( अदितिः ) अविनाशिनी प्रकृति अदिति' भी ( अष्ट-योनिः ) अष्ट-योनि, आठ स्वरूपों वाली श्रीर ( अष्ट-पुत्रा ) मानो आठ पुत्रों वाली है । वह ( अष्टमीं रात्रीम् ) अष्टमी रात्रि अर्थात् संसार की व्यक्त दशा को ( इव्यम् ) इव्य प्रर्थात् संसार ऋप में ( अभि पृति ) प्राप्त करती है ।

अष्टरात्रेण वै देवाः सर्वमाश्चवत । तां० २२।११।६॥ प्राजापत्यमेतेदहः यदष्टका । रात्रिव्युष्टिः । त्रा० १३।२।१।६॥ 'अष्टरात्र' से देवराण
अर्थातं ईरवरीयशक्ति से युक्त प्राकृत विकार. सर्व अर्थात् संसार में
व्यापक हैं । अष्टका यह प्रजापित सम्बन्धी दिन है अर्थात् परमेश्वर की
सर्वव्यापक शक्ति की प्रतिनिधि है । सर्वव्यापक शक्तियों के परस्पर
संयोग से जो संसार की व्यक्त होने की विशेष दशा है वही 'अष्टमी
रात्रि' कहाती है । उसी दशा में वह 'अदिति' हव्य-समस्त संसार की
अपने में धारण करती है । ''सर्व वा अत्तीति तददितरदितिस्वम् । श०
१०।६।५।५॥ सब संसार को अपने में लीन करती है अतः 'अदिति'
कहाती है । प्रजापित की आठ मूर्तियां शतपथ में-१ आपः, फेन

सिकता, शकरा, अहमा, अपः, हिरएय और स्वयं प्रजापित आठवीं। यह अक्षर का आठ रूपों से क्षरण है। स्द्र के आठ नाम-स्द्र, सर्व, पशुपति, उप्र, अशित, भव, महादेव, ईशान और नवम कुमार है इन के प्राकृतिक नाम क्रम से अग्नि, आपः, श्रोपिश, वायु, विद्युत, पर्जन्य, चन्द्रमा, आदित्य हैं। श्रीर अग्नि, का त्रिवृद्भाव देखो शत० ६।१।३।१८॥

इत्थं श्रेयो मन्यमानेदमार्गमं युष्माकं सुख्ये अहमस्मि <mark>रावा ।</mark> सुमानजनमा कर्तुरस्ति वः शिवः सृवः सर्वाः संचरति प्रजानन्<mark>२२</mark>

भा०—(इत्थम्) इस प्रकार (श्रेयः) परम 'श्रेय' कल्याण रूप परमपद का (मन्यमाना) ज्ञान करती हुई, में 'विराट्' रूप में (इदम्) इस चराचर जगत् को (आगमम्) प्राप्त हूं। और (अहम्) में (श्रेवा) अति सुख, कल्याणमयी होकर (युप्पाकम्) तुम प्राणियों के (सख्ये) सख्य, प्रेमभाव, सहयोग में (अस्मि) प्राप्त हूं। (वः) तुम्हारा (समान जन्मा) तुम्हारे सदश स्वभाव वाला, तुम्हारा साथी (क्रतुः) सर्वकर्त्ता प्रभु भी (वः) तुम्हारा (श्रिवः) कल्याणकारी है। (सः) वह (वः) तुम्हारे (सर्वाः) समस्त क्रियाओं श्रीर चेष्टाश्रों को (प्रजानन्) जानता हुन्ना, (संचरित) विचरता है या व्यापक है।

अप्टेन्द्रस्य पड् यमस्य ऋषीणां सप्त संप्तुधा । अपो मेनुष्याईनोर्षर्धास्तां उ पञ्चानुं सेचिरे ॥ २३ ॥

भा०—(इन्द्रस्य) इन्द्र, ऐश्वर्यवान् उस परमात्मा के (अष्ट) आठ रूप, और (यसस्य) संयम में रहने वाले जीव के (पट्) मन सहित छः इन्द्रियें अथवा (यसस्य पट्) यम, नियामक कालरूप संव-।सर की छः श्रृतुएं, और (ऋषीणाम्) विषयों के द्रष्टा इन्द्रियों के (सप्तधा) सात प्रकार से गित करने वाले (सप्त) सात प्राण (अपः) समस्त कर्मी, ज्ञानों को, (मनुष्यान्) बनुष्यों और (ओपधीः) ओपधियों (तान्) उन सबको भी (पंच) पांच भूत ही (अनु से-विरे) रच रहे हैं, रूपवान् और सत्तावान् बना रहे हैं। के व्रलेन्द्रीय दुद्देह हि गृष्टिर्वदी पीयूषं प्रथमं दुर्हाना। अर्थातप्यच्चतुर्श्चतुर्धाद्वान् मेनुष्याँ असुरानुत ऋषीन् ॥२४॥

भा०—(गृष्टिः) प्रथम प्रस्ता गौ जिस प्रकार मधुर दुग्ध अपने केवल प्रथम वरस के लिये ही देती है उसी प्रकार यह 'विराट्' भी (केवली) केवल मात्र परमपदभागी, मुक्त (इन्द्राय) जीव के लिये ही (प्रथमम्) सबसे प्रथम २ (दुहाना) दुही जाकर (वंश) अति'कमनीय (पीयूपम्) पान करने योग्य अमृत को (दुदुहे) प्रदान करती है। शौर वही इस प्रकार (चतुर्धा)। चार प्रकार से (देवान्) देव, (मनुष्यान्) मनुष्य, (असुरान्) असुर, (उत) और (ऋषीन्) ऋषि इन (चतुर:) चारों को (अतर्पयत्) नृष्ठ करती है।

भोगापवर्गार्थं दृश्यम् । सां० सू० । किस प्रकार प्रकृति स्वयं मोक्ष का कारण है और वह सब के भोग का भी कारण है । इसकी व्याख्या सांख्यदर्शन से जाननी चाहिये ।

को नु गौः क एकऋषिः किमु धाम का आशिष । युत्तं पृथिव्यामेकवृदेकुर्तुः कतमो नु सः ॥ २४ ॥

१. वच समवाये। ( भवादिः )।

२. चतुरुवैर्थे प्रथमा।

भा०—प्रश्न यह है कि (कः नु गौः) यह महान 'गौः' सब का चलाने वाला, ब्रह्माण्ड या जगत्रू पगाड़े का खेंचने वाला बेल कीन है ? श्रीर इस समस्त चराचर का (ऋषिः) द्रष्टा, उसका निरीक्षक, (एकः) एक भात्र सर्वाध्यक्ष (कः) कीन है ? (किम् उधाम) इस सबको धारण करने वाला सर्वाश्रय क्या है ? (आशिषः) सब पदार्थें। को शासन करने वाली, सबको नियम में रखने वाली शक्तियां (काः) कीनसी हैं ? (पृथिन्याम्) पृथिवी पर (एक वृत्) एक मात्र वरण करने और पूजने योग्य (एक ऋतुः) एक मात्र ऋतु के समान संव-स्तर रूप काल (यक्षम्) सब पदार्थें। को परस्पर संगति कराने और उनको न्यवस्थित करने वाला (सः) वह (नु) भी (कतमः) कीनसा है ?

एको गौरेक ऋषिरेकुं धामैकुधार्श्वायः। युक्तं पृथिक्यामेकुवृद्देकुर्तुर्नाति रिच्यते ॥ २६ ॥ (२४)

भा०—उत्तर यह है कि (एक: गौ:) वह एकमात्र परमात्मा ही (गौ:) इस चराचर को चलाने वाला महावृषम है। और वही (एक:) एकमात्र (ऋषि:) सर्वाध्यक्ष है। वही (एकं धाम) एक मात्र सबका धारण करने वाला 'बल' है और सबका आश्रय है। (एकधा आदिषः) वे सब नियामक शक्तियां भी एक ही रूप की बहामयी है, (पृथिव्याम्) पृथिवी पर (एकवृत्) एकमात्र वरणी य, सबसे श्रेष्ठ (एक—ऋतुः) एक ऋतु के समान या एकमात्र सबका अरक प्राणरूप (यज्ञम्) सबको परस्पर संगत और व्यवस्थित करने वाला बल भी वही एक है, (न अति रिच्यते) उससे बदकर दूसरा नियामक भी कोई नहीं है।

### [ ? ॰ ( १ ) ] 'विराड्' के ६ स्वरूप गाईपत्य, भ्राहवनीय, दिल्लागिन, सभा, समिति भ्रीर श्रामन्त्रण।

ष्ठथर्षाचार्यं ऋषिः विराड् देवता । १ त्रिपदाचीं पंक्तिः । २,७ याजुष्यो जगत्यः । ३,६ साम्न्यनुष्टुभौ । ५ आचीं अनुष्टुष् । ७,१३ विराट् गायऱ्यौ । ११ साम्नी खृहती । अयोदशर्च पर्यावस्क्तम् ॥

विराड् वा इदमप्रं आसीत् तस्यां जातायाः सर्वमविभेदियमे-वेदं भविष्यतीतिं॥१॥

मा०—( इदम् ) यह जगत ( अग्रे ) पहले, अपने पूर्व रूप में (विराट्) विराट् ही ( आसीत् ) रहा। ( तस्याः ) उसके (जातायाः) प्रार्दुभाव अर्थात् अव्यक्त से व्यक्त होते हुए ( सर्वम् ) सब चराचर ( अबिभेत् ) भयभीत हुआ, शंकित हुआ कि ( इयम् ) यह विराट् ही ( इदम् ) इस जगत्रूप को ( भविष्यति ) धारण करेगी अर्थात् वही जगत रूप में प्रकट होगी।

## सोद्कामृत् सा गाहिपत्ये न्यंकामत्॥ १॥

भा०—(सा) वह विराद् (उत् अकामत्) उत् उठी और (सा) वह (गाईपत्ये) गाईपत्य में (नि अकामत्) नीचे आगयी। 'प्रजापतिई गाईपत्यः' की० २७।७॥ अयं वै भूलोको गाईपत्यः। श॰ ७।१।१।६॥ जाया गाईपत्यः। ऐ० ८।२४॥ कमेंति गाईपत्यः। जै० ३,४।१६।२४॥ अपनो वै गाईपत्यः। की० २।१॥ अन्नं वै गाईपत्यः को० १९१॥ वह विराद् उत्क्रमण करके अर्थात् विशास्त्रक्त्य में प्रकट होकर भी प्रजापति के वश में रही, अथवा इस मूलोक, स्त्री, अझ, कमें आदि के स्वस्प परिमित रूप में भी प्रकट हुई।

गृ<u>ह</u>मेधी गृहपतिर्भवति य प्वं वेदं ॥ ३ ॥

भा॰—(यः) जो (एवम्) इस प्रकार (वेद्) जानता है। वह (गृहमेधी) गृहमेधी=गृहस्थ (गृहपतिः) गृह अर्थात जाया का पति=पालक होता है।

सोद्कामृत् साह्यनीये न्यंकामत्॥ ४॥

भा०—( सा ) वह जब ( उद् अकामत् ) ऊपर उठी, विशालरूप में प्रकट हुई तब (सा आहवनीये) वह अहवनीय या चौरूप में नि अक्रमतः) उत्तर आई अर्थात् प्रकट हुई।

द्यौराहवनीयः । २१० ८।६।३।११॥ ईन्द्रो ह्याहवनीयः । २१०२१७।१। ३८॥ यजमान आहवनीयः । पुरुषस्य मुखमेव आहवनीयः । कौ०।१७। ७॥ यज्ञस्य शिर आहबनीयः। श० ६।५।२।१॥ प्राणोदानावेबाहवनीयश्च गाईपत्यः । श् १ १ १ १ १ १ ॥ द्यौ, इन्द्र, जीव, यजमान, पुरुष, पुरुष का मुख, यज्ञ का मुख, और प्राण आहवनीय के रूप हैं। यन्त्यंस्य देवा देवहूँ ति प्रियो देवानां भवीत य एवं वेद ॥ ४॥

भा०-( यः ) जो ( एवस् ) इस प्रकार 'विराद' के स्वरूपों का (चेद) ज्ञान कर लेता है वह (देवानां प्रियः) देवों का प्रिय ( भवति ) हो जाता है और ( अस्य ) इसके ( देवहूति ) दिब्यपदार्थें। श्रौर विद्वानों की हूति पुकार या आमन्त्रण को (देवाः) देवगण ( यन्ति ) प्राप्त होते हैं।

सोद्कामृत् सा दंक्षिणाग्नौ न्यंकामत् ॥६॥ युज्ञती दिच्चिणीयो वासंतियो भवति य एवं वेद ॥७॥

भा०-( सा ) वह विराट ( उत् अक्रामत् ) ऊपर को उठी अर्थात् प्रकट हुई और (द्विणाग्नी नि अकमात्) दक्षिणाग्नि रूप में उतर आई। (य एवं वेद) जो पुरुष इस रहस्य को जानता है वह यज्ञतः ) यज्ञ में पूजनीय (वासतेयः ) वसति=गृह में बसने योग्य

उत्तम अतिथि ( भवित ) होता है । वह ( दक्षिणीयः ) दक्षिणा प्राप्त करने योग्य, कुशल ( भवित ) हो जाता है ।

सोद्कामृत् सा सभायां न्यंकामत्॥ = ॥ यन्त्यंस्य सभां सभ्यो भवति य एवं वेदं ॥ ६॥

भा०—(सा उद् अफामत्) वह उत्पर उठी और (सा सभायां नि अकामत्) वह विराट् पुन: सभा के रूप में उंतर आयी, प्रकट हुई। (य एवं वेद) जो इस प्रकार के रहस्य को जानता है वह (सभ्यः) सभा में पूजा योग्य (भवति) हो जाता है और विद्वान्गण (ग्रस्य सभां यिन्त) इसकी सभा में आते हैं।

सोदंकामृत् सा समिती न्यंकामत्॥ १०॥ यन्त्यंस्य समिति सामित्यो भवति य एवं वेदं ॥ ११॥

भाव—(सा उत् श्रकामत्) वह अपर उठी श्रीर (सा समिती नि श्रकामत्) वह सिमिति, सर्व साधारण विशाल सभा के रूप में श्रा उतरी, प्रकट हुई। (य एवं वेद सामित्यो भवति) जो विराट् के इस प्रकार के स्वरूपों को जान लेता है वह सिमिति या जनसमाज में प्रतिष्ठा प्राप्त करता है। (अस्य सिमिति यन्ति) जोग उसकी सिमिति या संगति को प्राप्त होते हैं।

कोदंकामृत् सामन्त्रेणे न्यंकामत् ॥ १२ ॥ यन्त्र्यस्यामन्त्रेमामन्त्रणीयो भवति य एवं वेदं ॥ १३ ॥ ( २५ )

मा॰—(सा उद् अकामत्) वह उत्तर उठी और फिर (सा आमन्त्रणे नि अकामत्) वह 'आमन्त्रण', परस्पर प्रेम और सम्मान-पूर्वक बुळाने के रूप में आ उत्तरी, प्रकट हुई। (य एवं वेद आमन्त्रणीयः भवति। अस्य आमन्त्रणं यन्ति) जो विराट्र के इस प्रकार के रूप को जान लेता है वह अन्यों द्वारा सम्मानपूर्वक आमन्त्रण पाता है श्रीर इस के आसन्त्रण को दूसरे स्वीकार करते हैं।

#### -4-

### [ २ ] विराट के ४ रूप उर्ग्. स्वधा, सुनृता, इरावती, उसका ४ स्तनों वाली गौ का स्वरूप।

क्षथर्वाचार्यऋषिः । विराङ् देवता । ९ त्रिपदा स्पनुष्टुप् । २ उष्णिन्गर्मा चतुष्पदा उपरिष्टाट् विराड् बृहती । ३ एकपदा याजुषी गायत्री । ४ एकपदा साम्नी पंक्तिः। 🕹 विराष्ट् गायत्री । ६ आर्ची अनुष्टुप् । 😄 आसुरी गायत्री । ६ साम्नो अनुष्टुप् । १० साम्नी वृहती । ७ साम्नी पंक्तिः । दश्र्वं सक्तम् ॥

# सोदंकामृत् सान्तरिक्षे चतुर्धा विकागतातिष्ठत् ॥ १ ॥

भा०—(सा) वह विराट् ( उद् अक्रामत् ) ऊपर उठी, प्रकट हुई (सा) वह ( अन्तरिचे ) अन्तरिक्ष में, वायुमण्डल में, (चतुर्धा) चार प्रकार से (विकानता) विभक्त होकर ( अतिष्ठत् ) विराजमान है। तां देवमनुष्यां अञ्चवन्त्रियमेव तद् वेंद् यदुभयं उप्रजीवेंमेमासुर्प ह्यामहा इति ॥ २॥

भा-( ताम् ) उसके विषय में ( देव-मनुष्याः ) देवगण विहान् जन. ( भ्राञ्जवन् ) बों ले कि ( इयम् एव ) वह विराट् ही ( तत् वेद ) इस परम तत्व को जानती है ( यत् ) जिस के आधार पर हम ( उप जीवेम ) आजीविका करते, एवं प्राण धारण करते हैं। ( इसाम् उपह्न-थामहे इति ) बस हम इसी को बुलावें।

तामुपह्लियन्त ॥ ३ ॥

भा०-( ताम् ) उस विराट् को उन्होंने (उपाह्वयन्त) बुछाया।

ऊर्ज़ पहि स्वध् पहि सुनृत पहीरावित्येहीति ॥ ४॥

भा॰—( ऊर्जे ) हे ऊर्जे ! अज्ञमयि ! ( आ इहि ) आ । हे ( स्वघे ) स्वघे, अज्ञमयि शारीर धारण करने में समर्थ ( आ इहि ) आ । हे ( स्नृते ) स्नृते ! उत्तम शब्दमयी वाणी ! ( आ इहि ) आ । हे ( इरावति ) हरावति ! अज्ञवति ! ( आ इहि ) आ ।

तस्या इन्द्रों वृत्स आसीद् गायुज्यं भिघान्य असूघः ॥ ४॥

. भा॰—( तस्याः ) उस अन्नमयी 'विराट् रूप' गौ का ( इन्द्रः वस्तः आसीत् ) इन्द्र मेघ या पववन वस्त=वछड़े के समान है और ( गायत्री अभिधानी ) गायत्री बांधने की रस्सी है, ( अभ्रम् ऊधः ) और मेघ या आकाश दूध के भरे उद्धस के समान है।

वृहचे रथन्तरं च हो स्तनीवास्ती यज्ञायुज्ञियं च वामदेव्यं चही ६

भा०—उस विराड् रूप गी के (बृहत् च रथन्तरं च )बृहत् श्रीर रथन्तर, (यज्ञायज्ञिंगं च वामदेव्यं च ) यज्ञायज्ञिय श्रीर वामदेव्य (ही ही स्तनी) दो श्रीर दो (चार)स्तन (श्रास्ताम्) थे।

ओषधीरेव रथन्तरेण देवा अंदुहन् व्यची बृह्ता ॥ ७ ॥

भा॰—(देवा:) देवगण (रथन्तरेण) 'रथन्तर' नामक स्तन से ( आषधी: षदुहन्) श्रोपधियों को दुहते हैं, प्राप्त करते हैं। श्रोर ( बृहता ) 'बृहत्' नामक स्तन से ( व्यचः ) 'व्यचस्' अन्तरिक्षको दुहते उसका रस प्राप्त करते हैं।

अपो वामदेक्येन यहां यंज्ञायशियेन ॥ = ॥

भा०--श्रीर (वामदेव्येन) वामदेव्य नामक स्तन से (अपः) जलों को दुहा श्रीर (यज्ञायज्ञियेन) 'यज्ञायज्ञिय' नामक स्तन से ( यज्ञम् ) यज्ञ को दुहा, प्राप्त किया ।

ओपंधीरेवास्मैं रथंतुरं हुंहे व्यची वृहत् ॥ ६॥ अपो वामदेव्यं धुक्तं यंज्ञायुक्तियुं य एवं वेदं ॥ १० ॥ ( २६ )

भा०-(यः एवं वेद ) जो इस प्रकार विराट् के गूड़ रहस्य को जानता है ( अस्म ) उसके लिये (स्थन्तरं स्रोपधीः एव दुहे 'रथन्तर' नाम स्तन ओषधियों को ही प्रदान और पूर्ण करता है, ( बृहत् ब्यचः ) 'बृहत्' नाम स्तन 'ब्यचस्' को प्रदान और पूर्ण करता है, (वासदेव्यं भ्रपः) वासदेव्य स्तन भ्रपः=जलों को प्रदान और पूर्ण करता है। श्रीर यज्ञायज्ञिय नाम का स्तन यज्ञ को प्रदान करता और पूर्ण करता है । संदेष से देवों और मनुष्यों के उपजीवक विराड् के अन्तरिक्ष में चार रूप हैं। ऊर्ज, स्वधा, सूनृता, इरावती। उनका वत्स इन्द्र, रस्सी गायत्री, स्तनमण्डल मेघ हैं। उस विराड रूप गौ के ४ स्तन हैं बृहत्, रथन्तर यज्ञायज्ञिय श्रीर वामदेव्य, उनसे चार प्रकार का दूध प्राप्त किया श्रोपिष, व्यचस्, श्रपः और यज्ञ। विराह् शक्ति के या द्यौ=आदित्य के अन्तरिक्ष में चार ऊर्जं अन्न, स्वधा=प्राण और अन्न, स्नृता =उत्तम वाणि, वाक् विद्युद्गर्जना, इरावती=जलों या अलों से पूर्ण पृथित्री । वस्स इन्द्र=वायु या स्वतः जीव है । गायन्री=पृथिवी अपने साथ उसे बांधे हैं। मेघ उसके खन मगडल है। मेघों के ४ स्तन हैं १. बृहत् द्यौ:, उससे व्यचः=अन्न उत्पन्न है। जैसा कालिदास ने लिखा है ''दुदोह गां स यज्ञाय सस्याय मधवा दिवम्'' (रधु॰)। २. दूसरा स्तन रथन्तर है। रसतमं ह नै रथन्तरम् इत्याचक्षते परीक्षम्। श्चार हाशासाह्या हेयं वे पृथिवी स्थन्तरम्। ऐ० ८११॥ स्थन्तर यह ष्टिथिवी है। इससे नाना भोपधियां उत्पन्न हुई। (३) तीसरा स्तन 'यज्ञायिज्ञय' है। पश्चवोऽन्नाचं यज्ञायज्ञीयं। तां० १४।९।१२॥ पशु श्रीर अन्नादि खानेवाले जन्तु 'यज्ञायिज्ञय' हैं। उनसे 'यज्ञ' उत्पन्न हुन्ना। (४) वामदेन्य चौथा स्तन अन्तरिक्ष है। श्रन्तरिक्षं वै वामदे-न्यम्। ता० १५। १२। १॥ उससे जलों की वर्षा हुई।

### 

### [३] विंराड् के ४ रूप, वनस्पति, पितृ, देव भ्रोर मनुष्यों के बीच में काम से रस, वेतन, तेन भ्रोर श्रन्त ।

अथर्भाचार्य ऋषिः। विराङ् देवता । १ चतुष्पदा विराङ् अनुष्टु०ू । २ आर्ची विष्टुप् । ३,५'७ चतुष्पदः प्राजापत्याः पंक्तयः । ४,६,८ आर्धोवभत्यः।

सोर्दकामृत् सा वनुस्पत्रीनागच्छत तां वनुस्पतयोद्यत सा सैव त्सुरे समेभवत् ॥१॥

भा०—(सा उद् अक्रामत्) वह विराट् तठी, प्रकट हुई। (सा वनस्पतीन् आगच्छत्) वह वनस्पति वृक्ष लताओं के समीप आगई। (ताम्) उसको (वनस्पतयः) वृक्ष आदि वनस्पतियों ने (अग्नत) भोग किया। (सा) वह (संवत्सरे) एक वर्ष भर (सम् अभवत्) उनके साथ संयुक्त रही।

तस्माद् वनुस्पतीनां संवत्सुरे वृक्णमपि रोहति वृक्षेत्रस्याधिया स्रातृत्यो य एवं वेदं ॥ २ ॥

भा०—(तस्मात्) इसी कारण से (वनस्पतीनां) वनस्पतियों में वर्ष भर में (वृक्णम् अपि) काटा हुआ भी (रोहति) पुनः अपनी नई शाखायं उत्पन्न करता है। (यः एवं वेद) जो इस ्रहस्य को जानता है ( अस्य यः आतृत्यः ) इसका जो शत्रु है वह भी ( वृक्षते ) कट जाता है।

सोर्दकामत् सा पितृनागेच्छत् तां पितरोझत् सामासि समभवत्।३ तस्मति पित्रभ्यो मास्युपमास्यं ददति प्र पितृयाणं पन्थां जाना-ति य एवं वेर्द् ॥ ४॥

भा०—(सा उत् अकामत्) वह विराट् उठी। (सा पितृन् आ आ अगच्छत्) वह 'पितृ' जोगों के पास आई। (तां पितरः अझत) उसके साथ पितृ जोग रहे। (सा मासि सम् अभवत्) वह मास भर उनके साथ रही ॥३॥ (तस्मात्) इसिल्चे (पितृभ्यः) पितृ जोगों को (मासि) एक मास पर (उप-मास्यम्) मासिक वृत्ति या वेतन (ददति) देते हैं। (यः एवं वेद्) जो इस प्रकार के रहस्य को (जानाति) जान लेता है वह (पितृयायं पत्थाम्) पितृयाण मार्ग को (प्र जानाति) भली प्रकार जान लेता है।

प्रजा के शासक और घर के बूढ़े ब्यवस्थापक लोग 'पितृ' शब्द से कहे जाते हैं। उनको प्रति मास वेतन और मासिक व्यय देना चाहिये। वही उनकी 'स्वधा' अर्थात् शरीर के धारणोपयोगी भेट है। और यही उनका पितृत्व है कि वे पिता के समान आप शरीर-पोषण मात्र छेकर प्रजा को पिता के समान पालते हैं।

सोद्कामृत् सा देवानागच्छुत् तां देवा अञ्चत सर्धिमासे समे-भवत । ४॥

तस्म ह हेवं की धमासे वर्षद् कुर्वन्ति प्रदेवयाने पन्थी ज्ञानाति य एवं वर्गा ६॥

सा०—( सा तब् भक्तामत् ) वह विराट् ब्रपर ड़ठी, ( सा देवान्

भा अगच्छत् ) वह देव, विद्वानों के पास प्राप्त हुई। (तां देवाः अध्नत) उसको देवगण प्राप्त हुए। (सा अर्धमासे सम् अभवत् ) वह साधे मास भर उनके संग रही। (तस्मात्) इसिलये (देवेभ्यः अर्धमासे वषट् कुर्वन्ति) देवगण विद्वान् लोगों को आधे मास पर प्रति पक्ष, पर्व के दिन 'वषट्' सरकार पहित पालन रूप से अज्ञ आदि दिया जाता है। (यः एवं वेद) जो इस प्रकार के रहस्य को जान लेता है वह (देव-यानं पन्थां प्र जानाति) देवयान मार्ग को भजी प्रकार जान लेता है। सोदकामृत् सा मनुष्या नागच्छत् तां मनुष्या अञ्चत सा सद्यः सममवत । ७।।

तस्मानमनुष्येभ्य अभयद्वारुपे हर्न्युपोस्य गृहे हेरन्ति य एवं वेदं ॥ = ॥ (२७)

भा॰—(सा उत् अकामत्) वह उत्तर उठी। (सा मनुष्यान् आ अगच्छत्) वह मनुष्यों के पास आई। (तां प्रजुष्याः अध्नत) मनुष्य उसके संग रहे (सा सद्यः सम् अभवत्) वह एक ही दिन उन के संग रही। (तस्मात्) इसिछिये (मनुष्येभ्यः उभयद्यः उपहरित) मनुष्यों के लिए हर दूसरे दिन अज आदि देते हैं। (यः एवं वेद) जो इस प्रकार के रहस्य को जान लेता है (अस्य गृहे उपहरित) इसके घर में लोग आवश्यक पदार्थ ले आते हैं अर्थात् अन्य साधारण मनुष्यों में दैनिक वेतन का नियम है।

[४] विराट्गो से माथा, स्वधा, रुषि, सस्य, ब्रह्म और तपका दोहन । अथर्जाचार्य ऋषिः । विराड् देवता । १, ५ साम्नां जगत्यो । २,६,१० साम्नां वृहत्यो । ३,४,८ आर्च्यनुष्ट्भः । ६,१३ चतुष्पाद्विष्ण्हौ । ७ आसुरी गायत्री । ११ प्राजापत्यानुष्टुण् । १२, १६ आर्ची विष्टुभौ । १४,१४ विराड्गायञ्जी । शेडशर्च पर्यायसक्तम् ॥

सोद्काम्त सासुरानार्गच्छत् तामसुरा उपहियन्त माय पहीति १ तस्यो विरोचेनः प्राह्मीदिर्द्धस्स आसीद्यस्पात्रं पात्रम् ॥ २ ॥ तां द्विर्मूर्धात्व्यों घोक् तां मायामेवाधीक् ॥ ३ ॥ तां मायामसुरा उप जीवल्युपजीवनीयों भवति य एवं वेद ॥४॥

भा॰-( सा उद् अकामत् ) दह विराट् ऊपर उठी । ( सा असु-रान् ) वह असुरों के समीप ( आ अगच्छत् ) आई ॥१॥ ( ताम् ) उस को ( असुरा: ) असुर लोगों ने ( उपा अह्नयन्त ) बुलाया-हे ( माथे ) माये ! ( एहि इति ) भा ॥२॥ (तस्याः ) उसका (प्राहादिः ) प्रहाद से उत्पन्न ( निरोचन: ) निरोचन ( नत्स: ) नत्स ( आसीत् ) था। और ( अयः पात्रं ) लोहे का पात्र (पात्रम् ) पात्र था । (ताम् ) उस माया को ( द्वि मूर्घा ) दो दिश्तों वाले बुद्धिमान ( अत्वर्धः ) ऋतु से उत्पक्ष ने ( अधोक्) दुहा ॥३॥ (ताम् ) उस माया रूप विराट् के आश्रय (असुराः उपजीवन्ति) असुर जोग अपना जीवन निर्वाह करते हैं। (यः एवं वेद) जो इस प्रकार के तत्व को जानता है वह ( उपजीवनी यों भवति ) औरों के आजीविका निर्वाह कराने में समर्थ होता है।

असितो धान्वो राजा इत्याह तस्यासुरा विश:। त इमे आसत । इति कुसीदिन उपसमेता भवन्ति । तान् उपदिशति माया वेदः सो यम् इति । २०१३।४।३।११॥ असुर, शिल्पीगण प्राह्वादि अर्थात् प्रभूत शब्द करने वाली विरोचन, विशेष दीसियुक्त विद्युत्। 'अय:' धातुसय, पदार्थ, द्विमूर्धा दो मुलों को धारण करने वाला, अर्ल्यः-गतिकियाशास्त्र का विद्वान्, कला कौशलवित्, एन्जीनियर।

सोद्कामृत् सा पितृनागच्छत् तां पितर् उपहियन्त स्वध् पहीति॥४ तस्यां युमे। राजां वृत्स आसींद् रजतपात्रं पात्रम् ॥ ६ ॥

तामन्त्रको मार्त्यवोधोक् तां स्वधामेवाधीक् ॥ ७ ॥ तां स्वधां पितर् उपं जीवन्त्युपजीवनीयो भवित् य एवं वेदं ॥ ॥

भा०—(सा) वह विराद् (उद् अकामत्) अपर उठी (सा पितृन् आगच्छत्) वह पितृ लोगों के पास आई। (तां पितर उपाद्ध-यन्त स्वधे पहि इति) 'पितृ' लोगों ने उसे 'स्वधे आओ' इस प्रकार आद्रपूर्वक अगने समीप बुळाया। (तस्याः यमः राजा वस्सः आसीत्) उस का राष्ट्रनियामक राजा ही 'वस्स' था और (रजतपात्रं पात्रम्) रजत, बांदी और सोना के पदार्थ ही पात्र था। (ताम्) उस विराट् रूप गौ को (मार्थवः अन्तकः) मृत्यु के अधिष्ठाता अन्तक ने (अधोक्) हुइ।। (तां स्वधां एव अधोक्) उस से 'स्वधा' को ही प्राप्त किया। (तां स्वधां पित्र उप जीवन्ति) उस स्वधा पर पितृगण अपनी आजीविका करते हैं। (यः एवं वेद उपजीवनीयो भवति) जो इस प्रकार जानता है वह प्रजाकों की जीविका का आधार हो जाता है।

'यम:—राजा'=राष्ट्रनियामक राजा । पितरः=पालक, राष्ट्र के रक्षक गृह्यजन । 'स्वधा' अपने शरीर पोषणयोग्य वेतन, या कर । रजतपात्र= सोने भादि के सिक्के । 'मार्त्यवः अन्तकः' । अर्थात् मृत्युदण्डकारी अल्यम् शासक राजा । 'समो चैवस्वतो राजेत्याह । तस्य पितरो विशः । त इम आसते । इति स्थविराः उपसमेता भवन्ति । तान् उपदिश्वति यर्जुषि वेद्र इति'। श० १३ । ४ । ३ । ६ ॥

सोदक्षामृत् सा मेनुष्या नागेच्छत् तां मेनुष्या उपाह्मयन्तेराः ब्रुत्येद्वीति ॥ ६ ॥

हर्या मनुर्वेवस्यतो यत्स आसीत् पृथिवी पार्त्रम् ॥ १० ॥ हां पृथी वैत्योधोक् तां कृषि से सुर्यं चोधोक् ॥ १९ ॥ ते कृषि च सस्यं च ममुख्या उप जीवन्ति कृष्टराधिरूपजीव-नीयों भवति थ एवं वेदं ॥ १२ ॥

भा॰-(सा उत् अकामत्) वह विराट् ऊपर उठी (सा मनु-ष्यान् आ अगच्छत् ) वह मनुष्यों के पास आई । (तां मनुष्या: उपाद्ध-यन्त इरावति एहि इति ) उसको मनुष्यों ने, हे इरावति ! आधो, इस प्रकार आदरपूर्वक बुलाया। ( तस्याः ) उस विराद् का ( मनुः वैवस्वतः बरसः भासीत् ) वैवस्वत मनु वरस था और ( पृथिवी पात्रम् ) पृथिवी पात्र था। (ताम्) उस विराट् रूप गौ को (पृथी चैन्यः अधोक) ष्ट्यी वैन्य ने दोहन किया। (तां कृषि च सस्यं च अधोक्) उससे कृषि और धान्य प्राप्त किये। ( ते सनुष्याः कृषि च सस्यं च उपजीव-न्ति ) वे मनुष्य कृषि और सस्य पर ही प्राण धारण करते हैं। (यः एवं वेद ) जो इस रहस्य को जानता है वह ( क्रष्ट-राधिः ) कृषि द्वारा ही बहुत धन धान्यसम्पन्न और (उपजीवनीय: भवति) सनुष्यों की जीविका देने में समर्थ होता है।

विराट्=इरावती पृथिवी । वैवस्वतो मनुः । विविध प्रकार से प्रजाझौं कों बसाने हारा मनीवी पुरुष। (वैन्यः पृथी) नाना काम्य पदार्थी का स्वामी, सहान् राजा,।

सोदंकामत् सा संप्रक्रपीनागेन्छुत् तां संप्रक्रपय उपाहयन्त ब्रह्मण्बत्येहीति ॥ १३॥

तस्याः सोम्रो राजां वृत्स त्रासीच्छन्दः पात्रम् ॥ १४ ॥ तां बृहस्पर्तिराङ्गिरुकोऽघोक् तां ब्रह्म च तपश्चाश्रोक् ॥ १५ ॥ तद् ब्रह्मं च तपेश्च समऋषय उपं जीवन्ति ब्रह्मवर्च्स्युपजीवु-नीयों भवाते य एवं वेदं ॥ १६॥ ( २८ )

भा०—(सा उद् श्रक्त भत् ) वह उपर उठी । (सा सप्तक्षीन् आगच्छत् ) वह सात ऋषियों के पास श्राई । (तां सप्त ऋषयः उपा- द्वयन्त ब्रह्मण्वति एहि इति ) उन सात ऋषियों ने हे ब्रह्मण्वति ! आश्रो इस प्रकार श्रादरपूर्वक बुलाया । (तस्याः सोमः राजा वत्सः आसीत् ) उसका सोम राजा वत्स था । (छन्दः पात्रम् ) छन्दस् पात्र था । (तां बृहस्पतिः आंगिरसः अधोक् ) उसको आंगिरस वृहस्पति ने दोहन किया । (तां ब्रह्म च तपः च श्रधोक् ) उसने ब्रह्मज्ञान, वेद श्रोर तपश्चर्यां का दोहन किया । (तत् ) उस (ब्रह्म च तपः च ) ब्रह्मज्ञान और तप के श्राधार पर (सप्त ऋषयः उपजीवन्ति ) सात ऋषिगण श्राण धारण करते हैं । (यः एवं वेद ) जो इस रहस्य को जानता है वह (ब्रह्मवर्चसी उपजीवनीयः भवति ) ब्रह्मवर्चस्वी और अन्यों को जीविका देने में समर्थ होता है ।

विराट्=ब्रह्मण्वती अर्थात् ब्रह्मज्ञानमयी होकर ऋषियों को श्राप्त हुई उस का सोम राजा ज्ञानिषिपासु वस्स के समान है। वेदवङ्गा ब्रह्मणस्पति या बृहस्पति उसका दोहन करता है। ब्रह्मज्ञान, वेद और तप उसका दोहन का सार है। ऋषि उसी पर जीते हैं, दोहन का पात्र 'छन्द' वेद है।

#### eal pos

#### [ ५ ] विराड् रूप गौ से ऊर्जा, पुराय गन्ध, तिरोधा भौर विष का दौहन ।

अथर्वाचार्य ऋषि: । विराट् देवता । १, १३ चतुष्पादे साम्नां लगत्यौ । १०.१४ साम्नां वृहत्यौ । १ साम्नी उष्णिक् । ४ १६ झाच्याऽनुष्टभौ । १ उष्णिक् । इ आर्ची त्रिष्टुप् । २ साम्नी उष्णिक् । ७, ११ विराङ्गायत्र्यौ । १ चतुष्पदा प्राजापस्या जगती । ६ साम्नां ख्रुहती त्रिष्टुप् । १४ साम्नी अनुष्टुप् । षोढशर्च

ोार्दकामुत् सा देवानागंच्छत तां देवा उपांडयुन्तोर्क पहीतिं॥१ तस्या उन्हीं वृत्स आसींचमुसः पार्त्रस् ॥ तां देवः संविताष्ट्रोक् तामूर्जामेवाधीक् ॥ ३॥ तामूजाँ देवा उपं जीवन्त्युपजीवृनीयो भवति य एवं वेदं ॥ ४॥

भा०--( सा उत् अकामत् ) वह विराट् उठी, ( सा देवान् आग-च्छत् ) वह देवों के पास आगई, (तां देवा: ) उसको देवों ने ( उर्जे एहि इति उप अह्नयन्त ) ऊर्ने ! आश्रो इस प्रकार सादर बुलाया। ( तस्याः इन्द्रः वस्तः आसीत् ) उसका इन्द्र≕विद्युत् वस्स था । और ( चमसः पात्रम् ) चमस पात्र था। (तां देवः सनिता अधीक् ) उसको देव सविता ने दुहा। (ताम ऊर्जाम् एव अधोक्) उससे ऊर्ज तेजोमय वीर्य ही प्राप्त किया। (ताम् ऊर्जाम् देवाः उपजीवन्ति ) उस 'ऊर्न तेनोमय वीर्य पदार्थ पर देवगण जीवन धारण करते हैं। (यः एवं वेद ) जो इस प्रकार का रहस्य जानता है वह ( उपजीवनीय: भवति ) देवों को भी जीवन देने में समर्थ होता है । देव प्राण हैं, इन्द्र आत्मा है, शिरोभाग चमसपात्र है। सविता मुख्य पाण ने विराट् अल में से ऊर्ज, बल का दोहन किया। देव अर्थात् प्राण उसी कर्ज अर्थात् वीर्य से अनुप्राणित हैं। महाब्रह्माय्ड में दिन्य पदार्थ अग्नि आदि देव हैं, इन्द्र अर्थात् विद्युत् वस्स है । आकाश चमस पात्र है। उस ब्रह्मभंयी विराट् शक्कि से सूर्य ने तेज प्राप्त किया उससे ही समस्त पदार्थं अनुप्राणित हैं।

सोदेकामृत् सा र्गन्धर्वाष्सुरस् आर्गच्छत् तां र्गन्धर्वाष्सुरस् उपाह्मयन्तु पुण्यर्गन्ध् पहीतिं॥ ५॥

तस्याश्चित्ररथः सौर्यवर्चसो वृत्स आसीत् पुष्करपूर्णपात्रम् ॥६ तां वर्षुरुचिः सौर्यवर्चसोऽधोक् तां पुण्यैमेव गुन्धर्मधोक् ॥७॥

तं पुर्यं गुन्धं गुन्धविष्मुरम् उपं जीवन्ति पुण्यंगन्धिहपजीवनीयीः भवति य पुर्व वद् ॥ ८॥

भा०—(सा उत् अक्रामत्) वह विराट् ऊपर उठी (सा गन्धर्षांप्सरसः) वह गन्धर्व अप्सराधों के पास (आगच्छत्) आहें।
(ताम्) उसको (गन्धवांप्सरसः) गन्धर्घ छोर अप्सरा गण ने
(पुण्यगन्धे एहि इति उपाह्मयन्त) 'हे पुण्यगन्धे ! आहो' हस प्रकार
शादर बुलाया। (तस्याः) उसका (सोर्यवर्चसः) सूर्य के समामः
कान्तिमान् (चित्ररथः) चित्ररथ (वस्सः आसीत्) वस्स या।
(पुष्करपणें) 'पुष्कर पणें' (पात्रम्) पात्र था। (ताम्) उसको
(सोर्यवर्चसः वसुरुचिः) सूर्य के तेज से तेजस्वी वसुरुचि ने
(अधोक्) दोहन किया (ताम् पुण्यमेव गन्धम् अधोक्) उससे
पुण्य गन्ध को ही प्राप्त किया। (तं पुण्यं गन्धम्) उस पुण्य गन्ध से
(गन्धवर्षप्सरसः उपजीवन्ति) गन्धर्व और अप्सरा गण जीवन धारण
कर रहे हैं। (यः एवं वेद) जो इस प्रकार रहस्य को जानता है वह
(पुण्यगन्धः उपजीवनीयो मवति) स्वयं पुण्य गन्धवासा और उनको
जीवन देने में समर्थ हो जाता है।

वरूण आदित्यो राजा इत्याह । तस्य गन्धर्वा विशः, त इम आसते । इति युवानः शोभनाः उपसमेता भवन्ति । तान् उपदिशति आधर्वणो वेदः । श० १३।४।२।७ 'सोमो वैष्णवो राजेत्याह । तस्याप्सरसो विशः । त इम आसते । इति युवतयः शोभनाः उपसमेता भवन्ति । ता उपित्रिति आंगिरसो वेदः । श० १३।४।३।८॥ अर्थात् देश के युवक पुरुष ही 'गन्धर्व' हैं और नवयुवितयां 'अप्सरा' कहाती हैं । सूर्यवर्चस तेजस्वी चित्रस्थ यह शरीर है । प्राणों को तृप्त करनेहारे आत्मा ने उस पुण्य गन्धर्व को दोहन किया । वह युवा युवितयों में ही विद्यमान होता है जिससे दास्पत्य आकर्षण होता है ।

सोदंकामत् सेतरजुनानागेच्छ्त् तामितरजुना उपाद्मयन्तु तिरोध एहीति ॥ ६ ॥

तस्याः कुर्वेरो वैश्रवृणो वृत्स आसीदामपुत्रं पात्रम् ॥ १० ॥ तां र्रजुतनाभिः कौबेरुको ोक्तां तिरोधामेवाघोक् ॥ ११ ॥ तां तिरोधार्मितरजना उपं जीवन्ति तिरो धंने सर्वे पाप्मानेमु-पजीवृत्तीयों भवति य एवं वेदं ॥ १२ ॥

भा०—( सा उत् अक्रामत् ) वह विराट् उपर उठी । ( सा इतर-बनान्) वह 'इतर जनों' के पास आई । (ताम् इसरजनाः तिरोधें एहि इति उपाह्मपन्त ) उसको इतरजनों ने 'हे तिरोधे आश्रो' इस प्रकार सादर बुङाया । ( तस्याः कुबेरः वैश्रवणः वत्सः आसीत् ) उसका कुत्रेर वैश्रवण वत्सथा। (आमपात्रं पात्रम्) आमपात्र पात्र था। (तां रजतनाभिः कौबेरकः अधोक्) उसको 'कौबेरक रजतनाभि' ने दुइा ( तां तिरोधाम् एव अधोक्) उससे 'तिरोधा'=छिपाने की कला को ही प्राप्त किया । ( तां तिरोधां इतरजनाः उपजीवन्ति ) उस 'तिरोधा' से इतरजन जीवन धारण करते हैं। ( यः एवं वेद तिरोधत्तेः सर्वम् पाप्मानम् ) जो इस प्रकार के रहस्य को जान लेता है वह सब पापों को दूर कर देता है। (उपजीवनीयो भवति) और जनों को जीवन धारण कराने में समर्थ होता है।

''कुबेरो वैश्रवणो राजा इत्याह । तस्य रक्षांसि विशः । तानि इमा-न्यासते । इति सेळगाः पापकृतः उपसमेता भवन्ति । तान् उपदिशक्ति देवजनविद्या वेदः ।'' श० १३।४।३। १०॥ आर्यजर्नों से जोइतर भनार्थ अर्थात् पापरूप लोग हैं वे इतरजन हैं। जो चोरी डकेंती आदि का जीवन बिताते हैं ! वे स्वर्णरजत से ही बंधे रहते हैं। उस पर ही उनका मन रहता है। वे हरेक वस्तु को छिपा छेने की विद्या में निपुण हो ते हैं। उनका राजा 'कुनेर' है जो पृथ्वी में गड़े ख़जानों का मालिक समझा जाता है। जो इस रहस्य विद्या को जानता है वह सब पाप कार्यों को छिपा देता है। और खोग उसके बळ पर भी वृत्ति करते हैं।

सोदंकास्त् सा सुर्पानागंच्छ्त तां सुर्पा उपोद्धयन्त विषेवृत्येहीति १३ तस्यस्तिक्षको वैशालेया वृत्स आसीदलावुषात्रं पात्रम् ॥ १४ ॥ तां घृतरां ध्रू पेरावृतीधोक् तां विषम्वेवाधीक् ॥ १४।। तद् विषं सपी उप जीवन्त्युपजीवनीयो भवति य एवं वेदे॥१६॥(२६

भा॰—(सा उद् अकामत्) वह ऊपर उठी। (सा सर्पान् आ-अगच्छत्) वह सर्पों के पास आई । ( तां संपाः विषवति एहि इति उपा-द्भयन्त ) सर्पें ने उसे 'हे विषवति आस्रो' इस प्रकार सादर बुलाया। ( तस्या: ) उसका ( तच्चकः वैज्ञालेयः वस्सः आसीत् ) <sup>'वि</sup>शालेय तक्षक' वस्स था । ( अलाबुपात्रम् पात्रम् ) अलाबुपात्र पात्र था। (तां घतराष्ट्ः ऐरावत: अधोक् ) उसको धतराष्ट् ऐरावत दोहन किया। (ताम् विषम् एव अधोक्) उससे विष ही प्राप्त किया (तत् विषम् सपीः उपजीवन्ति ) उस विष के आधार पर सपी प्राण भारण करते हैं। ( यः एवं वेद उपजीवनीयो भवति ) जो इस रहस्य को जानता है वह भी दूसरों को जीवन देने में समर्थ-योग्य इता है।

''काद्रवेयो राजा इत्याह । तस्य सपाः विशः । त इम आसते। इति सर्पाश्च सर्पविदश्चोपसमेता भवन्ति । तान् उपदिशति सर्पविद्या विदः। श० १३।४।३।९॥ उसी विराट् का एक रूप विष है जिसको अहानाग प्राप्त करते हैं जो कटुतुम्बी आदि वनस्पतियों या सर्प की

विष की थैलियों में प्राप्त होता है। चमकीले शरीर वाले सांप उस विष को प्राप्त करते हैं, सर्प उसपर जीते हैं।



#### [६] विधनिवारण की साधना।

सथर्वीचार्थं ऋषिः । विराख् देवता। १ विराख् गायत्री। २ साम्नी त्रिष्टुप्। ३ प्राजापत्या अनुष्टुप् । ४ आर्ची उष्णिक् अनुक्तपदा द्विपदा । चतुर्ऋचं पर्यायसक्तम् ॥

तद् यस्मा एवं विदुषेताबुनाभिष्टिञ्चेत् प्रत्याहन्यात ॥ १ ॥ न च प्रत्याहुन्यान्मनेसा त्वा प्रत्याहुन्मीति प्रत्याहुन्यात् ॥२॥ यत् प्रत्याहान्तं विषमेव तत् प्रत्याहंन्ति ॥ ३ ॥ विषमेवास्यापियं भ्रातृंच्यामनुविषिच्यते य एवं वेदं ॥४॥ (३०)

भा०—( तत् ) इसलिये ( एवं विदुषे ) इस प्रकार के पूर्व स्क में कहे विष-दोहन विद्या के रहस्य को जानने वाले (यस्मै) जिस विद्वान् के प्रति सर्प आदि जन्तु (अलाबुना ) अपनी विष की थैली में से विष (अमिषिब्चेत्) फेंके तो वह विद्वान् (प्रस्याहम्यान्) उसका प्रतिकार करने में समर्थ होता है श्रीर यदि (न च प्रत्याहन्यात्) वह उसको मारना न चाहे तों ( मनसा ) मानस बल, संकब्प बल से ही (त्वा प्रति आहन्मि) तेरा मैं प्रतिघात करता हूँ' (इति ) ऐसी प्रवल भावना से ही वह ( प्रति भाहन्यात् ) उसके हानिकारक प्रभाव का निराकरण करे। (यत्) जब (प्रति आहन्ति) वह प्रतिघात करता है (तत्) तब वह (विषम् एव प्रति आहन्ति) विष का ही प्रतिचात किया करता है, विष के घातक प्रभाव को ही नष्ट किया करता है। (य एवं वेद) जो इस प्रकार के रहस्य को जान छेता है (विषम् एव अस्य अग्नियम् आतृब्यम् अनु विषिष्यते ) विष ही उसके अग्निय सञ्ज पर जा पड़ता है।

> ॥ इति पञ्चमोऽनुवाकः ॥ [तत्र स्ते हे, माचश त्रिणवतिस्तथा च पडविंशर्चमेकमथंस्तम् षडिभिः पर्यायैर्श्वतं सप्तष्ट्यर्चे सक्तम् ।

> > ---

## इत्यष्टमं काएडं समाप्तम्

- Transfer

[ अष्टमे स्कद्शकं पत्तमोनत्रिशतं ऋचः ]

金金

श्री प्रतिष्ठितविद्यालंकारमीमांसातीर्थविरुदोपशोभितश्रीमज्जयदेवशर्मेणा विरिक्ति भयर्वणो महावेदस्यालोकमाध्येऽछमं काण्डं समाप्तम् ॥

200

## **अथर्ववेदसंहिता**

#### अथ नवमं काएडम्।

Reserved to

## [१] मधुकशा ब्रह्मशिक का वर्णन।

अभवी ऋषिः । मधुक्तशा, अश्विनी च देवताः । मधुस्क्तम् । १, ४, ५ त्रिष्टुमः । २ त्रिष्टुमः । ३ पराऽनुष्टुप् । ६ यवमध्या अतिशानवरगर्मा महाबृहती । ७ यदाछिष्णक् पंक्तिः । ११, १६, १४, १६, १८, १६ अनुष्टुमः। १४ पुर उष्णिक् ।
१७ वपरिष्टाद् बृहती । २० सुरिग् विस्तारपंक्तिः २१ एकावसाना द्विपदा आर्ची अनुष्टुष् । २२ त्रिपदा आद्यी पुर उष्णिक् । २३ द्विपदा आर्ची पंक्तिः। २४ त्र्यवन्
साना वर्षदा अष्टिः । ९ परावृहती प्रस्तारपंक्तिः ॥

हिवस्पृथिक्या अन्तरिचात् समुद्राद्ग्नेर्घात्।न्मधुकुशा हि जुहे । तां चोयित्वामृतुं वसानां हुद्धिः प्रजाः प्रति नन्दन्ति सर्वाः ॥१॥

भा०—(दिवः) चौः, आजाश से, (पृथिव्याः) पृथिवी से, (अन्तरिक्षात्) अन्तरिक्ष का समुद्रात्) समुद्र से (अग्नेः) अभि से और (वातात्) दात से (हिं) भी निश्चयपूर्वक (मधुकशा) अमृतमय, परम रसमयी सर्वे। परिशासक, व्यापक ब्रह्मशक्ति (अशे) अकृष्ट होती है (अमृतं वसानाम्) अमृत जीवन क्षकि, परम आनन्द धारण करने वाली (तास्) उस परम शक्ति की (चायिता) उपा-लना करके (सर्वाः प्रजाः) समस्त प्रजाएँ, समस्त जीव (हृद्धिः) इदयों में (प्रतिनन्दन्ति) आनन्द अनुभव करते हैं।

महत् पर्यो विश्वक्रपमस्याः समुद्रस्यं त्वोत रेतं आहुः। यत ऐति मधुक्शा रराणा तत् प्राणस्तद्वसृतं निविष्टम् ॥२॥

भा॰—(अस्या:) इस मधुकशा का (पयः) आगन्दमय, रस (महत्) बड़ा भारी, अनन्त, असीम श्रीर (विश्वरूपम्) समस्त रूपों में प्रादुर्भृत है। हे मधुकशे ! (त्वा) तुझे (समुद्रस्य) समुद्र अर्थात् सब आगन्द रसों के प्रदान करनेहारे परम रससागर महा का (रेतः) परम रेतस्, वीर्य या परम तेज (आहुः) कहा करते हैं। (यतः) जहां से या जिससे (मधुकशा) वह मधुमयी, शासक प्रमु-शक्ति (रराणा) सव सुखों को प्रदान करने और सबको रमाने, एवं स्वयं सर्वत्र रमनेवाली, परम रमणीय शक्ति (एति) आती है, प्रकट होती है (तत्) वह (प्राणः) प्राण, सर्वेत्कृष्ठ चेतन है। (तत्) वही (निविष्टम्) गृद (अमृतम्) अमृत ब्रह्म है। अथवा (तत् अमृतम्) उसी में अमृत श्रीर (तत् प्राणः) उसी में प्राण (प्रविष्टम्) आश्रित है। इसका प्रकरण देखो प्रशोपनिषद् प्रश्न ११७८॥ तथा स्वेताश्वतर उप० १।९॥

परयन्त्यस्याश्चरितं पृथिन्यां पृथुङ्नरीं बहुधा मीमांसमानाः। श्रुप्तेर्वातानमधुकुशा हि जुले मुरुतांसुत्रा नृष्तिः॥ ३॥

भा०—( अस्याः) इस मधुकशा के (चित्तम्) कर्म को (बहुधा) बहुत प्रकार से ( प्रथक् ) भिन्न २ दृष्टियों से ( मीमांसमानाः ) विवेश्वना करते हुए ( नरः ) मचुष्य, विद्वान् जन ( पृथिव्याम् ) इस पृथिवी से ( पश्यन्ति ) साक्षात् करते हैं। ( अप्नेः ) अप्नि से और

(वातात्) वायु से (मधुकशा हि) जो मधुकशा (जज्ञे) प्रादुर्भृतः हुई वही (मस्ताम्) मस्तों, प्रामों की (उप्रा) वही प्रवल, भीषण (नितः) वन्धन प्रत्थि है।

मातादित्यानी दुहिता वस्तां प्राणः प्रजानीम्मृतस्य नाभिः। हिर्रण्यवर्णा मधुक्या घृताची महान् भगेश्वरति मत्येषु॥४॥

य० द। ३०१ । १२ ।

भा०- ( आदित्यानाम् ) आदित्यों, स्यों की ( माता ) रचना करनेहारी, ( वस्नाम् ) वसुन्नों या वास करनेहारे जीवों की ( दुहिता ) समस्त कामनापूर्ण करनेहारी. ( प्रजानाम् प्राणः ) प्रजाओं, शर्रारधारियों का प्राण, जीवनशक्ति ( अमृतस्य नाभिः ) अमृत, मोक्ष पद का नाभि, आश्रयस्थान, ( हिरण्यवर्णा ) समस्त हिरण्य=स्थादि प्रकाशमान पिण्डों को श्रावरण करने, घरने, उनमें व्यापक रहनेवाली ( घृताची ) तेज:सम्पन्न ( मधुकशा ) मधुकशा है। वही ( मर्थेषु ) मरणध्मी जीवों में स्वयं ( महान् ) बड़ा भारी ( भर्गः ) चैतन्यमय तेजरूप होकर ( चरति ) व्याप्त है।

मधोः कर्शामजनयन्त देवास्तस्या गभौ अभवद् विश्वरूपः। तं जातं तरंणं पिपतिं माता छ जातो विश्वा मुर्वना वि चेष्टे॥४॥

भा०—(देवाः) दिन्य पदार्थ अग्नि, जल, वायु, आकाश, पृथिवी, सूर्य, चन्द्र, आदि देव शब्द से कहे गये पदार्थ ही (मधोः) सर्वप्रेरक ज्ञानमय की (कशाम्) शासन, प्रशुशक्ति को (अजनधन्त) प्रकट करते हैं। (तस्याः) उस शक्ति का (गर्भः) गर्भ अर्थात् उत्पार्दक कारण (विश्वरूपः) यह हिरण्यगर्भ हुआ। (माता) माता

४-( प्र० ) 'माता रहाणां दृहिता वसना स्वसादित्यानां ममृतस्य नाभिः' ऋग्वेदे गोर्देवताका ऋक ।

जिस प्रकार (जातम्) उत्पन्न बालक का पालन करती है उसी प्रकार यह मधुकशा अर्थात् परमप्रभु की शक्ति भी (माता) सर्व जगत् का निर्माण करने हारी होकर (तम्) उस (जातम्) प्रकट हुए (तरूणम्) युवा आदि व्यक्तियों से सम्पन्न संसार को (पिपर्ति) पालन करती है। (सः जातः) वह संसार उत्पन्न होकर (विश्वा भुवनानि) समस्त खोकों को (वि चष्टे) प्रकाशित करता है अर्थात् संसार के साथ भूजोक आदि नाना बोक प्रकट होते हैं।

कस्तं प्र वेंद् क उ तं चिकेत् यो अस्या हृदः कुछर्शः सोमुधानो श्राचितः । ब्रह्मा सुंमेधाः सो अस्मिन् मदेत ॥ ६ ॥

भा०—(तं कः प्रवेद) उस संसार को कौन भली प्रकार जान सकता है ? (क उ तं चिकेत) श्रीर कौन उसकी विवेचना कर सकता है ? (यः) जी (अस्याः) इस मधुकशा के (हृदः) हृद्य में (सोम-धानः) लोग से भरा हुआ, सोम अर्थात् संसार का प्रेरक, स्रमस्त जीवनशिक्त से पूर्ण (अचितः) अक्षय, अविनाशी, अमित (कलशः) सोम रस से भरे कलशे के समान ज्ञान और शिक्त का मण्डार विद्यमान है (अस्मिन्) इस अक्षय भण्डार में जो (सु-मेधाः) उत्तम मेथा वृद्धि से सम्पन्न (ब्रह्मा) ब्रह्मवेत्ता ज्ञानी हैं (सः) वही (मदेत) इस संसार में आनन्द प्राप्त कर सकता है।

स तौ प्रवेंद्र स ज तौ चिकेत यार्वस्याः स्तनौ सहस्रंधारावात्तितौ ऊर्जे दुहोत् अनेपस्फुरन्तौ ॥ ७॥

भा०—(यौ) जो (धस्याः) इस मधुकशा के (सहस्रधारी) सहस्रधारा वाले, सहस्रों जीवों के धारण, पाछन, धोषण में समर्थ, (खितती) अक्षय (स्तनी) दो स्तन हैं (ती) उन दोनों को (सः) वह बहावेता (प्रवेद) भली प्रकार से जानता है और (सः

उ) वह ही (तौ) उन दोनों को (चिकेत) विवेक से निश्चयपूर्वक प्राप्त करता है। वे दोनों (अनपस्फुरन्तौ) निष्प्रकम्प, निश्चल भाव से विद्यमान, श्रविनाशी होकर (कर्जम्) अन्न भीर बलकारक रस या शक्ति को (दुहाते) प्रदान करते हैं। प्रकृति और विकृति वे ही दो स्तन हैं।

हिङ्करिकती बृहती वयोधा उचैधीषाभ्येति या बतुम् । जीन् घर्मानुमि वाव्याना मिर्माति मायुं पर्यते पर्योभिः ॥ ८॥

भाठ—(या) जों मधुकशा, ब्रह्मशक्कि (बृहती) विशाल बृहत् शक्कि (वयोधाः) समस्त प्राणों अन्नों धीर लोकों को धारण करने हारी या सबको अन्न देने हारी (उन्ने धोंपा) उच्च घोष करती हुई (हिङ्करिक्रती) संसार की नाना घटनाओं को उत्पन्न करती हुई (मतम्) व्रत, ज्ञान और कर्मानेष्ठ अभ्यासी को (श्रीभ एति) साक्षात् होती है। वह (त्रीन्) तीनों (धर्मान्) घर्मों, ज्योतियों को (अभि वावशाना) निरन्तर वश करने हारी होकर (मायुम्) ज्ञानी के प्रति (मिमाति) अपना घोष करती और (पयोभिः) पुष्टिकारी रसों एवं ज्ञान-धाराओं से (पयते) उसे तृप्त करती है।

यामापीनामुप्रसीदन्त्यापः शाक्वरा वृष्टभा ये स्वराजः। ते वर्षन्ति ते वर्षयन्ति तुद्धिदे कामुमूर्जमार्पः॥ ॥॥

भा०—( श्रापः ) जल जिस प्रकार महानदी में जाकर मिल जाते हैं उसी प्रकार ( ग्राक्तराः ) शक्तिशाली ( स्वराजः ) स्वयं आत्मज्ञान के प्रकाश से प्रकाशमान ( ये वृषभाः ) जो नाना ज्ञानधाराश्चों का वर्षन करते हैं वे ( ग्रापः ) परमपद को प्राप्त हुए आस पुरुष ( याम् ) जिस ( ग्रापीनाम् ) सर्वतोमुल रसपान करानेहारी महाशक्ति की ( उप-सीदन्ति ) उपासना करते हैं । वे ( आपः ) आस जन, पारदश्वा

ऋषिगण (वर्षयन्ति) स्वयं ज्ञान जल की वर्षा करते और (ते आपः) वे आप्त लोग (ति हिंदे) उस परमपद को लाम करनेवाले के लिए (कामम्) यथेच्ल, यथा संकित्पत (कर्जम्) बल धौर परम ब्रह्मरस को (वर्षयन्ति) बरसाते हैं, प्राप्त कराते हैं: प्राप्त करने में सहायक होते हैं।

स्तुन्यित्नुस्ते वाक् प्रजापते वृषा शुष्मै क्षिपिस भूम्यामधि। अग्नेर्वातानमधुकशा हि जुज्ञे मुख्तामुद्रा नृतिः॥ १०॥ (१)

भा॰—हे (प्रजापते ) प्रजापते परमात्मन् ! (ते वाक् ) तेरी वाणी (स्तनियत्नुः ) मेघ की गर्जना के समान गम्भीर, पिपासितों के इदय में शान्तिपद और प्रजाजन को आश्वासन देनेवाली है। हे परमान्यम् ! तू ही (वृषा) वर्षणशील मेघ के समान समस्त खुखों को वर्षानेहारा, (भूम्याम् अधि) भूमि पर (शुष्मम् ) अपने महान् बर्ल को जल और विद्युत् के रूप में (क्षिपसि ) नीचे फेंकता है। ग्रीर वह (मधुकशा) मधुर रससे भरी मधु-लता जिस प्रकार (अग्नेः वातात्) अग्नि=विद्युत् भीर वात=वायु से मेघ जल प्राप्त करके उत्पन्न होती हैं उसी प्रकार इस हृदयभृगि में हे प्रभो ! आप अपना ज्ञान-बल और प्ररणावल फेंकते हो और (अग्नेः वातात् ) तेरा ज्ञानमय स्वरूप और प्राणमय बल के ध्यान ग्रीर प्राणायाम के अभ्यास से वह (मधुकशा) महारस से भरी आनन्द-मधुवल्ली (जले ) प्राहुर्भृत होती है। वह ही (महताम् ) प्राणों की (उग्रा) अति बलशालिनी (निष्तः ) बांधने-वाली आश्रय है। वही परम चेतना है।

यया सोमः प्रातःसव्ने ऋश्विनोर्भवीति प्रियः। एवा में अश्विना वर्चे खात्माने ध्रियताम् ॥ ११ ॥ भा०—( यथा ) जिस प्रकार ( प्रातः सवने ) प्रातः सवन अर्थात् वसु-ब्रह्मचर्य के काल में ( सोमः ) वीर्यशक्ति ( अश्विनोः ) ब्रह्मचारी के माता पिता को ( प्रियः ) प्रिय होती है कि मेरे पुत्र में वीर्यशक्ति विद्यमान हो ( एवा ) उसी प्रकार हे ( अश्विनौ ) मेरे शरीर में व्यापक हे प्राण और अपान! ( मे आत्मिन ) मेरे देह और आत्मा में ( वर्चः ) ब्रह्मतेज ( प्रियताम् ) प्रिय लगे और अतएव स्थिर रहे । अथवा ( सोमः ) बालक जिस प्रकार ( प्रातःसवने ) प्रमात के समान बाल्यकाल में ( अश्विनोः ) मा बाप को ( प्रियः भवति ) प्यारा लगता है उसी प्रकार हे ( अश्विनोः ) मा बाप के समान गुरो ! और परमात्मन् ! ( मे आत्मिन वर्चः प्रियताम् ) मेरे आत्मा में तेज, प्रकाश प्रिय लगे और अतद्व स्थिर रहे ।

यथा सोमी द्वितीये सर्वन इन्द्राग्न्योर्भवंति प्रियः। एवा में इन्द्राग्नी वर्चे आत्मिन ब्रियताम् ॥ १२ ॥

भा०—(यथा) जिस प्रकार (द्वितीये सवने) द्वितीय सवन अर्थात् छद्द-ब्रह्मचर्य के काल में (सोमः) वीर्यशक्ति (इन्द्राग्न्योः) इन्द्र अर्थात् आत्मशक्ति सम्पन्न और अग्नि अर्थात् ज्ञानशक्ति सम्पन्न च्यक्तियों के देवों को (श्रियः भवति) श्रिय होती है (एवा) उसी प्रकार है (इन्द्राग्नी) आत्मिक श्रीर ज्ञानशक्ति सम्पन्न व्यक्तियों! (मे आत्मान वर्चः श्रियताम्) मेरे आत्मा में तेज श्रिय लगे और स्थिर रहें। अथवा, (यथा द्वितीये सवने इन्द्राग्न्योः सोमः श्रियो भवति) जिस प्रकार द्वितीय अवस्था में सोम अर्थात् विद्वान् शिष्य इन्द्र=आचार्य श्रीर अग्निः ज्ञानोपदेष्टा ब्रह्मगुरु को श्रिय लगता है उसी प्रकार हे इन्द्र और अग्ने! आपकी कृपा से मेरे आत्मा में तेज और ब्रह्मवर्चस् प्रिय लगे श्रीर सदा स्थिर रहे।

## यथा सोमस्तृतीये सर्वन ऋभूणां भवति प्रियः। एवा में ऋभवो वर्चे आत्मनि भ्रियताम् ॥ १३॥

भा०—(यथा) जिस प्रकार (तृतीये सवने) तीसरे सवन अर्थात् आदित्य ब्रह्मचर्यं काल में (सोमः) वीर्यंशक्ति (ऋभूणां प्रियः भवति) ऋभुदेवों अर्थात् बहुत प्रकाशमान विद्वानों को प्रिय होती है अथवा जिस प्रकार सोम, शान्त विद्वान् शिष्य सत्य से प्रकाशित तेजस्वी पुरुषों को प्रिय लगता है (एव) उसी प्रकार हे (ऋभवः) ऋभु सत्य या ब्रह्मज्ञान से प्रकाशमान योगी विद्वान् पुरुषो ! आप लोगों की कृश से (मे आत्मिन वर्चः ध्रियताम्) मेरे आत्मा में ब्रह्मतेज विय लगे और सदा विराजमान हो।

मधुं जनिषीय मधुं वंशिषीय । पर्यस्वानग्न आगेमुं तं मा सं स्ंज वर्चसा ॥ १४॥

भा०—हे परमात्मन्! में (मधु जनिषीय) मधु, मधुर वचन,
मधुर ज्ञान श्रीर मधुर कर्मफल को उत्पन्न करूं श्रीर (मधु) मधु के
समान मधुर ज्ञानमय ब्रह्मरस की ही याचना, प्रार्थना करूं ! हे
(अमे) ज्ञानमय प्रभो ! अथवा आचार्य ! में तेरे पास (पयस्वान्)
दुग्धाहार का ब्रत करके शिष्य के समान (आगमम्) आया हूं ।
(तं मां) इस आप के शिष्य बनने की इच्छा वाले मुझ को (वर्चसा
संसूज) ब्रह्मवर्चस् से युक्त कर । ब्रह्मचर्य का पालन करा । अथवा
आचार्य से शिष्य कहता है (मधु जनिषीय) में मचु, ब्रह्मविद्या का
काभ करूं । (मधु वंशिपीय) भीरे के समान विद्वानों के पास जा को
कर मधुर ज्ञानरस का संग्रह करूं। अथवा भिक्षा से प्राप्त अज्ञ को
क्रहण करूं अर्थात् मधुकरी वृत्ति से जीवन निर्वाह करूं और

दुग्धाहार व्रत करके तेरे पास ब्रह्मचर्य की दीक्षा लूं, त् मुझे ब्रह्मवर्चस्वी बना ।

'पयोवतो बाह्यणो यवागूवतो राजन्य अमिक्षावतो वैश्यः । सं मार्ग्ने वर्चीसा सृज् सं प्रजया समार्युषा । विद्युमें अस्य देवा इन्द्रो विद्यात् सह ऋषिभिः ॥ १४ ॥ स्थर्व० ७ । ८६ । २ ॥

भा • — स्यास्या देखों [ अथर्व० । का ॰ ७ । दर । २ ] एछ । यथा सर्धु सधुक्रतः संभरिन्तु मधावधि । पुवा में अश्विना वर्षे झात्मिन भ्रियताम् ॥ १६ ॥

भा०—(यथा) जिस प्रकार (मधौ) मधु मास, वसन्त कास में (मधु-कृतः) मधुमक्षिकाएं, भैंरि (मधु) मधुरस को (अधि सं भरन्ति) संग्रह करते हैं, हे (अधिनौ) आचार्य और परमात्मन् ! (एव मे आत्मिन वर्चः ध्रियताम्) इसी प्रकार मेरे आत्मा में ब्रह्मतेज संगृहीत हो।

यष्टा मर्चा इदं मर्घु न्युअन्ति मधावधि।

प्या में अश्विना वर्च स्तेजो बळमोजेश्च धियताम् ॥ १७ ॥ भा०—(यथा) जिस प्रकार (मक्षाः) मधुमिन्खएं (मधौ अधि) मधुमास या वसन्त काज में (इदम्) इस (मधु) मधुरस को (नि-अञ्जन्ति) संप्रह करती हैं, हे (अधिनौ) आचार्य और परमात्मन्! (एव) उसी प्रकार (मे) मेरा (वर्चः श्रोजः बस्रम् धियताम्) ब्रह्मवर्चस्, तेज, श्रोज श्रीर बस्न भी संगृहीत हो।

यद् गिरिषु पर्वतेषु गोष्वश्वेषु यन्मध्रे । छरायां सिच्यमानायां यत् तत्र मधु तन्मयि ॥ १५॥ भा०—(यद्) जो मधुर रस, आनन्दप्रद, मधुर शीतल जल, मन्द सुगन्ध पवन, सुन्दर मनोहारी दृश्य एवं शेगहर जीवनप्रद श्रोपिधयों का रस (गिरिषु) बहे र पर्वतों में, मेघों में और (पर्वतेषु) चहानों में है और (यत् मधु) जो मधु, उत्तम मधुर रस दूध, घी आदि (गोषु) गौश्रों में और जो तीब वेग और विजयलक्ष्मी आदि (अश्वेषु) अश्वों में है और (सुरायाम्) शुद्ध जल के (सिच्यमानायां) खेत में सीचे जाने पर (तत्र) वहां (यत् मधु) जो मधु या मधुर आनन्द था जीवनी शक्ति से युक्त अन्न प्राप्त होता है (तत्) वह (मिय) मुझ में भी प्राप्त हो।

आर्दिना सार्घेणं मा मधुनाङ्कं शुभस्पती। यथा वर्चेस्वर्ती वार्चमावद्गि जन्ता अर्चु ॥ १६ ॥ अर्थवै० का० ६ । ६६ । २ ॥

भा०—( ग्रुभ: पती ) ज्ञान के स्वामी, परिपालक ( अश्वनी ) माता पिता तथा गुरु और परमेश्वर दोनों, (मा ) मुझे (सारघेण मधुना) सरघा अर्थात् मधुमित्तका द्वारा संगृहीत मधु के समान मधुर अथवा सारभूत ज्ञान के निचोड़ परम तत्व से अर्थात् ब्रह्मज्ञान से ( अंकम् ) युक्त करें । ( यथा ) जिससे में ( जनान् अनु ) मनुष्यों के प्रति ( वर्चस्वतीम् ) ज्ञान और बल से युक्त श्रोजस्विनी ( वाचम् ) वाणी को ( आ वदानि ) बोला करूं । देखों व्याख्या [ का०६१६६१२] स्तुन्यित्नुस्ते वाक् प्रजापते वृषा शुष्मै क्षिपास भूम्यौ द्विवि । तां पुराब उप जीवन्ति सर्वे ते नो सेष्मूर्जं पिपर्ति ॥ २० ॥

भा०-है (प्रजापते) समस्त जीवलोक के पालक ! प्रजापते ! (स्तनयित्तुः) मेघ के गर्जन के समान गम्भीर, प्राणियों में जीवन

<sup>.</sup> १.६-( तु० ) 'यथा भर्गस्वतीं' इति स्थर्वै० [ का० ६ । ६६ । २ ॥ ]

संचार करने वाली (ते) तेरी (वाक्) वाणी है। तू (वृषा) समस्त सुखों का वर्षक (दिवि) द्यौतीक और (भूम्यां) भूमि में भी अपने ( शुष्मम् ) जल रूप वीर्य या बल को ( विपास ) फेंकता है। ( ताम् ) उस वाणी के आधार पर ( सर्वे ) समस्त ( पशव: ) तस्वार्ध द्रष्टा देवगण उसी प्रकार जीते हैं जैसे मेघ की गर्जना सहित पृथ्वी पर बरसे जल के आधार पर भूमि पर के नाना पशु जीते हैं। (तेन) इस से (सा) वह मेघमयी वाणी (इषम्) जिस प्रकार अन्न और ( कर्जम् ) बलकारी अन्नरस को ( पिपर्त्ति ) पूर्ण करती है उसी प्रकार यह वेद्वाणी (इषम्) मन की सत्कर्म में प्रेरणा और (ऊर्जम्) बलकारक तेज या सामर्थ्य को पूर्ण करती है।

पृथिवी दुण्डो दुन्तरिं चुं गर्भो दौः कशा विद्युत् प्रकृशा हिरण्यंयी बिन्दु: ॥ २१ ॥

भा०-प्रजापति का (दण्डः) दण्ड, दमन करने का बड ( पृथिवी ) पृथिवी है। सब प्राणी इसी पर अपने कर्म करते कर्मफल भोगते श्रीर व्यवस्थित रहते हैं । ( अन्तरिक्षम् गर्भः ) अन्त-रिक्ष गर्भ है, इस के भीतर समस्त लोक लिपटे हुए हैं। ( चौ: क्या ) दौ:-सूर्व सब में प्रकाश करने और उनको अपने शासन में चलाने वाला पशुत्रों को हांकने वाले हरटर के समान प्रेरक बल है। और ( विद्युत् ) विजली की शक्ति भी ( प्रकशः ) एक उत्तम प्रकार की चाबुक या प्रेरक बल है । (हिरण्ययः बिन्दुः) तेज से बने हुए अर्थात् तैजस सूर्य 'नैबुता' आदि पदार्थ उस प्रजापित के बीर्य के विन्दु के समान हैं जिनसे ब्रह्मागढ़ में लक्षों सृष्टियां उत्पन्न होरही हैं। यो वै कशायाः सप्त मधूनि वेद मधुमान भवति।

ब्राह्मगुश्च राजा च छेनुश्चानुडाँश्चेब्रीहिश्च यर्वश्च मधुसप्तमम्॥२२

भा०—(यः वै) जो पुरुष (कशायाः) समस्त जगत् को अपने शासन में रखने वाली 'कशा' ब्रह्मशक्ति के (सप्त) सात (मध्नि) मधु अर्थात् जीवों को अपनी श्रोर आकर्षित करनेहारे पदार्थों को (वेद) जान लेता है वह (मधुमान्,) स्वयं मधुमान्, मधु के समान मधुर, मनोहर, वित्ताकर्षक हो जाता है। श्रीर शासनकारिणी 'कशा' के सात 'मधु' ये हैं। (१) (ब्राह्मणः च) ब्राह्मण, विद्वान् पुरुष, (२) (राजा च) राजा, (३) (धेतुः च) गौ, (४) (अन-द्वान् च) बैंब, (४) (ब्रीहः च) और धान्य, (६) (यवः च) श्रीर जो ये छः श्रीर (७) (सप्तमं) सातवां (मधु) मधु स्वयं है। ये सातों पदार्थं अपने समान गुण वाक्षे समस्त पदार्थों के अतिनिधि हैं।

मधुमान् भवति मधुमदस्याहार्यं भवति । मधुमतो लोकान् जयिति य एवं वेदं ॥ २३॥

भा॰—(यः एवं वेद) जो इस प्रकार के रहस्य को जान लेता है वह (मधुमान् भवति) मधुमान्, मधुमय, मधुर प्रकृति का हो जाता है। (अस्य) इस पुरुष का (आहार्यम्) भोजन भी (मधुमत्) मधुर पदार्थों से युक्त (भवति) होता है। वह (मधुमतः) मधु के समान आनन्दपद, सुखमय (जोकान्) जोकों पर (जयित) वश कर लेता है, उन में यथेच्छ निवास करता है।

यद् विभि स्तुनयंति प्रजापतिरेव तत् प्रजाभ्यः प्रादुर्भविति । तस्मीत् प्राचीनोपवीतस्तिष्ठे प्रजापतेत्वे मा बुध्यस्वेति । अन्वेनं प्रजा अनु प्रजापतिर्बुध्यते य एवं वेदं ॥ २४॥ (२)

भा०—(यत्) जब (वीध्रे) आकाश या अन्तरिक्ष में (स्तय-यति) मेघ गर्जता है (तत्) तब (प्रजापतिः) एक रूप में प्रजा- पालक परमेश्वर ही (प्रजाभ्यः) प्रजाश्वों के लिए (प्रादुर्भवति) साक्षात् प्रकट होता है। प्रजापालक प्रभु की शक्ति का वही एक प्रकट रूप है। (तस्मात्) इसिंवये ये पुरुष उस समय (प्राचीनोपवीतः) जिस प्रकार गुरु के समक्ष शिष्य ज्ञानोपदेश ग्रहण करने के लिए दार्थे कन्धे पर यज्ञोपवीत पहन कर सावधान होकर गुरु से ज्ञानोपदेश प्राप्त करने की प्रार्थना करता है उसी प्रकार तू भी सावधान होकर दिखण स्कन्ध पर यज्ञोपवीत धारण करके खड़े होने वाले शिष्य के समान (तिष्ठे) खड़ा हो और (इति) इस प्रकार प्रार्थना कर—हे (प्रजापते) प्रजा के पालक प्रभो! (मा) मुझे (अनुबुध्यस्व) ध्यान में रक्खो, मुझ पर अनुग्रह करो (यः एवं वेद) जो इस रहस्य को जान लेता है (एनम्) इस पर (प्रजाः अनु) प्रजाएं सदा अनुग्रह करतीं ग्रीर (प्रजापतिः अनु बुध्यते) प्रजापति उस पर कृपा बनाए रहता है।

#### ----

# [२] प्रजापति परमेश्वर भौर राजा भौर संकल्प का 'काम' पद हारा वर्णन ।

स्थर्वा श्रिषः ॥ कामो देवता ॥ १,४,६,९,१०,१३,१६,२४ अनुष्टुमः । ५ स्रति जगती । म आर्चीपंक्तिः । ११,२०,२३ भुरिजः । १२ अनुष्टुप्। ७,१४,१५ १७, १म, २१, २२ अतिजगत्यः । १६ चतुष्पदा शक्वरीगर्भा पराजगती । पञ्चविदेशचे सक्तम् ॥

सप्तन्नहर्नमृष्मं घृतेन कामं शिक्षामि हविषाज्येन। नीचैः सपत्नान् ममं पादय त्वमभिष्ट्वेतो महता नीयेण॥१॥ भा०—में (सपत्न-हनम्) शत्रुभों के नाशक (ऋषभम्) सर्व श्रेष्ठ (कामम्) काम, संकल्पमय अथवा कमनीय, अति मनोहर प्रजा-पित राजा या ईश्वर को (आज्येन) भाजि—युद्धयोग्य या प्रेमरस रूप (हविषा) सामग्री से (शिक्षामि) पुरस्कृत करता हूँ। तु (मम) मेरे (सपत्नान्) शत्रुओं को (नीचैं:) ऊंचे पद से नीचे (पादय) करदे। हे काम! (त्वम्) तु (महता) बढ़े भारी (वीर्येण) बल से (अभि-स्तुतः) कीर्ति प्राप्त कर चुका है, अर्थात् बल के कारण तेरी सब कीर्ति गाते हैं।

यरमे मर्नसो न प्रियं न चर्श्वुषा यन्मे बर्भस्ति नाभिनन्दति। तद् दुष्वप्नयं प्रति मुख्रामि सुपत्ने कामै स्तुत्वे।द्वहं भिदेयम्॥२॥

भा०—(यत्) जो पदार्थं (मे) मेरे (मनसः) मन को (न पियम्) प्रिय नहीं लगता और (यत् चक्षुपः न प्रियम्) जो चक्षु को भी प्रिय नहीं लगता श्रीर (यत्) जो (से) मुझे (बमस्ति) लाता है, काटता है या मेरा तिरस्कार करता, या मेरे प्रित कठोर शब्दों से बोलता, या कोध करता है श्रीर (न अभिनन्दित) मुझे देखकर प्रसन्ध नहीं होता और (हुष्वप्न्यं) कष्ट से सोने. बुरे स्वप्नों या वेचैनी का कारण होता है (तत्) उस सबको (सपत्ने) में अपने शत्रु पक्ष में (प्रति मुझामि) रहने दूँ अर्थात् उससे स्वयं सदा पृथक् रहूँ। श्रीर (अहम्) में (कामम्) काम, कमनीय, प्रभु की (स्तुरवा) स्तुति करके, अपने संकल्प को इद करके (उत् भिदेयम्) राग द्वेष आदि की गांठ को तोड़ दूँ। अथवा (कामं स्तुरवा उद्भिदेयं) अपने संकल्पमय देव, आत्मा की स्तुति करके में ऊपर उद्दे।

२-भस भरर्सनदीप्त्योः ( जुहोत्यादिः )। अर्त्सनं पर्वमाषणम्, हीप्तिः बुतिः कोश्वाभिन्यजनम् ।

दुष्वप्नयं काम दुरितं चं कामाप्रजस्तांमस्वगतामवर्तिम् । खुत्र ईशांनुः प्रति मुञ्ज तिस्मन् यो श्रास्मभ्यमहूरुणा चिष्कित्सात्॥३

.भा · — हे (काम) काम! प्रजापते! देव! (दुःष्वप्नयं) बुरे दुःख पूर्वक स्वपन, या शयन की दशा श्रीर (दुरितं च) दुष्ट मध्य इनको ग्रीर हे काम! (अप्रजस्ताम्) प्रजाहीनता, (अस्वगताम्) सम्पत्तिरहितता या निर्धनता और ( अवर्तिम् ) बेरोजगारी या अरक्षा इन सबको हे ( उम्र ) बलशालिन् ! ( ईशानः ) सबका ईश्वर स्वामी त् ( तस्मन् ) उस त्याज्य पक्ष में ( प्रति मुख ) रख ( यः ) जो कि (अस्मभ्यम् ) हमारे लिये (अंहूरणा ) दुःख झौर विपत्तियां डाखने की( चिकित्सात् ) विचारा करता हैं।

नुदस्व काम प्र णुदस्व कामाविति यन्तु मम ये सुपत्नीः। तेषां नुत्तानामधमा तम्रांस्यग्ने वास्तू निर्देह त्वम् ॥ ४॥

भा०—हे (काम) मेरे सत्संकल्प! (अग्ने) हे मेरी ज्ञानाग्नि ( मम ) मेरे ( ये ) जो ( सपत्नाः ) अन्तः शत्रु हैं उनको ( नुदस्व) परे कर. ( प्र णुदस्व ) श्रीर परे हटा, हे ( काम ) सत्संकल्प ! वे अन्तः-शत्रु ( अवर्तिम् ) अपनी रोजगारी अर्थात् हमें पतित करने के काम से पृथक् ( यन्तु ) हों । ( अधमा तमांसि ) अधम अन्धकार अर्थात् तमो-गुण पक्ष में ( नुत्तानां ) ढकेले हुए उन अन्तः-शत्रुओं के ( वास्त्वि ) निवासों को हे (अभे) मेरी ज्ञानाग्नि! (त्वम्) तू (निर्दह) जला हाल ।

सा ते काम दुहिता धेर्नुरुच्यते यामाहुर्वाचै क्वयो बिराजम् । तयां सुपत्नान् परि बृङ्धि ये मम् पर्यनान् प्राणः प्रावे। जीवंनं ब्रुणक्तु ॥ ५ ॥

भा०—हे (काम) सरसंकरण! (सा) वह अर्थी का प्रकाश करने वाली वेदवाणी (ते) तेरे लिए (धेनुः) उत्तम रसों का पान कराने हारी (दुहिता) सब अभिलाघाओं को पूर्ण करने हारी (उच्यत्ते) कहाती है (याम्) जिस वेदवाणी को (कवयः) कान्तदर्शी लोग (विराजम् वाचम्) 'विराड्' अर्थात् सदर्थी या प्रकाश करने वाली 'वाक्' (आहुः) कहते हैं। (तया) उस 'विराड्—वाणी' द्वारा (सपरनान्) अन्तः—शत्रुश्चों का (पिर वृङ्घि) विनाश कर, दूर कर। और (एनान्) इन (मम) मेरे अन्तः—शत्रुश्चों को (प्राणः) प्राण (पशवः) पशु लोग और (जीवनम्) जीवन भी (पिर वृण्याम् ) छोद दे। अर्थात् इन अन्तः-शत्रुश्चों का सम्बन्ध न तो हमारे प्राण से है, न हमारे जीवनों से है।

कामस्येन्द्रस्य वर्षणस्य राज्ञो विष्णोर्बर्छन सर्वितुः सर्वेन । अप्रहात्रण प्र णुदे सुपत्नांष्ठुम्बीव नार्वमुद्केषु धीर्पः ॥ ६ ॥

भा०—(कामस्य) कान्तिमान्, (इन्द्रस्य) ऐश्वर्यवान्, (वरुणस्य) सब से श्रेष्ठ, सबके वरण करने योग्य (विष्णो:) प्रजा में व्यापक, प्रजा के हृद्यों में व्यापक, उनके प्रिय (सिवतुः) सबके प्रेरक (राज्ञ:) राजा अर्थात् संसार के राजा के (बलेन) बल से और (सवेन) और उनकी सत्य प्रेरणा या आज्ञा से और (अप्रेः होत्रेण) अग्निहोत्र के द्वारा (सपरनान्) अन्तः शत्रुओं को में (धीरः) धीर होकर (नावम्) नाव को (ज्ञाम्बी इव) नाव के चलाने वाले कैवट के समान (प्रणुदे) परे हटा दूँ।

६-१. 'शम्ब संबन्धने' ( चुरादिः ) । शम्बयति संबध्नाति मत्स्यादिकम् अनेनेति शम्बः जालरशम्यादिः, तद्वान् शम्बी कैवर्तः ।

अर्ध्यक्षो वाजी मम् काम उत्रः कृणोतु मह्यमसपुरनेमेव । विद्वे देवा मम् नार्थ भवन्तु सर्वे देवा हवमा यन्तु म इमम् ॥७॥

भा०—वह (उग्रः कामः) अटूट नियमों वाला सत्संकरपमय परमात्मा (वाजी) बलवान् (मम अध्यक्षाः) मेरा अध्यक्ष, साक्षी है। वह (महाम्) मुझे (असपत्नम् कृणोतु) अन्तःशत्रु से रहित करें। (विश्वे देवाः) समस्त देवगण, विद्वान् पुरुष (मम नाथं भवन्तु) इस कार्थं में मेरे स्वामी हों, मेरी सहायता करें। (सर्वे देवाः) और सब विद्वान् जन (मे) मेरे (इमम्) इस (इवम्) निमन्त्रण आह्वान में (आ यन्तु) आवें।

हृदमाज्यै घृतचेज्जुषाणाः कामज्येष्ठा हृह मोदयध्वम् । कृण्वन्त्रो मह्यमसप्तनमेव ॥ = ॥

भा०—हे (काम ज्येष्टाः) सत्संकर्त्यों के कारण ज्येष्ट और श्रेष्ट पुरुषों! (धृतवत्) ऐसियुक्त अर्थात् शुद्ध पवित्र (आज्यम्) अग्नि-होत्र के धी को (जुषाणाः) धारण करते हुए आप लोग (मह्मम्) मुझे (असपत्नम्) अन्तः – शत्रुत्रों से रहित (कृण्वन्तः) करते हुए (इह) इस जीवन में (मादयध्वम्) प्रसन्न करो।

इन्द्राशी काम सर्थं हि भूत्वा निचैः सपत्नान् मर्म पादयाथः । तेषौ प्रज्ञानीमधुमा तमांस्यग्ने वास्तून्यनुनिदीह त्वम् ॥ ६॥

भा०—हे (इन्द्राग्नी) मेरी आस्मिक शक्ति और ज्ञान काकि! और हे (काम) हे मेरे सत्संकल्प (सरथम्) तुम तीनों एक रथ में (मूत्वा) होकर अर्थात मेरे शरीर रथ में चढ़कर (मम) मेरे (सपत्नान्) अन्तः—शत्रुओं को (नीचै;) नीचे (पादयाथः) गिरा हो। और हे (अग्ने) मेरी ज्ञानाग्नि! (पन्नानाम्) उन पराजित

हुए अन्त:-शत्रुओं के (अधमा तमांसि) अधम तमोगुण रूप (नास्त्नि) घरों को (अनु निर्देह) जला डाल ।

ज़िह त्वं कोम मम ये खपत्नो अन्धा तमांस्यर्थ पादयैनान्। निर्रिन्द्रिया ऋरुसाः संन्तु सर्वे मा ते अीविषुःकतुमच्चनाद्यः॥१०॥

भा०—हे (काम) सरसंकरण (ये मम सपतनाः) जो मेरे अन्तः-शञ्ज हैं (अन्धा तमांसि) जो कि अन्धा कर देने वाले तमोगुण के परिणाम हैं (अव पादय) उन्हें रोंद डाल । (सर्वे) वे सब (निरिन्दियाः) हमारी इन्द्रियों से जुदा हो जायं और (अरसाः) निर्वेख (सन्तु) होजायं। (ते) वे (कतमत् चन) एक भी (अहः) दिन (मा जीविषुः) जीवित न रहें।

अवधीत् कामो मम् ये सपत्नां उठं लोकमंकरन्महांमेधतुम् । मह्यं नमन्तां प्रादिशक्षतंस्रो मह्यं पडुर्वीर्धृतमा वहन्तु ॥ ११ ॥

भा०—( मम ये सपरनाः ) मेरे जो अन्तः-शत्रुगण हैं उनको (कामः ) मेरा प्रबळ संकल्प (अवधीत् ) मार डाले । वहीं (उरुं लोकम् ) संसार के बड़े भारी लोक, स्थान को (मद्यम् ) मेरे (एध- उम्) बढ़ने के लिये (अकरत्) कर दे। (मद्यम्) मेरे आगे (चतसः) चारों (प्रदिशः) उपदिशाएं भी (नमन्ताम्) ह्युक जायं श्रीर (षड् उर्वीः) छहीं बड़ी दिशाएं मेरे लिए ( घृतम् ) प्रकाशवान्, पुष्टिकारक पदार्थ (आवहन्तु) प्राप्त कराएँ।

ते धराञ्चः प्र प्लवन्तां छिन्ना नौरिष् बन्धनात्। न सार्यकप्रणुत्तानां पुनरास्ति निवतनम् ॥ १२॥

अथर्वे० ३ । ६ । ७ ॥

भा • — ( बन्धनात् ) बन्धन से ( छिन्ना ) कटी हुई ( नौ: इव ).

नाव जिस प्रकार नदी के प्रवाह में वह जाती है उसी प्रकार (ते) वे अन्तःशत्रुगण (अधराज्वः) जो कि नीचे ही नीचे ले जाते हैं (प्र म्ळवन्ताम् ) मेरे शरीर से मानों बहकर बाहिर निकल जायँ। ठीक मी है कि (सायक-प्रणुत्तानाम्) सत्संकरुगरूपी वाणों की मार से दूर किये हुए अन्तःशत्रुओं का (पुनः) फिर (निवर्त्तनम्) जौट कर आना (न अस्ति) नहीं होता।

अ्ग्निर्यव इन्द्रो युवः सोम्रो यवः । युवयावानो देवा योवयन्त्वेनम् ॥ १३ ॥

भा०—( अक्षिः ) मेरी ज्ञानाक्षि ( यवः ) अन्तःशतुर्थों को भगा देने से 'यव' कहाता है। ( इन्द्रः ) आत्मिक शक्ति सम्पन्न मेरी आत्मा भी इसी कारण से ( यवः ) 'यव' है ( सोमः ) वीर्यशक्ति भी (यवः) इसी प्रकार 'यव' है ( यवयायानः ) भगा देने में समर्थ ( देवाः ) ये दिव्य साधन ( एनम् ) इस अन्तःशत्रु को ( यवयन्तु ) मुझ से पृथक करें।

असर्ववीरश्चरतु प्रणुत्ता द्वेष्यी मित्राणी परिवृग्यीः स्वानीम् । जुत पृथिक्यामव स्यन्ति बिद्युतं उग्रो वी देवः प्र सृणत् सुपत्नीन् १४

भा०—अन्तःशत्रु (प्रणुत्तः) दूर किया हुआ (असर्ववीरः) सब वीर्यो अर्थात् सामर्थ्यो से रहित (चरतु) हो जाय। (मित्राणाम्) जो लोग पहले अन्तःशत्रु को मित्र समझते थे उनका भी (हेच्यः) हेष का पात्र वह अन्तःशत्रु हो जाय श्रीर (स्वानाम्) उनके सम्बन्धियों के भी (परिवर्ग्यः) छोड़ने योग्य हो जाय । (उत ) श्रीर (व:

१. यवयावानः । योति पृथक् करोति दूरीकरोति इति यवः स इव यान्तीति यवयावानः । शत्रुनिराक्तरणसमर्थाः सन्तः शत्रुमभिलक्ष्य यात्राकारिणः।

सपरनान्) हे लोगो ! तुम्हारे अन्तःशत्रुश्चों को (विद्युतः) ज्ञान, सत्संकल्प और आत्मिक शक्ति की चमक (अवस्यन्ति) विनष्ट करें और (उम्रः देवः) बलवान् देव अर्थात् परमदेव परमात्मा उनको (म मृणत) नष्ट कर डाले।

च्युता चेयं बृहत्यच्युता च विद्युद् विभित्तं स्तनियुत्न्र्ष्च सर्वीन् उद्यन्नाद्दियो द्रविणेन् तेजसा नाचैः सपत्नान् नुद्तां से सर्ह-स्वान्॥ १४॥

भा०—( च्युता च ) अपने स्थान से च्युत हुई, चल चुकी हुई, शीर (अच्युता च ) या अपने स्थान से न चली हुई, स्थिर, दोनों प्रकार की (विद्युत् ) विद्युत् (बृहती ) बड़ी भारी शक्ति है। वहीं (सर्वान् ) सब (स्वनियत्तृत् च ) गर्जना करने वाले मेघों को (बिभित्ति ) धारण पोषण करती हैं अर्थात् इसी प्रकार मेरी शक्तियां भी उत्तम भावों का धारण पोषण करने वाली हों। और साथ ही (उद्यन् ) उदय को प्राप्त होता हुआ (आदित्यः ) सूर्य जिस प्रकार (तेजसा ) अपने तेज रूपी (इविणेन ) सामर्थ्य द्वारा तिमिर का नाश करता है उसी प्रकार मेरे हदयाकाश से उदय को प्राप्त होता हुआ मेरा सत्संकरूप (सहस्वान् ) जो कि अन्तःशञ्जुशों के पराजय करने में समर्थ है (सपत्नान् ) मेरे अन्तःशञ्जुशों को (नीचैः ) नीचे (नुदतां ) करें।

यत् ते काम शर्मे चिवक्रथमुद्भ ब्रह्म वर्म वितंतमनतिब्यार्थ्यं कृतम् तेनं सुपन्नान् परि बुङ्धि य मम पर्येनान् प्राणः पुशबो जीवंनं बुणक्तु ॥ १६ ॥

भा०-हे (काम) सत्संकल्प! (ते) तेरा (यत्) जो (त्रिव-

रूथम् ) तीन घेरों वाला ( शर्म ) घर है, अर्थात् शरीर, मन धौर आत्मा से घिरा हुआ इन तीनों का समुदाय रूपी घर ( उद्भु ) और जिस प्रकार उद्भृत, ( विततम् ) व्यापक ( ब्रह्म ) ब्रह्म को तूने अपना ( अनित्वयाध्यम् ) अवेध्य ( वर्म ) कवच ( कृतम् ) बनाया है ( तेन ) उन दोनों साधनों हारा (ये मम) जो मेरे अन्तःशञ्ज हैं उन ( सपरनान् ) शञ्जओं का (परि घुङ्धि) तू विनाश कर और ( पुनान् ) इन अन्तःशञ्जुओं को ( प्राणः ) प्राण ( पश्चः ) पशु और ( जीव-नम् ) जीवन ( परिवृणक्षु ) छोइ दें । देखो मन्त्र ४ ॥ येन देवा असुरान् प्राणुद्नत् येनेन्द्रो दस्यूनध्रसं तमी निनाय । तेन् खं कौम् मम् ये म्हणत्नास्तान्स्माल्लोकात् प्र णुद्स्व दूरम्॥१७

भा०—(येन) जिस उपरोक्त साधन से (देवाः) विद्वान् गण (असुरान्) आसुर-भावीं को (प्रअनुदन्त) धकेलते, दूर करते हैं और (येन) जिस उपरोक्त साधन के सामर्थ्य से (इन्द्रः) आस्मिक काक्षि सम्पन्न व्यक्ति (दस्यून्) विनाशकारी इन अन्त:शत्रुओं को (अधमंतमः) अज्ञान पक्ष में (निनाय) डालता है, हे (काम) मेरे सत्संकल्प ! (मम) मेरे (ये) जो (सपत्नाः) अन्त:शत्रु हैं (तेन) उस उपरोक्त बल से (तान्) उनको (अस्मान् लोकान्) इस मेरे शारीर और लोक से (दूरम्) दूर (प्रनुदस्व) हटा दे।

यथी देवा अर्सुरान् प्राणुदन्त यथेन्द्रो दस्यूनध्मं तमी ब्हाधे। तथात्वं कोम् मम् ये स्पत्नास्तानस्माल्होकात्प्र ग्रीदस्व दूरम्।१८

मा०—(यथा देवाः असुरान् प्र अनुदन्त) जिस प्रकार देव, विद्वान् जोग आसुर वृत्तियों को पराजित करते हैं और (यथा इन्द्रः दस्यून् अधमं तमः ववाधे) जिस प्रकार आस्मिक शक्तिसम्पन्न व्यक्ति दस्युचों अर्थात् विनाशकारी इन अन्तःशत्रुओं को अञ्चान पक्ष सें

डाकता है ( मम वे सपत्नाः ) मेरे जो ये अन्तःशशु हैं, हे काम ! ( तान् अस्मात् जोकात् दूरं प्र नुदस्य ) मेरे सत्संकल्प ! उनको इस मेरे शरीर और जोक से दूर कर ।

कामी जल्ले प्रथमो नैनं देवा आंपुः पिनरो न मत्यीः। ततुस्त्वमधि ज्यायान् विश्वहां महांस्तस्मै ते काम नम इत् कृणोमि ॥ १६ ॥

भा०—(कामः) कान्तिमान् सबका अभिज्ञषणीय वह महान् खंक्ट्यमय ईश्वर (प्रथमः) सब से प्रथम (जज्ञे ) प्रकट होता है और (एनम्) उसके समान पद को (देवाः) देवगण, विद्वान् पुरुष या सूर्य, चन्द्र आदि पदार्थ (पितरः) पालक मा बाप या ऋतुएं और (मर्त्याः) मनुष्य आदि प्राणि भी (न आपुः) नहीं प्राप्त होते, (ततः) इसी कारण हे (काम) संकल्पमय ब्रह्मन् ! (रबम् ज्यायान् असि) त् सब से श्रेष्ठ (विश्वहा) सर्वेद्यापक श्रीर (महान्) सब से बड़ा है। (तस्मै ते) उस तुझे में (नमः इत्) नमस्कार (कृणोिम) करता हूं।

यार्वती द्यावीपृथिवी वीर्मणा याद्यदापंः सिष्युदुर्यार्वद्गिः। तत्स्त्वम्०॥ २०॥ (४)

भा०—( द्यावापृथिवी ) द्यो और पृथिवी, भाकाश और भूमि (वरिग्णा) अपने विस्तार से (यावती ) जितनी बढ़ी हैं, और (आप: ) जल या संसार की आदिमूल प्रकृति के सूचम, ब्यापक परमाणु (यावत् ) जितनी [विस्तार में (सिध्यदु: ) फैले हैं और (अप्ति: ) तेजोमय पदार्थ, अप्ति जितनी दूर तक फैली है, हैं (काम ) कान्तिमान् तेजोमय परमेश्वर ! (ततः स्वम् द्यायान् असि ) तु उससे भी बड़ा है। तु (विश्वहा महान् असि ) सर्वन्यापक,

महान् है। (तस्मै इत् नमः कृणोमि) उस तुझे ही मैं नमस्कार करता हुं।

यार्वतिर्दिशंः प्रदिशो विषूचीर्यार्वतीराशां अभिचर्नणा दिवः । तत्रस्त्वम् ॥ २१॥

भा०—(दिशः) दिशाएँ (प्रदिशः) उपदिशाएं (यावती:) जितनी भी तूर तक फैल सकती हैं, और (दिनः) द्यौः—आकाशः मण्डल को (अभिचक्षणाः) दिखलाने वाली (आशाः) दिशाएं (यावतीः) जितनी तूर तक भी फैली हैं हे (काम) कान्तिसय! परमात्मन्! (ततः त्वम् ज्यायान् विश्वहा महान् असि) तू उससे भी अधिक बदा, ज्यापक और महान् है। (तस्में ते काम नमः इत् कृणोभि) उस तुझ महान् को मैं नमस्कार करता हूं।

यार्वतिर्भिक्षां जत्वेः कुरूरंवो यार्वतिर्वयां वृक्षसप्यी बभूतुः। तत्तस्त्वम् ॥ २२ ॥

भा०—( भृङ्गाः ) भारे या मधुमिनखयां, (ज्ञाः ) चिमगाद्र (कुरूतः ) चीलें (यावतीः ) जितनी हैं और (वधाः ) टीडी आदि जनतु और (बुक्सप्यः ) वृक्ष पर सरकने वाले कीट (यावतीः ) जितने (बभूडाः ) हो रहते हैं हे (काम ) काममय ! परमेश्वर ! (ततः त्वम् ज्यायान् ) उन सब के सिमलित सामध्यं से भी तू अधिक है । अर्थात् जिस्र काममय संकल्प से उक्त नाना प्रकार के लक्षों प्राणियों की उत्पत्ति, स्थिति, वृद्धि हो रही हैं तेरा सामध्यं उससे कहीं बढ़ा चढ़ा है । तू (विश्वहा महान् ) सर्वव्यापक और महान् है । (तस्मै ते काम नमः इत् कृगोमि ) उस परम कान्तिसय प्रभु को मैं "नमस्कार करता हं । ज्यायान् निमिष्तोष्टि तिष्ठेतो ज्यायान्त्समुद्रादेशि काम मन्या। ततुस्त्वम् ॥ २३ ॥

भा०—हे (काम) संकल्पमय, कान्तिमय प्रभी ! हे (मन्यो) ज्ञानमय ! (निमिपतः) निमेष उन्मेष करने वाले असंख्य प्राशियों से भी तू (उपायान्) बहुत बड़ा है । अर्थात् जितनी इच्छाशक्ति का कौशल निमेष करने में मनुष्य आदि जन्तु का है उससे भी अधिक कौशल तेरा है। श्रीर (तिष्ठतो: उपायान्) समान-भाव से—स्थिरता से खड़े रहने वाले युक्ष पर्वतादि से भी स्थिरता के सामर्थ्य में तू (ज्यायान्) बहुत बड़ा है। (समुद्रात् ज्यायान् असि) जलों के यर्थाने वाले मेंच श्रीर धारण करने वाले महान् समुद्र से भी सामर्थ्य में तू (ज्यायान्) बहुत बड़ा है। (तत: त्वम्०) इत्यादि पूर्ववत्।

न वै वार्तरचंन कार्ममाझोति नाग्निः खर्यो नोत चुन्द्रमाः। तत्रस्त्वमीस् ज्यायान् विश्वहा महांस्तस्मै ते काम नम इत् कृणोमि ॥ २४ ॥

भा०—(वातः चन) वायु भी (कामं न आफ्रोति) 'काम' उस महासंकरूपमय, महान् सेजस्वी परम पुरुष को नहीं व्याप सकता उस के पद तक नहीं पहुंच सकता, धीर (न अफ्रिः) न अफ्रि. श्रीर (सूर्यः) न सूर्यं, (उत् न चन्द्रमाः) श्रीर न चन्द्रमा ही उसको ब्याप या उसके पद तक पहुंच सकता है। इसिलिये (ततः स्दम् ज्यायान् असि) हे काम! परमेड्वर! तू उनसे भी बड़ा है इत्यादि पूर्ववत्।

वास्ते शिवास्तन्वः काम भद्रा शाभिः सत्यं भवति यद् वृणीषे । ताभिष्टमुस्माँ अभिसंविशस्वान्यत्र प्रापीरपं नेशश् थियः ॥२४॥ भा०—हे (काम ) कान्तिमय प्रभो ! (याः ) जो (ते ) तेरी (शिवाः ) कत्याणकारी (भदाः ) सुखकारी (तन्यः ) शक्तियां हैं और (याभिः ) जिनसे (सत्यम् ) प्रकट रूप से अभिव्यक्त यह जगत् (भवति ) सत्ता को प्राप्त करता है, उत्पन्न होता है (यत् ) जिस जगत् की तु स्वयं (घृणीये) रक्षा करता है, (ताभिः ) उन शक्तियों से (वम् ) तू (असान् ) हमको (अभि संविशस्व ) प्राप्त हो और (पापीः ) हमारी पापमय (धियः ) शक्तियों, बुद्धियों और कर्मों को (अन्यन्न ) हम से (अप वेशय ) पृथक् कर।

॥ इति प्रथमोऽनुवाकः ॥ [ तत्र दे सक्ते, ऋचश्रैकोनपञ्चाशतः ]

#### [ ३ ] गाला. महाभवन का निर्माण भीर प्रतिष्ठा । 💨

भृग्विद्धरा ऋषि: । शाला देवता । १,४,६,१६,१६,१६,२६,२०,२२,२४० जुब्हुमः। ६ पथ्यापंत्तिः । ७ परा उद्यानम् । १४ अयवसाना पञ्चपदातिशक्वरी । १७ प्रस्तारपंक्तिः । २१ आस्तारपंक्तिः । २४, ३१ त्रिपादौ प्रजापत्ये छुहत्यौ । २६ साम्नी त्रिब्हुप् । २७,२८,२९प्रतिष्ठा नाम गायक्यः । २५,३१ पकावसानाः । एकत्रिशहृचं सक्तम् ॥

उपमितौ प्रतिमितामथौ परिमितामुत । शालाया विश्ववागया नुद्धानि वि चृतामसि ॥ १ ॥

भा०—हम (उपिताम्) सुन्दर रूप से बनी हुई, (प्रति-मिताम्) प्रत्येक अंग में नापी हुई, (परि-मिताम्) चारों ओर से पर्याप्त प्रमाण वाली शाला को बनावें। श्रीर (विश्ववारायाः) सब ओर से सुरिवत या आवृत (शालायाः) शाला के चारों ओर (नद्धानि) बंधे बन्धनों को (विश्वतामिस) खोल दें। भवत बन चुकने पर उसके चारों भ्रोर छपेटी घास फूस की चटाइयां तथा शिहिएयों के बल्ले आदि खों छने का वर्णन करते हैं।

यत् ते नुद्धं विश्ववारे पाशी श्रुन्थिश्च यः कृतः। बृह्दस्पतिरिवाहं बुळं वाचा वि स्नस्यामि तत्॥२॥

भा०—हे (विश्ववारे) समस्त वरणीय उत्तम पदार्थों से सम्पन्न शाले! (यत्) जो (ते) तेरे (नद्धं) बंधा बन्धन धौर (यः) जो (पाशः प्रनिथः च) पाश भौर गांठ बनाई गई है (बृहस्पितः) बृह-स्वाते, वेद का विद्वान् (इव) जिस प्रकार (वाचा) अपनी उपदेश-वाणी से (बल्म्) आसुर कमों के बल को खोलता या ढीला कर देता है उसी प्रकार (अहम्) में (वाचा) वेदमन्त्र या अपनी आज्ञा द्वारा (बल्म्) ज्ञाला के आवरण को (वि स्नंसयामि) पृथक् खोला हूं।

आ ययोम् सं वेवर्ह ग्रन्थीश्चकार ते दुढान् । पर्ह्णवि विद्वां छस्तेवेन्द्रीण वि चृतामित ॥ ३॥

भा०—शिल्पी (ते) तेरी (प्रन्थीन्) गांठों को (आ ययाम) बांधता है और (सं बवई) तुझे ऊंचा करता है और (इढान् चकार) तेरे सब भागों को इद करता है। (विद्वान्) जानकार (शस्ता इव) काटने वाला जिस प्रकार (परूंपि) पोरू २ को काटा करता है उसी प्रकार हम पोरू २ पर लगी गांठों को (वि श्वतामसि) खोलें।

वंशानी ते नहीनानां प्रायाहस्य तर्णस्य च। पुद्माणी विश्ववारे ते नुद्मानि वि चृतामसि ॥ ४॥

भा० — हे (विश्व-वारे) समस्त पुरुषों के वरण करने बीग्य अथवा समस्त वरणीय धनों से युक्त शाला! (ते) तेरे ऊपर (वंशा-नाम्) बांसों भीर ( महनानां ) बन्धनों और (प्राणाहस्य ) ऊपर से बन्धे ( तृणस्य च ) घास फूस के धौर (पक्षाणां) पक्षों या पासों पर लगे (नद्धानि) बन्धनों को ( वि चृतामिस ) स्रोत हैं।

संदंशानां पलदानां परिष्वअल्यस्य च।

दुदं मानस्य पत्न्या नुद्धानि वि चृतामसि॥ ४॥

भा०—( मानस्य ) माप का ( पत्न्याः ) पालन करने वाली अर्थात् ठीक प्रकार से मापी हुई शाला में लगी ( संदंशानाम् ) केंची के भाकार से जुई। लकड़ियों के और ( पलदानां ) घास फूस के ( परिष्वज्ञत्वयस्य च ) चारों भोर सटे हुए ( नद्धानि ) बंधनों को ( इदम् ) इस प्रकार से ( वि चृतामिस ) खोल हैं।

यानि तेन्तः शिक्यान्यावेधू रुण्याय कम्

प्र ते तानि चृतामास शिवा मानस्य पत्नी न उद्विता तुन्वेभव॥६

भा०—हैं (मानस्य पित ) मान, मापन का पालन करनेहारी शाले ! (यानि ) जो (ते ) तेरे (अन्तः ) मीतर (शिक्यानि ) छीके (रण्याय ) मनोहर सजावट के छिये (ते ) तेरे में (आवेधुः ) बांधे गये हों (तानि ) वे सब (प्र चृतामि ) अच्छी प्रकार बांधे । तू (शिवा) कल्याणकारिणी (मानस्य पत्नी ) हमारे मान पालन करने हारी सद्गृहिणी के समान (न: तन्वे ) हमारे शरीर के छिये ( उद्-हिता ) अति हितकारी (भव ) हो ।

हुविर्धानमिग्निशालं पत्नीनां सदनं सदेः। सदी देवानीमासि देवि शाले॥ ७॥

भा०—हे (देवि शाले) दिन्य गुणों से युक्त प्रकाश श्रीर जल वायु से सुन्दर! शाले! तू (हविर्धानम्) हवि, अस के रखने का स्थान हो, (अग्नि-शालम्) तुझ में अग्नि के लिये पृथक् गृह, यज्ञशाला और पाकशाला हों। (पत्नीनां सदनम्) घर की स्त्रियों के लिये
प्रथक् गृह हो, (सद:) अतिथियों से मिलने के लिये स्थान व बैठक
पृथक् हो। और (देवानां) त्स्वयं विद्वान् पुरुषों और बहे
अधिकारियों के लिये (सदः) गृहस्वरूप भी हो।

अक्षुमोपुरा विततं सहस्रातं विष्वति । अवनदम्भोहितं बह्मणा वि चृतामसि ॥ = ॥

भा०—हे (विप्वति) उक्त शिखर वाली शाले ! तेरा ( भोप-शम्) स्त्री के शिर पर लगने वाले सुन्दर आभूपण के समान ( अ-सुम् ) जाल ( विततं ) विस्तृत ( सहस्राक्षम् ) हजारों असों, सिद्धों से युक्त है। वह ( ब्रह्मणा ) ज्ञानपूर्वक ( अभि-हितम् ) बांधा गया और ( अव-नद्धम् ) कसा गया है उसको इम ( वि चृतामिस ) विशेष इप से खोळते हैं।

> यस्त्वा शाले प्रतिगृह्णाति येन चासि मिता त्वम् । जुमौ मानस्य पत्नि तौ जीवेतां जुरवेष्टी ॥ ६ ॥

भा०—है ( शाले ) शाले ! गृह ! भवन ! ( यः ) जो पुरुष ( रवा ) तुझे ( प्रतिगृह्णाति ) स्वीकार करता है, अपनाता है और ( येन ) जिसने ( रवम् ) तुझे ( मिता असि ) बनाया है. हे ( मानस्य पिन ) सम्मान के पालन करने हारी ! ( उभी तौ ) ये दोनों ( जर-रष्टी ) बुढ़ापे के काल तक ( जीवताम् ) जीवें।

अमुत्रैनमा गैच्छताद् दृढा नुद्धा परिष्कृता। यस्यस्ति विचृतामस्यक्षमङ्गं पर्रुष्परुः ॥१०॥ (१६)

भा०—हे शाले ! (यस्याः ) जिस तेरे चारों श्रीर जागे बन्धन के (अज्ञम् अज्ञम् ) अंग २ और (परः परः) पोरु २ तक को अब हम

(वि चृतामिस) विशेष रूप से जुदा कर रहे हैं (अमुत्र) भविष्य काल में त् वही (ददा) खूब मजबूत (नदा) सुबद्ध (परिष्कृता) सुन्दर, सुसज्जित होकर (एनम्) इस स्वामी को (आगच्छतात्) प्राप्त हो।

यस्त्वां शाले निम्मार्य संज्ञुभार वनुस्पतीन्। प्रजाये चके त्वा शाले परमेष्ठी प्रजापंतिः॥११॥

भा०—हे (शाले) शाले! (यः) जो गृहस्थी (त्वा) तुमें (निमिमाय) बनवाता है और तेरे बनवाने के लिए (वनस्पतीन्) वृद्धीं को (संजभार) कटवाता है वह भी (परमेष्ठी) परमेष्ठी, परम पद्पर स्थित (प्रजापितः) प्रजा के स्वामी के समान होकर ही (त्वा) तुझे (प्रजाये) अपनी प्रजा के ब्रिए ही (चके) बनवाता है।

नमुस्तस्मै नमी दात्रे शालीपतये च छण्मः। नमोक्षये प्रचरेते पुरुषाय च ते नमेः॥ १२॥

भा०—हम (दांत्रे तस्मै नमः कृण्मः) शाला को प्रध्यर ईंट काट काट कर गढ़ने वाले शिल्पी को नंमस्कार करते हैं, (शालापतये च नमः कृण्मः) और शाला के स्वामी को भी हम नमस्कार, उचित आदर करते हैं। और (अग्नये प्रचरते नमः) अग्नि लेकर उससे संस्कार करने हारे विद्वान् को भी हम नमस्कार करते हैं। और (ते पुरुषाय नमः) तेरे भीतर रहने वाले पुरुषों को भी नमस्कार करते हैं।

> गोभ्या अर्थेभ्या नमे। यच्छालायां विजायते । विजाबित प्रजाबित वि ते पाशीश्वृतामसि ॥ १३ ॥

भा०—( गोभ्यः ) गौओं और ( अक्षेभ्यः ) घोड़ों के लिए, घौर (यत् ) जो भी ( शालायां वि-जायते ) शाला या गृह में अन्य प्राणी उत्पन्न होते हैं ( नमः ) उनको अन्न दिया जाय। हे ( विजावति ) नाना प्रकार के प्राणियों को उत्पन्न करने वाली ! हे ( प्रजावति ) प्रजा युत्रादि से सम्पन्न शाले ! ( ते पाशान् ) तेरे पाशों को हम ( वि चृता-मिस ) नाना प्रकार से खोलते हैं।

> अशिम्नतरछादयासे पुरुषान् पशुभिः सह। विज्यविति प्रजाविति वि ते पाशौरचृतामसि ॥ १४॥

भार है शांबे! तू (पशुभि: सहः ) पशुभी सहित (पुरुषान्) पुरुषों को और (अग्निम्) यज्ञाग्नि, गाईपत्य और आहवनीयाग्नि इन अग्नियों को (अन्तः छादयसि) अपने भीतर विश्राम देती है। हे (विज्ञावित प्रजावित ) विविध प्राणियों के उत्पादक और प्रजा सम्पन्न शांबे (ते पाशान् दि चृतामसि) तेरे पाशों के बन्धनों को खोलें। अन्तरा द्यांचे पृथिवीं च यद् व्यच्सतेन शांलां प्रति गृह्णामित हुमाम् यद्नतरिक्षं रजेसो वि्मानं तत् कृंगवेश्व मुद्दे शेव्धिभ्यः। तेन शांलां प्रति गृह्णामित हुमाम् वि शांलां प्रति गृह्णामित हुमाम्

भा०—( द्यां च ) आकाश और ( पृथिवीं च ) पृथिवीं के बीच में ( यत् ) जो ( व्यचः ) विशेष विस्तृत अवकाश है ( तेन ) उससे ( ते ) तेरे लिए हे गृहस्थ ( हमाम् ) इस ( शालाम् ) शाला को ( प्रतिगृह्णामि ) स्वी कार करता हूं । और ( यत् ) जो ( अन्ति-रिक्षम् ) अन्तिरिक्ष का भाग या भीतरी का खोखला भाग ( रजसः ) घर का ( विमानम् ) विशेष परिमाण है ( तम् ) उसको ( अहम् ) में ( शेविधिस्यः ) सुखपद पदार्थी और कक्षाओं के लिए या विशेष सम्पत्ति वों के लिए ( उदरं कृण्ये ) पर्याप्तरूप में अच्छा लग्ना चौड़ा

धनाऊं, (तेन) उस निमित्त से (तस्मै) उस गृहपति के लिए (शालाम्) शाला का निर्माण (प्रतिगृह्णामि) स्वीकार करता हूं।

ऊर्जस्वती पर्यस्वती पृथिव्यां निर्मिता मिता।

चिरवार्भ विश्रंती शाले मा हिंसीः प्रतिगृह्णतः ॥१६॥

भा०—है ( शाले ) शाले ! गृह ! तू ( ऊर्जस्वती ) आरोग्य पराक्रम से युक्त एवं धन धान्य से सम्पन्न ( पयस्वती ) हुग्ध, रस, जल आदि से परिपूर्ण, ( पृथिन्याम् ) पृथिवी पर ( मिता ) माप २ कर ( निमिता ) बनाई गई है, तू ( विश्वान्तम् ) सब प्रकार के अन्नों को ( विश्वती ) धारण करती हुई ( प्रतिगृह्णतः ) स्वीकार करते हुप स्वामी का ( मा हिंसीः ) विनाश न कर।

खुंणेरार्चुता पळुदान वस्नांना रात्रीव शाला जर्मता निवेशनी। मिता पृथिक्यां तिष्ठसि हस्तिनीव पुद्धती॥१७॥

भा०—(तृणै:) तृण, घास फूस से (आवृता) ढकी हुई और (पलदान्) पलद, फूस के बने टाटियों या चटाइयों को (वसाना) ओ दे हुई, (रात्री इव) रात्रि के समान (जगतः निवेशनी) जगत् को अपने भीतर सुख से वास देने हारी (पृथिव्यां) पृथिवी पर (मिता) मापकर बनाई गई, (पहती) स्थूल पैरों बाली (हस्तिनी इव) हथिनी के समान (पहती) स्थूल स्तम्भों से युक्त होकर (तिष्ठसि) खड़ी है।

इर्टस्य ते वि चृताम्यापिनद्यमपोर्णुवन् । वर्रुणेन् सर्मुन्जितां मित्रःप्रातन्धुन्जतु ॥ १८॥

भा०—हे शाले ! (ते ) तेरे जपर लगे ( इटस्य ) चटाई घास के ( अपिनद्रम् ) बँधे हुए पूलों को ( अप जर्णुवन् ) अलग करता हुन्ना मैं (वि चतामि) खोलता हूं । श्रीर (वरुणेन) रान्नि के अन्धकार से (सम् उक्तितां) हकी हुई को (प्रात:) प्रातःकाल (मित्रः) सूर्यं (वि उक्तितु) विशेष रूप से प्रकाशित करे।

> ब्रह्मणा शाळां निर्मितां कविभिनिंभितां मिताम् । इन्द्राप्नी रक्षतां शालामंस्रतौं स्नोस्यं सदः ॥ १६ ॥

भा०~-( ब्रह्मणा ) ज्ञानपूर्वक ( निमितां ) बनाई गईं, श्रौर (किविभिः ) बुद्धिमान् पुरुषों द्वारा ( मिताम् ) नापी और ( निमितां) बनाई गईं ( शाळाम् ) शाळा को ( इन्हाक्षी ) वायु और अग्नि दोनों ( अमृतों ) जीवन की बुद्धि करने वाळे पदार्थ ( सोग्यम् ) सुखकारी

(सदः ) गृह (रक्षताम् ) बनाये रक्षं। कुलायोधि कुछायं कोद्यां कीयाः सर्मुब्जितः। तत्र मर्तो वि जायेते यह्माद् विद्यै प्रजायते॥ २०॥ (७)

भा०—( कुलाये अधि कुलायम् ) घों प्रले पर घोसला अथवा ( कोशे कोशः समुन्तितः ) कोश पर कोश जिस प्रकार चढ़ाया जाता है इसी प्रकार की यह शाला बनाई जाय, अर्थात् बीच में कमरा, इसके बाहिर इसे घरने वाले कमरें, इस प्रकार इस शाला में नाना कमरें होने चाहियें। ( तन्न मर्तः विजायते ) वहां प्राणधारी जीवों के मरण्णधर्मी शरीर नाना प्रकार से प्रकट होते हैं, (यस्मात विश्वम् प्रजायते) जिन द्वारा कि समस्त संसार प्रजा रूप समझा जाता है। अर्थात् तू प्रत्येक गृहस्थी गृहस्थाश्रम में रहता हुआ समग्र संसार को अपनी सन्तानवत् जान कर उसकी रक्षा करे।

या द्विपंचा चर्तुष्पञ्चा षद्पंछा या निर्मायते । खुष्टापंछा दशपक्षां शाळां मानेस्य पत्नीमुग्निर्गर्भे हुवा शेये ॥२१

२१-पक्ष परिमहे ( पनायन् ) पक्षः कोष्ठः ।

भा०—( सानस्य परनी ) मान, मातृत्व सामर्थ्य का पालन करने वाली खी में (गर्भः) गर्भ रूप (अग्निः इव ) जीव जिस प्रकार सोता है उसी प्रकार में (अग्निः) गृहपति (अष्टापक्षां दशपक्षां ब्रालां आश्चे) आठ कोठरियों और दशकोठरियों वाली शाला के बीच में रहू (या) जो शाला (हिपक्षा) दो कोठरियों वाली, (चतुष्पक्षा) चार कोठों वाली और (या) जो (पट्पक्षा) छः कोठरियों वाली भी (निमीयते) बनाई जाती है।

पक्ष=कक्षागृह । द्विपक्षा=जिसमें दो कमरे हों । अष्टापक्षा=आठ कमरों वाली । दशपना=दश कमरों वाली ।

मृतीची त्वा प्रतीचीनः शाले प्रैम्याहिसतीम् । श्वग्निर्द्धन्तरापैश्चर्तस्य प्रथमा द्वाः ॥ ५२ ॥

भा०—हे (शाले) शाले ! (प्रतीचीं) अपने समक्ष खड़ी हुईं (अहिंसतीम्) किसी प्रकार का कष्ट न देती हुई. सुखकारिणी (त्वा) तेरे प्रति (प्रतीचीनः) प्रतीचीन, तेरे अभिमुख होकर (प्रैमि) आता हूं। और (अत्र) इसके भीतर (अप्रिः) आग और (आपः) जल ही (ऋतस्य) जीवन के (प्रथमा) उत्तम (द्वाः) द्वार हैं। अथवा (अन्तः) भीतर (अप्रिः) ज्ञानवान् विद्वान् और (आपः) आम्राष्ट्र एहें। वे ही (ऋतस्य) सल्बज्ञान के (द्वाः) द्वार हैं।

हमा आपः प्र भैराभ्ययक्ष्मा येक्ष्मनाशंनीः । गृहानुष् प्र सीदास्यमृतैन सहाग्निनो ॥ २३ ॥

भाष्—में (इमाः) इन (यक्ष्म-नाशनीः) रोगजनक जन्तुधीं का नाश करने वाले, और (अयक्ष्मा) रोगरहित (आपः) जलों को (प्रभरामि) लाता हूं। और (अग्निता) अग्नि (अम्रुतेन) अस और जल के (सइ) साथ अपने (गृहान्) गृह के बन्धुओं के पास (उप प्रसीदामि) आता हूं।

मा नः पाशं प्रति मुचो गुरुर्भारो लुघुभैव। खुधूर्मिव त्वा शाले यञ्जकाम भरामसि॥ २४॥

भा०—हे (शाले) शाले! (नः) हमारे लगाए (पाशम्) बंधन को (मा प्रति मुचः) धारण मत कर, अब न रख। हे शाले! (गुरुः भारः) तेरा भार वहुत अधिक है। तू (लघुः भव) हलकी होजा। हे शाले! हमारी इच्छा है कि (स्वा) तुझको (वधूम इव) बधु, नवविवाहित कन्या के समान सुसज्जित करें (यत्र कामं) धौर जहां इच्छा हो (भरामसि) तुझे ले जायँ।

इस मंत्रमें एक स्थान से स्थानान्तर में को जाने लायक गृह का वर्णन बेद ने किया है।

प्राच्यां दिशः शालांया नतीं महिसे खाहां देवेभ्यः स्वाहींभ्यः॥२४॥ दिन्नणाया दिशः०॥ २६॥ प्रतीत्त्यां दिशः०॥ २७॥ उदीच्या दिशः०॥२८॥ ध्रुवायां दिशः०२६॥कुर्ध्वायां दिशः०।३० दिशोदिशः शालांया नमी महिसे स्वाहां देवेभ्यः स्वाहीभ्यः॥३१॥(८

भा०—शाला के भीतर प्रवेश करके गृहपति प्रत्येक दिशा से पर-मारमा और देवों की अर्चना किया करे। (शालाया:) शाला के (प्राच्या: दिश:) प्राची, पूर्वाभिमुख दिशा से (महिम्ने नमः) उस महामहिम परमारमा का शुभ गुणानुवाद करें, और (स्वाह्येभ्यः) उत्तम रीति से स्तुति अर्चा करने योग्य (देवेभ्यः) देव, बिद्वान्त पुरुषों का भी हम गुणानुवाद श्रीर आदर सत्कार करें। इसी प्रकार (दक्षिणायाः) दिलण, (प्रतीच्याः) पश्चिम, (उदीच्याः) उत्तर, (ध्रुवायाः) ध्रुवा अर्थात् नीचे की श्रीर (उपर्वायाः) जपर की (दिशः) दिशाओं से भी इस परमात्मा को नमस्कार और पृज्य विद्वान् पुरुषों की पूजा सत्कार करें। इसी प्रकार (दिशः दिशः) शालाः की सब दिशाश्रों से (नमो महिम्ने देवेभ्यः स्वाह्मभ्यः स्वाहा) परमे-इवर और पूजनीय विद्वानों की पूजा हो।



## [ ४ ] ऋषभ के दृष्टान्त से परमात्मा का वर्णन।

ह्मह्मा ऋषिः । ऋषभो देवता । १-५,७,६,२२ जिब्दुमः । द्व सुरिक् । ६, १०,२४ जगत्यौ । ११-१७,१६,२०,२३ अनुब्दुभः । १२ उपस्थिद् बृहती । २१. आस्तारपंक्तिः । चतुर्विशर्च सक्तम् ॥

साहस्तरेष ऋष्मः पर्यस्वान् विश्वां रूपाणि वृत्तणांसु विश्वेत्। भुदं द्वात्रे यजमानायु शिक्षंन् वार्दस्पत्य उश्चियस्तन्तुमातान्।।१॥

भा०—(साहस्रः) सहस्रों शिरों, बाहुओं, पादों, चक्कुओं एवम् अननत सामध्यों से युक्त, (स्वेपः) कान्तिमान, (ऋषभः) सर्वव्यापक, सर्वप्रकाशक, (पयस्वान्) आनन्द रस से परिपूर्ण, वीर्यवान्, परमारमा (विश्वा रूपाणि) समस्त कान्तिमान् लोकों को अपने (वच्चणासु) कोखों में, या वहन करने में समर्थ शक्तियों में, (बिश्चत्) धारण करता हुआ, (बाईस्पत्यः) स्वयं बृहत्, महान् लोकों का स्वामी होकर, (उक्तियः) सब के भीतर स्वयं बसने वाला एवम् सबको अपने में वास देने वाला होकर (दान्ने) दानशील, आत्मसम्पर्ण करने हारे (यजमानाय) यजमान, आत्मा, पुरुष को (मद्रम्) सुखकारी, कल्याणमय लोक या देह (शिक्षन्) प्रदान करता हुआ (तन्तुम्) इस विस्तृत जगत्-मय तन्तु को (आतान्) फैक्साता है।

अपां यो अग्ने प्रतिमा वभूवं प्रभूः सर्वसी पृभिवीवं देवी। प्रिता वृत्सानां पर्ति रहन्यानां साहुस्ने पोपे अपि नः कृणोतु ॥२॥

भा०—(यः) जो (अग्रे) पूर्वकाल में (अपां) जगत् के कारणभूत आपः=सूचम प्रकृति के परमाणुओं पर भी (प्रतिमा) 'प्रतिमान'
भापने और उन में भी व्यापने वाला (वभूव) रहा, और (सर्वस्मै
प्रभूः) सब संसार का उत्पादक श्रीर अधिष्ठाता, (देवी पृथिवी इव)
देवी पृथिवी के समान सबका आश्रम था श्रीर है। श्रीर जो (वत्सानाम्) प्रकृति के आगे उत्पन्न होने वाले पञ्चभूत आदि विकृति रूपों के
या प्राणियों के आवास हेतु लोकों या मुक्र जीवों का (पिता) जनक
और पालक है, और (अध्न्यानाम् पितः) कभी नाश न होने वाली
पञ्चभूतों की सूचम तन्मात्राश्रों का भी पालक है वह परमारमा (नः)
श्रमें (साइसे पोचे) सहस्रों प्रकार के पोपण कार्यों में (अपि कृणोतु)
समर्थ करे अर्थात् जिस प्रकार वह सहस्रों विश्वों को पृष्ट करता और
पालता है उसी प्रकार वह हमें भी समर्थ करे।

'वस्सानां पिता, अवन्यानां पितः' इत्यादि विशेषणों से साधारण सांड भी उपमान रूप से ज्ञात होता है। पुमानु-तर्ज्ञान्तरूथाविरः पर्यस्जान् वस्ताः कर्वन्धसृष्भो विमिति। तामिन्द्राय पृथिभिर्देवयानैर्हुतमुक्तिविहतु जातविदाः॥३॥

भाग—(ऋषमः) वह सब संसार को चलाने वाला, सर्वश्रेष्ठ (पुनान्) पुनान् पुरुष, पूर्ण ज्ञानी अथवा समस्त पदार्थों में व्यापक या सब को बढ़ाने वाला या स्वयं सब से महान् (अन्तर्वान्) अतएव समस्त विश्वों को अपने भीतर धारण करने वाला, (स्थविरः) निल्म ऋरस्थ, सदा स्थिर, अविनाशी होकर (वसोः) वसु, बसने वाले इस अखि जात् है (किंदन्यम्) शरीर भाग को अथवा ज्ञानम्य, सुस्र-

साथ, शिक्षित्रय बन्दन सामर्थ्य को (बिभार्ति) स्वयं धारण करता है, (तम्) उम (हुनम्) व्यापक परमात्मा को (जातवेदा:) प्रज्ञावान् (अभि:) अग्रणी, योगी, ज्ञानी, विद्वान् (देवयानै:) विद्वानों से ज्ञाने योग्य (पथिभि:) मोक्ष-सार्गों से (इन्द्रध्य) अपने ऐइवर्य के निमित्त (बहुन्) श्रप्त करे।

पिता बृत्सानां पतिरुक्त्यानामथी पिता मेहतां गर्भराणाम् । बृत्सो जरायुं प्रतिधुक् पृथियूर्व आमित्तां वृतं तर्ह्यस्य रेतः॥४॥

भाग (वस्मानां पितां ) समस्त लोकों, मुक्तासाओं या जगत् के घटक पण्चभूतों का (पिता ) पालक, (अध्न्यानां पितः ) अविनाश्री शक्तियों का स्वामी, (अथो ) और (महतां ) बढ़े २ (गर्गराणाम् ) वेद या बहाज्ञान के गुरुगणों का भी (पिता ) पालक है। (बत्सः ) बजा, (जरायु ) जेर, (प्रतिधुक् ) नवीन दुहा हुआ या प्रतिदिन का दुहा हुआ (पीयूपम् ) दूध, (आमिक्षा ) जमा हुआ दही या फटा तूथ, और (शृतम् ) घी । तत् उ ) यह सब जैसे इम प्रत्यच (अस्य ) सांड के ही (रेतः ) वीर्यं का परिणाम है, उसी प्रकार (बत्सः ) वायु, अग्नि या अहंकार, (जरायु ) हिरण्याभं, (आमिक्षा ) हहाण्ड (प्रतिधुक् पीयूपम् ) वित्वस्त, प्रतिसर्ग में दोहन करने योग्य पीयूप, पयस् रस. प्राण्या परम सूक्ष्म जगत् का मुलकारण भूत परमाणु रूप 'अपः' और (पृतम् ) अन्तरिच, जल या तेजस्तत्व, (तत् उ ) वह सब कुछ उस महान् परमेश्वर का (रेतः ) खीर्य, महान् तेज और सामर्थ्य ही है।

'वत्सः'—अयमेव वत्सः योयं (वायुः) पवते । श० १२।४।।१२॥ अग्निर्हं वै ब्रह्मको वत्सः । जै० ३।२।१३।१॥ मन एव वत्सः । श० ११। ३।१।१॥ 'जरायु'—श्रणा जरायु । श० ६।६।२।१४॥ यत्र वा प्रजापतिः रजायत गर्भे। भूत्वा तस्माद्यक्तात्तस्य यन्नेदिष्टमुख्यमासीत् ते काणाः सस्मात्ते पूत्रयो भवन्ति । का॰ ३।२।१।११॥ 'पीयूप',~पयः पीयूषं। यजुः ।। रसो वै पयः का० ४।४।४।८।। आपो हि पयः। को० ४।४॥ सीर्यं पयः। तै० ३।९।१७।४॥ जागतमयनं भवति। तां० १३।४।१०॥ वायस्यं पयो भवति। का० २।६।३६॥ 'अःमिक्षा'-आण्डस्य वा एतसुपं यदामिक्षा। तै० १।६।२।४॥ 'घृतम्'-एतद्वा अग्नेः प्रियं धाम यद् घृतम् तै० १।१।९।६॥ उद्वं चृतम्। का० ६।६।२।१५॥ चृतमन्तरिक्षस्य रूपम् का० ५ १।१।३॥

वायु 'वस्स' है, ब्रह्मका 'वस्स' अग्नि हैं। अध्यास्म में मन आत्मा का वस्स है। अध्वा प्रकृति का विकृत रूप अहंकार 'वस्स' है। 'जराषु और शणा' वह पदार्थ है जिसमें यज्ञमय प्रभु स्वयं हिरण्यगर्भ या विराष्ट्र रूप से प्रथम प्रजापति रूप में प्रकट हुआ। 'पीयूप' व 'रस' 'आपः' या सौय रस हैं जिनसे अनेक लोकों की रचना हुई है। वह जगत् का मूलकारण है। वह वायुरूप है। 'आमिक्षा' हिरण्यगर्भ के घटक पदार्थ का नाम है। 'घृत' अग्नि का प्रिय तेज है, या हिरण्यगर्भ का आवरण है। यह अन्तरिक्ष का रूप है। इस प्रकार प्राचीन परिभाष्ट्राभों का स्पष्टीकरण जानना चाहिए।

हेवार्नी भाग उपनाह पुषेश्यां रस ओर्षधीनां घृतस्य । सोर्मस्य भुक्षमेत्रुणीत शको बृहनाद्वीरभवुद् यच्छरीरम् ॥४॥

भा०—( एषः ) यह पूर्वेक्त ऋषभ नाम से कहा गया ईश्वर ही (देवानाम् ) समस्त देवों का ( भागः ) भजन करने योग्य, आश्रय स्थान, और ( उपनाहः ) अति समीपतम होकर छनको परस्पर बांध कर वशा करने वाले. उनमें पिरोये सूत्र के समान है। और वही ( अपां रखः ) सूक्ष्म 'आपः' इप परम प्रकृति के परमाणुष्ठों का सूक्ष्मरंस

अर्थात् उनके भीतर उनको भी धारण करने हारा शक्तिरूप होकर उनमें भी व्यापक है। और वही (ओषधीनां रसः) श्रोपिषयों, दिव्य शक्तियों अथवा अग्निमय रेतस पदार्थ के धारण करने वाले सूर्यें। और ( धृतस्य रसः) स्वतः तैजस द्रव्य के परम रूप का भी स्वयं धारण करने वाला 'रसं' रूप है। वही (शकः) सर्व शक्तिमान् होकर (सोयस्य) उत्पन्न इस जगत् के या जीव संसार के ( अक्षम्) प्राण को ( अवु-णीत) षश किये हुए हैं। और ( यत् ) जो स्वयं ( शरीरम् ) सबका आश्रय होकर ( वृहत् ) सबसे महान् ( अदिः ) अखण्ड, सबको अपने में ग्रस लेने वाला, संहारकारी ( अभवत् ) होता है।

(१) 'अपां रसः-'स्वधायै त्वेति रसाय त्वेत्येवैतद् आह, अर्थात्
[ स्वधा=रसः ] इति श॰ ५।४।३।७॥ (१) 'भ्रोपधयः'-जगत्यः
भ्रोपधयः । श॰ १।२।२।२॥ ओषधयो व देवानां पत्त्यः । श० ६।४।
१।४॥ प्रजापतिस्तां आहुतिम अम्नी व्योक्षत् भ्रोपं धयेति । ततः भ्रोपधयः समभवन् तस्मादोषधयो नाम । श० २,२।४।५॥ (३) 'सोमःश्वा व मे एषा [ मूर्तिः ] इति तस्मात् सोमो नाम । श० ३।६।४।२२॥
(४) 'मक्षम्'—प्राणो व सक्षः । श० ४।२।१।२९॥ (५) 'शरीरम्'—अथ यत् सर्वमस्मिन्नश्रयन्त तस्साद् उ शर्रारम् । श०६।१।१॥।

(१) रस का अर्थ स्वधा है अर्थात् स्वयं धारणं करने हारा।
(२) देव, दिव्य पदार्था की शक्तियां छोपधि कहाती हैं, जिनमें
परमात्मा ने अग्नि पदार्थ स्थापित किया है। वे सूर्य आदि पदार्थ जगती
सौरमण्डल आदि 'स्रोपधि' शब्द से कहें जाते हैं। (३) प्रजापित
का अपना व्यक्त शरीर-जगत् सोम है। (४) 'अक्ष' प्राण का नाम
है। (४) वह इस समस्त जगत् का आश्रय है अतः परमात्मा
'शरीर' कहाता है।

सोभैन पूर्ण कलशै विभिष्ट त्वर्धा क्रपाणी जिन्ता पश्चनाम्। शिवास्ते सन्तु प्रजन्बे हृह या हुमा न्यांसमभ्ये स्वधित यच्छ या अमृ: ॥ ६ ॥

भा०-हे परमात्मन्!तू (सोंमेन) संसार को उत्पन्न करने बाले सामर्थ, जीवनरस, वीर्य एवं असृत से (पूर्णम् ) पूर्ण (करू-शम्) निकलश के समान ब्रह्माण्ड अथवा गतिशील जगत् को ( वि-भर्षि ) धारण और पोषण करता है। त् ( रूपाणाम् ) नाना रोचमान, ने जस्वी ग्दार्थी को और नाना जीव जन्तुकों के लक्षीं रूपों को (स्वष्टा) बनाने वाला, चौर (पश्चनाम् ) समस्त जीवों का (जनिता ) उत्पाइक हैं। (ते) तेरी (इह) इस लोक में (याः) जितनी (प्रजन्यः) प्रजाएं अथवा उत्पादक शक्तियां हैं वे (शिवाः) कल्याणकारिणी ( सन्तु ) हों, और हे ( स्वधिते ) स्वयं समस्त जगत् को धारण करने हारे ! भीर (याः अमूः ) जो वे दूरस्थ तेरी उत्पादक शक्तियां हैं उनको भी (असम्यम्) हम।रे हित के लिए (नि यच्छ) नियम में चला। पशुभी का पालन, उत्पादन, प्रजावर्धन आदि शक्तियां इस लोक के मनुष्यों के समीप और वंश में भी हो सकती हैं। वे सब कल्याण-कारिणी हैं, परन्तु उसके वदा से बाहर, सृष्टियों का उत्पन्न होना, ऋतुओं का परिवर्तन, धूम केतुओं का उदय, महीं का संचालन, विश्वतीं का प्रताए आदि देवी बाक्कियों को प्रभु नियम में रक्खे। वे उपद्व-ऋारी न हों।

आउर्थ विभित्ते धृतमस्य रेहेः साह्यः पोष्ट्तमु युव्वमाद्धः। इन्द्रस्य रूपमृष्टभो वस्तानःसी अस्मान् देवाः शिवपेतुं दृत्तः॥७॥

१, कलगती शत्यस्मान् 'अशच्'।

भा०—( अस्य ) इस साक्षात् परमेश्वर का ( घृतम् ) अति देदी-हयमान ( रेतः ) उत्पादक वीर्यं, (आज्यं ) आज्य=समस्त देवशब्द वाच्य दिव्य पदार्थें। को या प्राणों को ( विभात्तें ) धारण पोषण करता है । वह स्वयं ( साहस्र: पोष: ) सहस्रों, अनन्त लोकों का सहस्रों प्रकार से पोषक हैं। (तम् उ ) उस परमात्मा को ही ( यज्ञम् ) 'यज्ञ,' प्रजापति, परम पुरुष, महान् आत्मा ( आहुः ) बतलाते हैं। हे ( देवाः ) विद्वान् पुरुषो ! वह ( ऋषभः ) सर्वश्रेष्ठ, सर्वद्रष्टा, पशु ( इन्द्रस्य ) परमेश्वर के ( रूपम् ) पद को ( वसानः ) धारण करता हुआ ( दृत्तः ) सब पदार्थें। का देने हारा ( श्विवः ) कल्याणमय ( अ स्मान् ) हमें ( आ एतु ) साक्षात् पास हो ।

(१) 'आज्यम्' एषा हि विद्वेषां देवानां तन्ः यदाव्यम् । तै• ३ । ३ । ४ । ६ ॥ प्राचो वा आज्यम् । तै॰ ३।८।१४।२॥ दत्त- इति

कर्त्तरिकः।

इन्द्रस्योजो परंणस्य बाह् अश्विनारंसौ मुस्तामियं कुईत्। बृहुस्पति संभृतमेतमाहुर्ये धीरासः कुवयो ये मन्तिषणः ॥८॥

भा०—(ये) जो (धीरासः) ध्यान योगी, (कवयः) क्रान्स-दर्शी, मेधावी, (मनीषिणः) मननशील विद्वान ऋषि हैं वे (बृहस्प-तिम्) 'बृहत्' बहें २ लोकों के स्वामी प्रभु को (एतम्) इस रूप से (संस्तुतम्) करूपना किया गया या बलसम्पन्न हुआ (आहुः) कहते हैं कि इम वृपम के रूप में (ओजः) यल वीर्य तो (इन्द्रस्प) इन्द्र का बना है, (बाहू) बाहुएं (वरुणस्प) वरुण की, (अंसी) कन्धे (अश्विनोः) अश्विदेव अर्थात् दिन रान्त्र के बने हैं. (ककुत्) कोहान का भाग (मरुताम्) मरुद्गण, प्राओं और वायुओं का बना है। देवीचित्राः पर्यस्वाना तनोष्टि त्वामिन्दं त्वा सरस्वन्तमाहुः। स्मृहस्यं स एकमुखा ददाति यो ब्राह्मण ऋष्ममाजुहोति॥ ॥ भा०—हे ऋषभ ! परमेश्वर ! तू ( पयस्वान् ) आनन्दमय, पोषक सबरस या वीर्य से सम्पन्न होकर ( देवी: ) दिश्य गुणवाली ( विशः ) प्रजान्नों को ( श्वा तनोषि ) बदाता है । विद्वान् लोग ( त्वां ) तुझको ( इन्द्रम् आहुः ) इन्द्र, परमेश्वर कहते हैं, और ( त्वाम् ) तुझको ( सरस्वान् ) 'सरस्वान्' अपार रससागर कहते हैं। ( यः ) जो ( बद्धणो ) वेदवेत्ता मनुष्य के प्रति ( ऋषभम् ) 'ऋषभ रूप' परमेश्वरं के ज्ञान रहस्य को ( आजुहोति ) प्रदान करता है ( सः ) वह ( सह स्मा ) इज़ारों ( एक-मुखाः ) एक परमेश्वर के ही मुख्य विषय को प्रतिपादन करने वाली वेदवाणियों का ( ददाति ) उपदेश करता है ! श्वर्थात् उस परमात्मा के ज्ञान प्रदान करने के प्रसंग में वह सहस्रों स्मा जो का व्याख्यान कर देता है ।

बृह्रस्पतिः सिवता ते वयी दधी त्वष्टुर्वायीः पर्यातमा त आर्थतः। अन्तरिके मनसात्वा जुहोमि बहिष्टु द्यावापृथिवी उभे स्ताम् १०६

भा०—हे परमेश्वर! (ते वय:) तेरे जीवनमय सामध्ये हो (बृहस्पति:) यहे र लोकों का पालक, (सविता) सूर्य (द्यों) धारण करता है। (ते) तेरा (आत्मा) आत्मा (त्वष्टुः वायोः परि धास्त्रतः) सबके उत्पादक, एवं जीवनप्रद वायु के द्वारा व्याप्त है। (अन्तरिक्षे) इस महान् अन्तरिक्ष. आकाश में (त्वा) तुझे (मनसा) अपने मानस संकल्प द्वारा (जुहाभि) अपित करता हूं. किएपत करता हूं कि (द्यावापृथिवी) ये द्यों और पृथिवी, आकाश और सूमि (उमे) दोनों (ते) तेरे लिए (बाईः) व्याप्त होने के लिये हैं, तेरे आसन रूप हैं।

श्रम् परमेश्वर के श्रमों का वर्णन। य इन्द्रं इव देवेषु गोष्वेति विवावदत्। तस्य ऋष्भस्याङ्गानि ब्रह्मा सं स्तौतु भद्रया ॥ ११ ॥ ॥ भा०—(यः) जो परमेश्वर (देवेषु) देव अर्थात् प्राणों में (इन्द्रः इव) आत्मा के समान (गोषु) वेदवाणियों में ज्यास होकर (वि वावदत्) नाना प्रैंकार के ज्ञानोपदेश करता हुआ (एति) स्वयं विराजमान है, (तस्य) उस महान् (ऋषभस्य) श्रेष्ठ परमेश्वर के (अंगानि) अंगों का (ब्रह्मा) चतुर्वेदवक्ता पुरुष (भद्र्या) कल्याणमयी वेदवाणी द्वारा (संस्तीतु) उत्तम रीति से वर्णन करे।

पार्थ्वे आस्तामनुमत्या भगस्यास्तामनुवृज्ञौ । अष्ठीवन्तांवक्रवीन्मित्रो ममैतौ कर्वलाविति ॥ ३२॥

भा०—उस महान् परमेश्वर के (पाइवें) दोनों पार्श्व, पासे (अनुवृजों) अनुमति, द्यों के कित्पत (आस्ताम्) हैं। और (अनुवृजों) पमुलियों के दोनों भाग (भगस्य) भग सूर्य के हैं, (मित्रः) मित्र=वायु (अववीत्) कहता है कि (अव्हीवन्तों) अस्थि के बने दोनों घुटने (एतों) ये दोनों (केवली मम) मेरे बने हुए या कित्पत हैं।

. असद्सिदादित्यानां श्रोणीं आस्तां वृहस्पतेः । . पुरुकुं वार्तस्य देवस्य तेनं धूनोत्योर्षधीः ॥ १३ ॥

भाव—( भसत् ) प्रजनन भाग ( आदित्यानास् ) आदित्य, १२ मासों का किएत किया गया है, श्रौर ( श्रोणी ) किट के दोनों भाग ( बृहस्पतेः ) बृहस्पति अग्नि के (आस्तां) किएत किये हैं (पुच्छं वातस्य देवस्य ) पुच्छभाग वात. अर्थात् वायु देव का किएत है । ( तेन ) उससे वह ( श्रोषधी: ) ओषधि अर्थात् अग्निमय समस्त जोकों को ( धूनोति ) निरन्तर चला रहा है ।

्राद्यं आसन्सिनी<u>वाल्याः सूर्यायास्त्वचंमञ्ज्ञवन्।</u> इत्थातुर्यञ्जवन् पुद ऋष्यमं यदक्षलपयन् ॥ १४ ॥ भा•—(सिनीवाल्याः) सिनीवाली अर्थात् रात्रि के (गुदाः आसन्) गुद। भाग कल्पित हैं, (त्वचम् सूर्याया: अद्भवन्) विद्वान् लोग सूर्या, उपा को उसकी त्वचा बतलाते हैं। (यत्) जब विद्वान् लोगों ने परमेश्वर के स्वरूप की (ऋपभम्) ऋपभ रूप से (अक-रूपयन्) कल्पना की तब (उत्थातः) उत्थाता अर्थात् प्राण को (पदः) उसके पद (अनुवन्) बतलाया।

कोड आसीजामिशंसस्य सोमंस्य कुलशी धृतः। देवाः संगन्य यत् सर्वे ऋषुभं व्यकल्पयन् ॥ १४ ॥

भा०—वह परमात्मा (जामिशसस्य ) सब जगत् को उत्पन्न करने वाली माता कहने वाले भक्त के लिये, (क्रीडः आसीत्) माता की गोद ही है। और मानो वह स्वयं (सोमस्य) सोम, आनन्द रसं का (कल्काः) पूर्ण कल्का (धतः) माना गया है। (देवाः) विद्वान् लोग (यत्) भी (सर्वे) सब (संगत्य) नाना प्रकार से संगति लगाकर (ऋषभं) उस महान् परमेश्वर को (वि अकल्पयन्) विविध प्रकार से कल्पना कर लेते हैं। अथवा (सर्वे देवाः) समस्त दिन्य पदार्थ ही (सगत्य) विविध परस्पर मिलकर स्वयं (ऋषभम्) उस महान् पुरुप को (वि अकल्पयन्) विविध कपों से कल्पित कर रहे हैं।

'जामिशंस': —जाम् अपत्यं जायते अस्याम् इति जामिर्माता । जामि इति शंसति स 'जामिशंसः', मानुपदेन भाषमाणो जनः ।

ते कुष्ठिकाः सरमायै कुर्मभ्यो अद्धुः शकान्। ऊर्बध्यमस्य कुटिभ्यः श्ववृतेभ्यो अधारयन्॥ १६॥

भा०—(ते) वे विद्वान जन (कुव्टिकाः) प्रजापति की कुव्टियों, सुमों को (सरमाय ) सरमा कुक्तें की जाति रूप से कल्पना करते हैं,

( शकान् ) और प्रजापित के खुर भागों को (कूमेंभ्यः ) कछुभा रूप से ( अद्धुः ) कल्पना करते हैं, ( इववर्तेभ्यः ) एक दें दिन जाने वाली ( कीटेभ्यः ) समस्त कोमल कीट जातियों को ( अस्य ) इसका ( अवध्यम् ) अपक भोजन या मल ( अधारयन् ) कल्पित किया।

'इववर्त्तेभ्यः कीटेभ्यः' 'इव-वर्त्तः' अर्थात् कलतक विद्यमानः एक दित्र तक जीने वाले क्षुद्र प्राणी।

श्रक्तांभ्यां रत्तं ऋपुत्यवर्ति हन्ति चक्षुपा। शृणोति भद्रं कणाभ्यां गवा यः पतिरुक्त्यः॥ १७॥

भाव-(यः) जो (गवां पतिः) गी=वेदवाणियों और पृथ्मी आदि जो कों का (अध्नयः पतिः) अविनाशी स्वामी, परमात्मा है वह (श्रृह्माभ्यां) सींगों के ममान नीचण व्यक्त, अव्यक्त दोनों प्रकार के साधनों से (रक्षः) पीड़कों को (ऋषति) मारता है; और (चक्षुणा) अपने सूर्य समान दिव्य तेजोमय चक्षुके निमेष उन्मेष से ही (अवर्तिम्) असत्, अविद्यमान अभाव पदार्थ का (इन्ति) विनाश करता और सत् पदार्थों को उत्पन्न करता है। वह (कर्णाभ्यां) कानों से सदा (भद्रम्) कल्याणकः री वक्षनों को (इणोति) सुन लेता है।

शृत्याजं स पजते नैनं दुन्वनःयुग्नयः।

जिन्बन्ति विश्वे तं देवा यो ब्राह्मण ऋष्ममाजुहोति ॥१८॥

भा०—(यः) जो पुरुष (ब्राह्मणे) ब्रह्म के जानने वाले विद्वान्त्र को साची रख कर (ऋषभम्) महान् परमेश्वर का (अजुहोति) यज्ञ, युजा करता है (सः) वह मानो (शतयाजम् यजते) सकड़ों यज्ञ करता है। (एनम्) इसको (अग्नयः) अग्नियं संतापकादी पदार्थे (न दुन्वन्ति) दुःख नहीं देते। (तम्) उसको (विश्वे देवाः) समस्त देवगण, विद्वान् और दिव्य पदार्थ अग्नि, जस्त आदि (जिन्बन्ति) जुस या प्रसन्न करते हैं।

ऋषभ दान करने का उपदेश।
ब्राह्मणेभ्यं ऋषुभं दुस्वा वरीयः कुणुर्त्तं मनः।
पुष्टिं सो श्रुष्ट्यानुां स्वे गोष्ठेवं पश्यते ॥ १६॥

भा०—यजमान पुरुष (ब्राह्मणेभ्यः ) वेद्वेत्ता पुरुषों को (श्रापः अम् ) भर्व श्रेष्ठ परमात्मा सम्बन्धी ज्ञान का (द्रावा) उपदेश द्रान देकर (मनः ) अग्ने चित्त को (वरीयः ) विशाल (कृणुते ) कर केवा है। श्रीर (मः ) वह द्राता इससे (स्वे गोष्ठे) अपने अग्ने में (अष्ट्यायां) अनद्वर शक्तियों की (पुष्टि) वृद्धि (अव भाइपदे ) देखता है।

गावंः सन्तु मृजाः सन्त्वथी अस्तु तन् वृक्षम् । तत् सर्वमनु मन्यन्तां देवा क्रियमदायिने ॥ २०॥

भा०—(गावः सन्तु) हमारी इन्द्रिय शक्तियां हों, (प्रजाः सन्तु) जन्म प्रजा, सन्तानें हों, (अथो) और (तन् बलम् अस्तु) शरीर में बल हो। (देवाः) विद्वान् हितकारी लोग (ऋषभ-दायिने) सब क्षेष्ठ प्रभु का उपदेश करने वाले के लिये (तत् सर्वम्) उपशेक सब कुछ की (अनु मन्यन्ताम्) अनुमित देते हैं। अर्थात् ऐसे व्यक्ति को ये सब वस्तुएं प्राप्त हो जाती हैं—यह मानते हैं।

श्चयं पिर्पान इन्द्र इद् र्ायं देधातु चेत्ननीम् । अयं धेनुं सुदुष्टां नित्यवत्सां वशैदुहां विपक्षितं परो दिवः ॥२१॥

भा०—( अयम् ) यह (पिपानः ) वृद्धिशील विशाल प्रभु ( इन्द्र इत् ) इन्द्र ही है । वह इमें (चेतनीम् ) चेतना सम्पण, (रियम्) सम्पत्ति अर्थात् चितिशक्ति (दधातु) प्रदान करे। (अयम्) वह (नित्यवस्माम्) नित्य मनोरूप वस्स सहित (सु-दुधाम्) उत्तम आजन्दरस देने वाली, सुख से दोहने योग्य (धनुं) चितिशक्ति रूप गौ को और (वशम्) वशी, जितेन्द्रिय (विपश्चितम्) मेधावी पुरुष को पूर्ण करे।

पिराङ्गरूपो नमुस्रो वंयोधा पुनद्रः शुक्ती विश्वरूपो न आगंन्। आर्युर्समभ्यं दर्धत् प्रजां च रायदच् पोषेर्याम नः सचताम् ॥२२॥

भा०—वह ऋषभ परमात्मा ( ऐन्द्रः ) साक्षात् स्वयं इन्द्र, ऐर्श्यंवान् ( शुष्मः । राक्रिमान् ( विश्वरूपः ) समस्त जगत् में व्यापक, ( नभसः ) महान् आकाश के ( वयोधाः ) गतिशील आकाशी तारों, स्याँ को धारण करने वाला, ( पिशङ्गरूप: ) अग्नि के समान तेजोमय, परम भास्वरस्वरूप ( अस्मभ्यम् ) हमें ( आयु: ) आयु ( दधत् ) मदान करे, और ( प्रजां च ) प्रजा ( रायश्च ) तथा नाना सम्पत्तियां प्रदान करे, और ( पोषैः ) युष्टिकारक पदाधां सहित ( नः ) हमें ( अभि सचताम् ) प्राप्त हो ।

उपुहोर्पपर्चनास्मिन् गोष्ठ उप पृश्च नः । उप ऋषुभस्य यद् रेतु उपेन्द्र तर्च वीर्यम् ॥ २३ ॥

ऋ०६। २८। द॥

भा०—जिस प्रकार पशुशाला में गोपाल चाहता है कि सांड गौशाला में आकर गौश्रों को गर्भित करे उसी प्रकार है (उपपर्चन) अति समीप हम से अनन्यभाव के सम्प्रक्त सदा के संगी परमासन् !

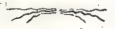
२३- ' उपेदमुपपर्चनमासु गोपूप्रच्यताम् । उप ऋषभस्य रैतस्युपेनद्र तक-वीर्ये'' इति ऋ० ।

(इह) इस अन्तःकरण में (उप) तुम सदा निवास करते हो, (अ-हिमन्) इस (गोष्ठे) गौ, इन्द्रियों के स्थिति स्थान, देह या अन्तः करण में (नः) हमें सदा (उप एख) प्राप्त हो। (ऋषभस्य) उस क्य-पक्षेष्ठ का (यत्) जो भी (रेतः) तेज या द्वियं, उत्पादक सामर्थ्य है, हे (इन्द्र) प्रसेश्वर! (उप) साक्षात् वह (तव वीर्यम्) नेरा ही बल है।

णनं वो युवांन प्रति दध्मो अत्र नेन कींडन्तीश्चरत वशाँ अर्नु। या नी हासिए जनुपां सुभागा रायरच पाँवैरुभि नः सच्ध्वम्॥२४।१०

मा०—(एतम्) इस (युवानम्) सदा युवा प्रभु को (वः) तुम्हारे लिये (प्रति दक्ष्मः) तुममें से प्रत्येक में स्थापित करते हैं। (अत्र ) इस जोक में हे प्रजाजनो ! (वद्यान् अनु ) तुम अपनी इन्दियों को वहा करके (तम् ) उस प्रभु के साथ (क्रीडन्तीः) क्रीड़ा करती हुईं (चरत्) विचरो, विहार करो ! हे (सुभागाः) सौभाग्यः युक्त प्रजाओ ! आप (जनुपा) स्वभाव से (नः) हमें (मा विहासिष्ट) कभी मत त्यागों और (रायः च) बहुत से धन धान्य (पोषः) पुष्टिकारक द्व, अब अदि पदार्था सहित (नः सचन्ताम्) हमें प्राप्त हो।

∗ति हितीयोऽनुवासः ॥ [तत्र दे स्के, ऋचश्च पञ्चाशत्]



## [ ५ ] अन के दृशन्त से पञ्चीदन आत्मा का वर्णन।

मृतुर्क्कियः । बाजः पुरुचोदनो देवता । १,२,४,६,१२,१३,१५,१६,२५, त्रिष्टुमः, ३ चतुष्यात् पुरोऽति शक्वरी जगती, ४,१० नगत्यौ, १४, १७,

२७, ३०, अनुष्टुभः, ३० ककुम्मसी, २३ पुर उष्णिक्, १६ त्रिपाद् अनुष्टुष्, १ द्व.३७ त्रिपाद तिराद् गाम्त्री, २४ पण्चपदादनुरहुद्युष्णिगमभैन-परिष्टाद्वाहेना विराद् जगती २०-२२,०६ पञ्चपदाद्यिणम् गर्मोपरिष्टाद्वाहेना भुरिजः, ३१ सप्तपदा अष्टिः, १३-३५ दशपदाः प्रकृतयः, ३६ दशपदा प्रकृतिः, ३६ प्रभावसाना द्विपदा सामनी त्रिष्टुष्, अष्टात्रिश्वर्त्वं सक्तम् ॥

आ नैयैतमा रंभस्य सुकृती लोकमाप गम्छतु प्रजानन्।
तीर्त्या तमांसि बहुधा मृहान्त्युजो नाकमा क्रमतां तृतीयम्। १॥
भा०—हे पुरुष ! (क्षानय) इस जीवारमा को वश करके
सम्मार्ग पर ले चल । (एतम् आ रभस्व) इस वत, वानप्रस्थ को
आरम्भ कर। तेरा आरमा (सुकृताम्) पुण्य करने हारे महापुरुपों
के (कोकम् अपि) लोक को भी (प्रजानन्) उत्कृष्ट, ज्ञान सम्पन्न
होकर (गव्छतु) प्राप्त हो। और वह आरमा (बहुधा) बहुत तरह
के (महान्ति) बहे बहे (तमांसि) अज्ञानों को, शोक, मोह. बोम,
काम कोध आदि को (तीर्त्या) पार करके (अजः) स्वयं अपने को
अजन्मा, नित्य जान कर (सृतीयम्) तृतीय, तीर्णतम, इन सब विव्र
धावाधों से बहुत परे स्थित (नाकम्) सुन्नमय मोक्षपाम में भी
(आ क्रमताम्) जावे।

'उमे तीर्खा अधानायापिपासे शोकातियों मोदते स्वर्धकोंके।' क० उप० १ । १२ ॥ 'महान्ति तमांसि'— बहे भारी अन्धकारमय मृत्यु के पाश, जेसे — स मृत्युपाधान् पुरतः प्रणोध शोकातियों मोदते स्वर्धकोंके।' कठ० उप १ । १४ ॥

'नाकम्'—स्वर्गों वे लोको नाकः। श० ६ ३ ३ १६ ॥ तम् ( श्रय-खिशं स्तोमं ) उ नाकितित्याद्वः। नहि प्रजापितः कस्मेचन अकम्। तां० १०११ १८॥ महि तश्र जम्मुचे कस्मै चन अकं भवति। ता० २१८ ॥ नाक स्वर्ग लोक है। वह ही ३३ वां देव प्रजापित स्वयं हैं। प्रजापित किसी के दु:ख का कारण नहीं है। उस 'नाक' प्रजापित प्रभु के पास जाने वाले किसी को दु:ख नहीं होता। 'तमांसि' - मृत्युवें तमः। श्राप्त श्राप्त के साथ श्राप्त है। उस 'पाण्या व तमः' श्राप्त श्राप्त श्राप्त है। पं शंकर पाण्युरंग ने हस सुक्त का विनियोग पञ्चीदन सब में बकरे को बिल करने, मारने, उसको मार कर स्वर्ग पहुँचाने के निमित्त किया है। सो असंगत है। हन्द्रीय भागं पिर त्वा नयाम्य्रास्मिन् युक्षे यजमानाय सूरिम्। ये नी द्विपन्त्यनु तान् रमस्वानांगसो युजीमानस्य य्रीराः॥ २॥

भा०—( अस्मिन् ) इस ( यज्ञे ) यज्ञ में ( स्वा ) तुझ (सूरिम) पाप आदि दोषों को तप से नष्ट कर देने वाल विद्वान् तपस्वी (भागम्) हैश्वर का सेवन करने वाले पुरुष को ( इन्द्राय ) पृथ्वर्यशील ( यजमानाय ) समस्त यज्ञसम्पादन करने वाले के लिये ( परि नयामि ) प्रस्तुत करता हूँ । हे तपोनिष्ठ आत्मन्! ( नः ) हमें ( ये ) जो ( द्विपन्ति ) हेष भी करते हों तू ( तान् ) उन को भी ( अनु रभस्व ) अनुकूल होकर, तू उन्हें प्राप्त कर, उनके भी समीप जा । जिससे ( यजमानस्य ) सब को संगति कराने वाले परमेश्वर के ( वीराः ) पुत्र सभी ( अनागसः ) पापरहित, निरपराध हों।

प्रण्दांच नेनिग्धि दुर्श्वरितं यच्चचारं शुक्तैःशकैराक्रमतां प्रजानन्। तीर्त्वा तमांसि बहुधा विपदयं नुजो नाकुमा क्रमतां नृतीयम् ॥३

भा०—हे पुरुष ! (पदः ) चरणों को (प्र अव नेतिग्घ) मली प्रकार धो ढाल, अर्थात् (यत् दुश्चरितं चचार) जो त्ने दुष्ट आचरण किया है उसे धो ढाल । फिर ( छुदैः ) छुद्ध निर्मल (शफैः ) आचरणणों से (अजः ) अजन्मा, आत्मा ( प्रजानन् ) ज्ञानव न् डोकर (आक्रमताम्) आगे बदें । और फिर (बहुधां ) बहुत से (तमांसि )

पापों और मृत्यु के शोक आदि अन्धकारों को (तीर्त्वा) पार करके (विपर्यन्) निशेष रूप से ब्रह्म का दर्शन करता हुआ विवेकी होकर (अजः) अज, आत्मा (तृतीयम्) शोंक मोह आदि से पार स्थित (नाकम्) आनन्दमय परम मोक्ष पदको (आक्रमताम्) प्राप्त हो।

अर्चु च्छ्य दयामेन् त्वचेमेतां विशस्तर्यथापुर्वे सिना माभि मैर्थाः। माभि द्वेहः पर्दाः कल्पयैनं तृतीये नाकु अधि वि श्रयनम् ॥५॥

भा०—हे (वि-श्रासः) विशेष रूप से ब्रह्म का उपदेश करने हारे गुरो ! पुरुष ! अथवा अपने कर्म बन्धनों को काटने में उद्यत ! (एताम्) इस (रवचम्) आत्मा को ढकने वाली आवरण रूप तामस अविद्यारूप त्वचा को (श्यामेन) ज्ञानमय (असिना) सत् प्रकाश से (यथापरु) यथाशक्ति (अनु च्छ्य) काट डाल ! उतने पर भी स्वयं निष्पाप निर्वन्ध, मुक्त होकर जोकलोकान्तरों में स्वतन्त्र होकर विचरने का अधिकारी होने या उच्च पद प्राप्ति के लिये (मा अभि मंस्थाः) अभिमान मत कर । भीर (मा अभिद्वहः) किसी से द्रोह मत कर । प्रत्युत (एनम्) इस आत्मा के (पर्षः) प्रत्येक भंग को प्रत्येक पर्व या शक्ति के भाग को (कल्पय) साधननिष्ठ एवं समर्थ, शक्तिमान् बना । और तब (एनम्) इसको (नृतीये) सब दुःखों से पार स्थित (नाके) परम सुखमय पद में (अधि विश्रय) स्थापित कर ।

ऋचा कुम्भीमध्यम्नै। श्रंयाम्या सिञ्चोदकमर्व श्रेह्येनम् । पुर्यार्थन्ताम्निनौ रामितारः शृतो गैच्छतु सुरुतां यत्र <u>छोकः</u>॥५॥

भा०—( अभी ) जिस प्रकार अग्नि पर ( कुम्भीम् ) हेगची २ ख कर उसे तपाया जाता है उस प्रकार में ज्ञान का पिपासु और सुसुक्ष ( ऋचा ) ज्ञान की अग्नि द्वारा अपने काप को ( अग्नौ ) ज्ञानाग्निमय परमारमा या गुरु के उत्पर रख उस को । अधि श्रयामि ) परिपाक करता हूं । हे गुरो ! परम ब्रह्मन् ! ( उदकम् ) जिस प्रकार तपी हांदी में जल ढाला बाता है उसी प्रकार सुझ परितप्त, तपस्वी जिज्ञासु में ज्ञानरूप या 'उत्-चक' उत्तमगति या परम सुख प्राप्ति के उपायभूत अह्मोपदेश को ( आसिन्च ) प्रदान कर मुझ में प्रवाहित कर । गुरु इब इकार जिज्ञासु के सप से प्रसन्न हो कर योग्य पात्र जान कर प्रेम से अझजारी, सपस्त्री और जितेन्द्रिय, शान्ति चत के प्रति उपदेश करे। है बिय तपस्विन् ! (एनम् ) उस पूर्वोक्त आत्मा का (अव धंहि ) सावधान ही कर ज्ञानकर ''आत्मा वा अरे द्वष्टब्यः श्रीतव्यो सन्तब्यो तिदिध्याभितकपश्चा ।'' ''तद् विजिज्ञासस्य तद्वह्म' इस्यादि उप० । इस प्रकार जब एक गुरु से ज्ञान प्राप्त करे तत्र 'नीर्यात् तीर्थान्तरं क्षजैत्' इस न्याय से कम से बहुत से ब्रह्मज्ञानियों से ब्रह्म ज्ञान प्राप्त करे। उनले कहें — हे ( शमितारः ) हाम दमादि गुणों से सम्पन्न बुरुजनो ! (अग्निना) उस ज्ञानसय ब्रह्म से या प्रकाश स्वरूप ब्रह्म-ज्ञान से (पर्याधत्त) मुझे युक्त करो, मुझ में ब्रह्माग्नि का स्थापन करो। इस प्रकार (श्वनः ) तपस्या में परिपक्व होकर सपस्वी महान्छ।ओं का (यन्न स्रोकः) जडां नियास हो वहां ही (सच्छतु) जाने कीर जनसे बद्धा ज्ञान प्राप्त करे।

उक्तामातः परि चेदतंप्तस्त्वाच्चरारधि नार्कं तृतीयम् । भुग्नेपुद्मिरधि सं वैभूविध ज्योतिष्मन्तमुभि छोकं जैयैतम् ॥६॥

भा०— हे मुमुको ! इस प्रकार ज्ञानवान् होकर (अतः परि च इत्) इस लोक से (उत्काम) उत्तम लोक को प्राप्त हो। यदि स्नै (अत्रशः) पर्याप्त तप न कर लिया हो तो (तप्ताद चरोः) जिस अकार तपी हांड़ी से जब तप्त होकर कप्र वाष्पसय होकर उठता है उसी प्रकार तू मी (तहात् चरोः) तपस्या के आचरण से (तृतीयं) उस परम, सब दुः लों के पार (नाकम्) सुखमय सुक्तिधाम को प्राप्त हो। तु (अग्नेः अधि) ज्ञानवान्, प्रकाशस्वरूप परम गुरु ब्रह्म से ज्ञान प्राप्त करके स्वयं (अग्निः) ज्ञानवान् प्रकाशस्वरूप (सं वभूविध) हो जा। और (एतम्) उस (स्योतिष्मन्तम्) व्योतिर्मय कोक को (अभि जय) साक्षात् प्राप्त कर।

## अंज के स्वरूप का वर्णन

श्रुको आग्निर्जमु ज्योतिराहुर्जं जीवता ब्रह्मणे देर्यमाहुः। श्रुजस्तमांस्यपं हान्ति दूरमुस्मित्लोके श्रद्दधनिन दुत्तः॥ ७॥

भा०—( अजः अग्निः) 'अज' आत्मा स्वयं अग्निः, प्रकाशस्त्र है।
( अजम् उ ज्योतिः आहुः) अजः अर्थात् अजन्मा आत्मा को ब्रह्मज्ञानी
कोग 'ज्योति' के नाम से पुकारते हैं। ( जीवता ) प्राणधारी विह्नित्र
को अपने जीवन काल में ( ब्रह्मणे ) उस परब्रह्म के मेंट ( अजम् )
इस अजन्मा आत्मा को ही ( देयम् ) समर्पण करने योग्य उपहार
( आहुः ) विद्वान् जोग बतलाते हैं। ( अश्मिम् जोके ) इस बोकः
में ( श्रद्धधानेन ) श्रद्धा करने हारे, सत्य धारण में समर्थ जिज्ञासु
द्वारा ( दत्तः ) समर्पित किया हुआ ( अजः ) यह आत्मा ही
( तमांसि ) सब अज्ञान अन्धकारों को ( दूरम् ) दूर ( अप हन्ति )
मार भगाता है।

पञ्चौदनः पञ्चघा वि कमतामाकंस्यमानुस्त्रीणि ज्योतीपि । ईज्ञानानी सुकनां प्रेहि मध्यै तृतीये नाके अधि वि श्रयस्य ॥=॥

भा०—( पब्चीद्नः ) यह पुरुष पांच भोदनों, पांच वीर्यों, पांच झाणों से युक्त होकर ( श्रीणि उयोतींषि ) तीनों उयोतियों को ( आकं-इयमान: ) प्राप्त करने की अभिकापा वाक्षा मुमुक्षु ( पुरुचया ) पांचीं प्राणों से (वि कमताम्) उद्योग करे। हे साधक सुमुची ! तू (ईजा-नानां) प्राणागिहोत्र के यज्ञ करने हारे, ईइवरसंगति के साधक (सुकृताम्) उत्तम पुर्यारमा, सुचरित्र, निष्ठ, कृतकृत्य विद्वानों के (मध्यम्) बीच में (प्रेहि) जा, उन में निवास कर और तब उनसे ज्ञान प्राप्त करके (तृतीये नाके) तीर्णतम, परले पार के, परमोक्ष भाम में (अधि वि अयस्व) प्राप्त होजा।

'पञ्चौदनः'--यदा पञ्चावतिष्टन्ते ज्ञानानि मनसा सह । बुद्धिस न विचेष्टते तामाहुः परमां गतिम् ।। कठ उप॰ ६।१०।।

ये पांच इन्द्रियों के पंच ज्ञान सामर्थ्य छोदन हैं। ये भोग्य होने से खाद्य पदार्थ के तुरुष हैं। उनको तपस्या से परिपक्क करले जिनसे ये विषयों में न भागें। वे पांचों जब मनके साथ निगृहीत हों और बुद्धि भी विपरीत मार्ग में न जाए वही परभगति की प्राप्ति हैं।

'त्रीणि ज्योतीं वि'—तीन ज्योतियां अग्नि, वियुत् और सूर्यं तथा अण्यात्म में आत्मा, इन्द्रिय और मन । उपनिषत् की परिभाषा में -प्राण अपान और ज्यान ।

उध्वै प्राणभुसयित अपानं प्रत्यगस्यति । मध्ये वामनमासीनं विद्येदेवा उपास्ते । क० ११३ ॥ 'त्रीणि उपोतींपि सचते स षोदशी' । प्रदन उप० । 'पंचारनयो से च त्रिणाचिकेताः' इत्यदि उपनिद् बाक्य पंचीदन भीर तीन ज्योतियों की स्याख्या करते हैं ।

श्रजा रोह सुकतां यत्रे लोकः शर्मो न सत्तोति दुर्गाण्येषः । पञ्जीदनो ब्रह्मणे दीयमानः स दातारं तृष्या तर्पयाति ॥ ६॥

भाव—हे (अज) अजन्मा आत्मन् ! तृ यह जन्म मरण वाला देह नहीं। त् असृत और अजन्मा आत्मा है। अतः हे अज! (यश) जहां (सुकृताम्) पुण्यात्मा, जीवन्मुक लोगों का (लोकः) निवास है त् उस उत्तम लोक को ( आरोह) पहुँच जा। ( एषः ) यह आत्मा ( चत्तः ) अति आह्वादित होकर ( शरभः न ) ज्याघ्र के समान ( दुर्गाणि ) दुःख से पाने योग्य दुर्गम मार्गी, भवबन्धनों को ( अति ) पार कर जाता है। ( पंचौदनः ) पूर्वें कि पांचों प्राणों सहित यह भारमा जब ( ब्रह्मणे ) ब्रह्म के निमित्त ( दीयमानः ) समर्पित कर दिया जाता है ( सः ) वह समर्पित आत्मा ही ( दातारम् ) अपने समर्पक पुरुष को ( तृष्ट्या तर्प्याति ) परम आनन्द से पूर्णकाम कर देता है।

संप्राप्येनं ऋषयो ज्ञानतृष्ठाः कृतात्मानौ वीतरागाः प्रशान्ताः॥ मुण्डक
२।४॥ मिश्रकः सर्वेदुर्गाणि मध्यसादात्तरिष्यसि ॥ गीता० १४।५०॥
अजस्त्रिनाके विद्विचे त्रिपृष्ठे नाकस्य पृष्ठे देदिवांसै दघाति ।
पञ्चीदनो ब्रह्मणे द्वीयमानो विश्वकीपा धेनुः कामुदुधास्येका॥१०(११

भा०—वह (अजः) अज, परमात्मा (दिदवांसम्) अपने को आत्म-समर्पण करने हारे मुमुक्षु को (त्रिनाके) आध्यात्मिक, आधि-दैविक और आधिभौतिक तीनों प्रकार के दुःखों से रहित, (त्रिदिवे) तीनों ज्योतियों से पूर्ण, (त्रिपृष्टे) तीनों प्रकार के रस, आनन्द से सम्पन्न (नाकस्य पृष्ठे) स्वर्गमय परम पद के पीठ पर (द्धाति) ले जाता है। ठीक भी है! (ब्रह्मणे दीयमानः पंचौदनः) ब्रह्म में समार्पित किया पंच प्राण, पंच ज्ञान सामर्थ्या से युक्त आत्मा (निश्वरूपा) 'विश्वरूपा' सब प्रकार के रस देने हारी (धेनु:) गाय है। हो! त् आरमा के भीतर आनन्द्धारा के बहाने वाली अमृत-रस के पिलाने वाली, सचमुच (एका) एकमान्न (कामदुचा असि) साक्षात् समस्त अभिन्छायाओं को पूर्ण करने वाली कामधेनु है।

पुतद् चो ज्योतिः पितरस्तृतीयं पञ्जौदनं ब्रह्मणेजं द्दाति । अजस्तमांस्यपं हन्ति दुरमार्समल्लोके श्रद्दधानेन दक्तः ॥११॥ भा॰—हे (पितरः) जीवन के पालक पितृगण ! प्राणों! (पृतत्) यह भज आत्मारूप ( ज्योतिः ) ज्योति ( वः ) तुम्हारी ( तृतीयम् ) सब से बढ़ी चढ़ी ज्योति है। ( ब्रह्मणे ) परम ब्रह्म को ( पञ्चीदनम् ) पूर्वीक्त पांच ओदन रूप पांचों इन्द्रियों भीर उनके विषयों सहित अपने ( अजम् ) अजन्मा आत्मा को जो ( द्वाति ) समर्पित कर देता है ऐसे ( श्रद्धानेन ) श्रद्धा सम्पन्न सुमुक्ष द्वारा ( दत्तः ) समर्पित वह आत्मा ( अजः ) अजन्मा चेतन ( अन्मिन् लोके ) इस लोक में ही. इस जीवन काल में ही ( तमांसि ) समस्त पापों मृत्यु के बन्धनों को ( दूरम् अपहन्ति ) दूर कर देता है।

अइंकारं वर्ज दर्फ कामं फ्रोधं परिब्रहम्।

विमुच्य निर्ममः शान्तो ब्रह्मभूयाय करुपते ।। गीता १८।४३।। गीता का ब्रह्म में आस्मसमर्पण का सिद्धान्त अथर्ववेद के इसी स्क पर आश्रित है।

र्रुजानानी सुकतां छोकमीष्सन् पञ्चीदनं ब्रह्मणेजं द्दाति । स व्यक्तिमभि लोकं जेम्रैतं शिवोर्डसमभ्यं प्रतिगृहीको अस्डु⊪१९॥

भा०-- जो पुरुष (ईजानानाम्) अध्यास्म यज्ञशील (सुकृताम्)
अभ कर्मकारी पुण्यारमाओं के (जोकम् ईप्सन्) कोक को प्राप्त करने
की इच्छा करता हुआ अपने (पञ्चीदनं अजम्) पञ्चीदन अज, आस्मा
को (ब्रह्मणे) ब्रह्म परमारमा में (ददाति) समपति कर देता है (सः)
बह (एतम्) उस (जोकम्) जोक को (ब्र्यासिम्) व्यास करके
(अभिजय) साक्षात् करले। वह (प्रतिगृक्षीतः) ब्रह्मह्मार स्वीकृत
होकर ब्रह्मस्वभाव को प्राप्त होकर भी (अस्मभ्यम्) हम् जैसे सामान्य
ब्रह्मणों के लिखे (श्वितः अस्तु) कृष्याणकारी हो जाता है।

भक्त्या माम् भिनिजानाति यावान् यश्चास्मि तस्वतः ।
ततो मां यस्ततो ज्ञात्वा विशते तदनन्तरम् ॥ गीता १८।१९॥
थजो ह्यादेशरजनिष्य शोकाद् विद्यो विषस्य सहस्तो विपश्चित्।
इत् प्रतिम्भिपूर्त वर्षद्कृतं तद् द्वेवा ऋतुदाः करुपयन्तु ॥ १३ ॥

ा०—(अजः) अज, आत्मा (विप्रः) मेधावी, पूर्णकाम (सहसः) उथ बल्वाली परमात्मा से (विपश्चित्) समस्त ज्ञान और
कमीं जा संग्रह करने हारा होकर (अमेः) उस प्रकाशस्वरूप
(विग्रस्य) परम मेधावी परमात्मा के (शोकात्) प्रकाश से
(अजनिष्ट) प्रकाशित होता है। इसिल्ये इस पद को प्राप्त होने के
लिये हे (देवाः) विद्वान् पुरुषो ! आप लोग अपनी आत्मा की
उन्नति के लिये (इष्टम्) यज्ञ, याग (पूर्तम्) प्रजा के पारुनार्थ
परोपकार के कार्यों (अभिपूर्तम्) आत्मा के पारुनार्थ सल्य
भाषणादि कार्य और (वष्ट्-कृतम्) स्वाहाकार आदि यज्ञों को
(ऋतुशः) ठीक र ऋतुश्चों के अनुसार (कल्पयन्तु) किया करो।
इससे प्रजा में सुख शान्ति होकर ध्यान, तप आदि करने का उत्तम

अमोतं वासी दद्याद्धिरण्यमपु दर्ज्ञिणाम् । तथा लुकान्त्समाप्तोति ये दिन्या ये च पार्थिवाः॥ १४॥

भा०— ब्रह्मज्ञानी अपने उपदेश करनेवाले गुरुको ( समा-उतम् )
अपने घर में बुना हुआ ( वासः ) वस्न ( दधातु ) देवे, और ( हिरययम् द्यपि ) सुवर्ण भी ( दक्षिणाम् ) दिवणा के रूप में दे । द्यर्थात्
ब्रह्मज्ञानी द्यपने आप से प्राप्त किया आच्छादन यह शरीर और हिरण्य
रूप आत्मा दोनों को गुरु-दिखणा रूप में परमात्मा के अपण करदे ।
( तथा ) उस प्रकार से ( ये दिन्याः ये च पार्थिवाः ) जो दिग्य और

इस पृथिवी के लोक हैं उन (लोकान्) समस्त लोकों को (सम् भामोति) प्राप्त हो जाता है।

प्तास्त्वाजोपं यन्तु धाराः सोम्या देवीधृतपृष्ठा मधुइसुतेः। स्तमान पृथिवीसुत द्यां नाकस्य पृष्ठिधि सप्तर्रदमौ॥ १४॥

भा०—हे ( खज ) खजन्मा, खारमन् ! ( एता: ) ये ( सोब्या: ) सोम परमारमा की ( देवी: ) कमनीय, ( खत-पृष्ठाः ) प्रकाशस्त्रक्ष ( मधुरुज्जतः ) मधु, खानन्दरस को बहाने वाली (धाराः ) धारण शक्तियां या आनन्दरस की धाराएं ( स्वा उप यन्तु ) तुझे प्राप्त हों । वह परमारमा ( नाकस्य पृष्ठे ) स्वर्गमय परम धाम में विराजमान ( सप्तरझौ ) सात हिन्द्रयों से युक्त या सर्पणशीक व्याप्त रिमयों, आकर्षण शक्तियों से युक्त सूर्य के भी ( खिंध ) ऊपर अधिष्ठातास्वरूप होकर ( पृथिवीम उत शाम् ) पृथिवी और महान् खाकाश को ( स्तमान ) आम रहा है ।

अजें। हैस्यजे स्वृगीं सि त्वर्या लोकमङ्गिरसः प्राजीनन् । तं लोकं पुरायं प्रज्ञेषम् ॥१६॥

भा०—हे आत्मन् ! (अजः श्वास ) तू अजन्मा है। हे (श्वज) । श्वजन्मन् ! श्वात्मन् ! तू (स्वर्गः श्वास ) स्वयं स्वर्ग श्वर्थात् स्वः=परम तेजोमय परमात्मपद तक प्राप्त होने में समर्थ है । (त्वया) तेरी साधना से (श्वित्वरसः) ज्ञानी पुरुष (जोकम्) परम 'जोक' नाम से विस्थात परमेश्वर का (प्राजानन्) ज्ञान करते हैं। (तम्) उस परम (जोकम्) सबके साक्षी, सर्वद्रष्टा, सबके गाप्त करने योग्य परमात्मा को

१६—(तृ०) तं लोकं पुण्यं प्रक्षेषं यत्र देवाः सहाधिन। । इति यज्जु०२० २५ तृ० च०॥

में सुमुक्षु जन (पुण्यम्) पुण्य, परम पंतिन्न पद ही (प्र ज्ञेषम्) जानता हं। यना सहसं वहीस यनाने सर्ववेदसम्। ने<u>ने</u>मं युक्तं नी वह स्वर्देवेषु गन्तवे ॥१७॥ यजु० २१। ४४ ॥

भा०-हे परमात्मन् ! ( येन ) जिस एक और सामर्थ्य से तू (सइस्रम्) इस समस्त संसार को (वहसि) धारण करता और हे ( झरने ) प्रकाशस्वरूप गुरो ! परमास्मन् ! ( मेन ) जिस बळ से तू ( सर्ववेदसम् वहसि ) समस्त ज्ञान को धारण करता है ( तेन ) उस वल से (नः) इमारे (इमम्) इस (यज्ञम्) यज्ञ्रूप आत्मा को (देवेषु) ज्ञानवान् मुक्त पुरुषों के बीच (स्वः) प्रकाशमय सोक्षधाम ( गन्तवे ) प्राप्त करने के लिए ( वह ) लेजा। थुजः पुक्वः म्बुर्गे लोके द्घाति पञ्चीद्<u>ने निर्क्षिति बाधमानः।</u> तेन लोकान्त्सर्यवतो जयम ॥ १८॥

भा०-( पंचीदनः ) पंच प्राणी के सामध्या से सम्पन्न ( पक्वः ) परिपक्व ज्ञानी ( भ्रजः) अज, भजन्मा आत्मा, अपने झानवता से ( नि-र्फ्रांतिम् ) भविधा को ( वाधमानः ) नाश करता हुआ ( स्वरों कोके ) परमसुखमय जोक परमेश्वर में अपने को (द्धाति) रस्ता है। इम (तेन) उस अज, आत्मा के सामर्थ्य से (सूर्यवतः) प्रकाशमय परत्रक से युक्त ( जोकान् ) जोकों को ( जयेम ) प्राप्त हों।

यं ब्राह्मणे निंद्धे यं चे ब्रिश्च या वि्रप्तपे स्रोटनानांम्जस्य । सर्चे तदंग्ने सुकृतस्य लोके जोनीतार्घः संगर्मने पथीनाम् ॥१६॥ भा • -- ( यम् ) जिस अज आत्मा को परमेश्वर ने ( वद्याणे ) ब्रह्म

१७-( प्र•) 'थेन वहसि सहसं' (तु०) 'यशं नो नय' शति यजु०।

क्यांत् चेत् के विद्वान् ब्रह्मज्ञानी में (निद्धे) रक्या है और (यं च) जिस आस्मा को उस प्रभु ने (विश्व निद्धे) सर्वसाधारण प्रजाओं या प्राणधारियों में रक्या है। और (अजस्य) उस अजन्मा आस्मा के (स्रोदनानाम्) छोदन रूप प्राणों के (याः) जो (विष्ठ्यः) विशेष स्नेहन, सेचन या पूरण करने वाले सामर्थ्य या शक्तियों या विविध प्रकार की दीक्षियां हैं हे (अग्ने) परमात्मन्! (सर्व तत्) उस सब को (सुकृतस्य लोके) पुण्य के उस परम मोक्षलोक में और (प्रीनाम्) समस्त पन्थाओं, मार्गों या प्राणशक्तियों के (संगमने) एकत्र प्राप्ति से (नः) हमें (जानीतात्) प्राप्त करने की अनुमित हेना । अर्थात् मोक्षधाम में भी ये सब सामर्थ्य हमारे पास रहें, जिससे मोक्ष के परम सुख का हम स्वतन्त्रता से रस ले सकें।

अज परमात्मा के विराद् रूप का वर्णन मुजो वा इदमश्रे ब्यंक्रमत तस्योर इयमभवृद् द्याः पृष्ठम् । अन्तारिक्षं मध्यं दिशः पार्थ्वं संमुद्रौ कुक्षी ॥ २०॥ (१२:)

भा•—(अजः वै) निश्चय से अज अनादि, अजन्मा परमास्मा ने (इदम्) इस संसार की (अप्रे) सब से प्रथम (इयक्रमत) नाना प्रकार से रचा था और उस में स्वयं व्याप्त हो गया था। इसिंबिबे संसार के भिन्न र भागीं की इस रूप से कल्पना की जाती है जैसे (तर्रय) उस अजन्मा प्रमार्थ्मा का (उरः) वक्षः स्थल (इयम्) वहं पृथिवी (अभवत्) है। (चौः पृष्ठम्) चौः पीठ है। (अन्तरिक्षम् मध्यम्) अन्तरिक्ष मध्यभाग है। (दिशः पार्श्व) दिशाएं पार्श्व

१ं ६-१. प्रुष, प्छुष स्नेइनसेचनपूरणेषु (ऋयादिः) अथवा प्रुष यह वाहे (भ्वादिः)।।

भाग हैं। (समुद्री कुक्षी ) समुद्र दोनों, जलसमुद्र और आकाश से उसकी कोखें हैं।

मुत्यं चुर्तं च चक्षुंपी विश्वं सुत्यं श्रदा प्राणो विराट् शिरः। पुष वा अपरिक्षितः युक्षा यदुजः पञ्चीदनः ॥ २१ ॥

भार-( सत्यं ः भातं च चक्षपी ) सत्य, व्यक्त जगत् और चत, अब्यक्त ये दोनों उसकी चक्षुएं हैं। (विश्वं सत्यम् ) यह विश्व सत्य भर्थात् उसका प्रकट देउ है, ( अद्धा प्राणः ) अद्धा, सल्य का धारण-वस बाण है। ( विराट् दिरः ) विराट् शिरोभाग है। ( यत् ) और जो यह ( पञ्चीदनः ) पांच भोदनी वाला, पांच भूतों का पनि, पांची को प्रबायकाल में अपने भीतर मात के समान खा जाने वाला ग्रहान् ( अजः ) अजन्मा परमात्मा है ( एव एव ) वह ही ( अपिसिनः ) परिमाणरहित, अनन्त (यज्ञः) यज्ञ अर्थात् महान् आत्मा है । पूर्वः मन्त्र और इस अन्त्र से विराट् की स्थिति और यज्ञमय प्रजापित तीनों. का वर्णन समान पदीं से कर दिया गया है।

अपरिभित्रमेव यज्ञमाप्नीत्यपरिमितं लोकमवं कुन्दे। यो। जं पञ्चौद्नं दक्षिणां ज्योतिषं द्दाति ॥ २२ ।

मा॰-( यः ) जो पुरुष ( दक्षिणाड्योनिषम् ) दक्षिणा, शक्तिः रूग ज्योति से युक्त (पञ्चीतनम् ) प्रोक्त पम्चीदन (अजम्) आत्मा का अपने शिष्यों को या जिज्ञासुओं को उपदेश करता या उसे बहा को समर्पित कर देता है वह (अपरिणितं यद्यम् ) अपरिमित, अनन्त यज्ञमय परमातमा को ( आसोति ) प्राप्त होता है और ( अप-रिमितम् ) अपिरिमित, अनन्त ( जो कम् ) खोक को ( अव-रुन्धे ) बरा करता है या अपरिभित्त, प्रकादानय प्रवद्य को ही प्राक्ष होता है।

न्यस्यास्यीति मिन्छान्न मुज्जो निर्धयेत्। न्यवैमेनं समादायेदमिदं प्रविजयेत्॥ २३॥

भा०—प्रत्येक प्राणी में उसी चितन अज आत्मा को जान कर खुद्धिमान् पुरुष (अस्य) इस प्राणी के (अस्थीनि) हाड्डियों को (ज भिन्द्यात्) न तोंदे, (मज्ज्ञः) मज्जाश्रों को भी (न निः धयेत्) न पीसे, प्रत्युत (सर्वेम एनं समादाय) उस सबको लेकर (इदम् इदम्) प्रत्येक प्राणि में उस आत्मा को साक्षात् रूप में (प्रवेशयेत्) व्याप्त जाने वा उसको ब्याप्त देखे, उसकी करुपना करे।

ह्रदमिदमेवास्य कृपं भवति तेनैनं सं गमयति । इषुं मह ऊर्जमस्मै दुहे योर्ड्जं पञ्चौदनं दक्षिणाज्योतिषुं ददौति॥२४।।

भाश-(इदम् इदम्) 'यह, यह' प्रत्येक प्राणी (एव) ही
'(अस्य) इस आत्मा का (रूपम्) अभिव्यक्त प्रकट रूप (भवति)
है। विद्वान पुरुष (तेन) उस परम आत्मा से (एनम्) इस प्राणी
को (संगमयति) तुलना करके विचार करता है। (यः) जो पुरुष
(दक्षिणाज्योतिषम्, पञ्चोदनं अजं ददाति) क्रियाशक्ति रूप चेतना
से सम्पन्न गन्न प्राणमय, अज, चेतन आत्मा को उस परमात्मा के भेंट
समर्पित कर देता है वह परमात्मा उसको (इपम्) अन्न, (मह:)
तेन और (दर्जम्) बल (दुहे) भरपूर देता है।

पञ्चरुक्मा पञ्च नवानि वस्त्रा पञ्चासमै धेनवः कामृदुर्धा भवन्ति। खोर्ड्ज पञ्चोदनुं दात्तीणाज्यातिषुं दर्दाति ॥ २४ ॥

भार- ( यः अजं पञ्चीद्रशं दक्षिणाध्योतिषं ददाति ) को पुरुष उयोति: इवरूप पञ्चीदन अज को परमेश्वर के प्रति समर्थित कर देता है ( अस्मे ) उस पुरुष को ( पञ्च रुक्षा ) पांची कृचिकर, सुवर्ण रूप पांचों प्रकार के भोग्य पदार्थ, ( पञ्च नवानि वस्ना ) पांचों नये वस्न अर्थात् पांचों कोश और ( अस्मै ) उस के लिये ( पञ्च धेनवः ) पांचों ज्ञानेन्द्रिय रूप धेनुएं ( काम-दुधाः ) यंथेष्ट फल देने वाली कामधेनु के समान ( भवन्ति ) हो जाती हैं।

पञ्च ठुक्मा ज्योतिरस्मै भवन्ति वर्मे वासांसि तुन्वे भवन्ति । स्वर्गे लोकमेश्नुते योर्वुजं पञ्चौदनं दक्षिणाज्योतिष्टं दद्यति ॥२६॥

भा०—(यः द्विणाज्योतिषं पश्चीदनं अजं द्दाति) जो दृष्णा उपोतिष्, पञ्चीदन अज आत्मा का प्रदान करता है वह (स्वर्ग लोकं अश्चुते) स्वर्गलोक, परम मोक्षधाम का आनन्द प्राप्त करता है, (अस्म ) उसके (पञ्च कन्मा) पांचों शोचमान इन्द्रियां (ज्योति: ) प्रकाशमय हो जाते हैं और (पञ्च वासांसि ) पांचों आच्छादक कोश उस के (वर्म) कथच (भवन्ति) हो जाते हैं।

या पूर्वं पर्ति विस्वाधान्यं विन्दतेऽपैरम् । पञ्चौदनं च तावजं ददोतो न वि योपतः ॥ २७ ॥

भा॰—(या) जो स्ती (प्रं पित विश्वा) अनाहि काल से विद्यमान पित अर्थात् संसार के रक्षक को प्राप्त हो कर (अथ) बाद में (अन्यं) परमात्मा से भिन्न (अपरम्) दूसरे लीकिक पित को (विन्दते) प्राप्त करती है (च) तब भी यदि वे दोनों (पञ्जीदनम्) पांचों ओदन, पांचों मोग्य पदार्थ युक्त अपने (अजम्) अजनमा आत्मा को (ददातः) परमात्मा के प्रति सीपे रहते हैं तो वे (न वि योचतः) दोनों क्षभी परमात्मा से वियुक्त नहीं होते, अर्थात् वे संख्य गृहस्थी भी परमात्मा को प्राप्त हो जाते हैं।

खुष्टानलोको मचति पुनुभुवार्षरः पतिः। योर्डकं पंचौदनं दक्षिणाज्योतिषु ददाति ॥२≈॥

भा०—(यः) जो पुरुष भी (दक्षिणाज्योतिषं प्योदनम् अजं) दक्षिणाज्योतिष पंचीदन अज को (ददाति) गृहस्थी हो कर भी परमारमा के प्रति समर्पित कर देता है वह (अपरः पतिः) दूसरा अथांत् लोकिक पति भी (पुनर्भवा) पुनः विवाह करने हारी द्वितीय कोकिक पति को वरण करने वाली स्त्री के साथ परनीवत धमें से रहता हुआ (समानलोकः भवति) उसी दश्चनीय परमारमा को प्राप्त कर छेता है जिसे कि परमारमपरायणा इसकी धमेपत्नी प्राप्त करती है।

अनुषूर्ववत्सां धेनुमेनुड्वाहेमुप्बर्हणम्। वास्तो हिरेण्यं दुस्वा ते येम्ति दिवसुसमाम् ॥२६॥

भारु—(अनुधूर्व-वरसाम्) प्रति वर्ष क्रम से बछड़ा देने वाली (धनुम्) गाय, (अनड्वाहम्) वाकट खेंचने में समर्थ बैल, (उपबहु-णम्) एक बड़ा तिक्या (बासः) वख और (हिरण्यम्) सुवर्ण का (दत्वा) दान देकर (ते) वे लोग (उत्तमाम्) उत्कृष्ट (दिवम्) प्रकाशमय लोक को (यिन्त) प्राप्त होने हैं। धेनु आदि शब्द यहां सांकेतिक हैं जैसे धेनु वाणी। उसका वत्स मन है। क्रम से मनोयोग सहित उच्चारण को गई वाणी 'अनुपूर्ववरसा धेनु' है। प्राण=अनड्वान् या बैल है। उपवर्षण=अन है। वत्स च्यारि है। प्रिण्य=आत्मा है। जी प्रजाजन के भक्ते के लिए अपनी इन दाक्तियों का दान करते हैं, प्रजाजन से प्रतिफल न चाहता हुआ उनके उपकार में इन्हें लगा देता है वह मोक्ष को पाता है।

ञ्चात्मानं पितरं पुत्रं धौत्रं पितामुहम्। जायां जनित्रीं मातरें ये प्रियास्तानुपं द्वये ॥३०॥ (३१) भा०—( आत्मानम्) अपनी आत्मा को (पितरम्) पिता को (प्रम् ) प्रत को, (प्रम् ) प्रत को, (प्रम् ) प्रेन्न को, (प्रितामहम् ) प्रितामह को (जायाम्) जाया को और (जिनिन्नी मातरम्) उत्पन्न करने हारी मातर को और (ये प्रियाः) जो मेरे प्रिय, हुए बन्धु हैं (तान्) उन सबको में (उप हुये) अपने पास बुलाउँ और उनको उपदेश करने।

### पञ्चीदन भग का रहपान्तर

यो वै नैद्धि नामुर्तु वेद् । एप वै नैद्धि नामर्तुर्यदुतः पंचौद्नः। निरेवाप्रियस्य भ्रातृंब्यस्य श्रियं दहति भवत्यात्मन्।। योर्ड्डनं पंचौद्नं दक्षिणाज्योतिष् दद्धित ॥३१॥

भा०—(एव वे नैदाझो नाम ऋतुः) यह नैदाब अर्थात् नितरां दग्ध करने वाली ग्रीष्म ऋतु (अजः पंचीदनः) पंचीदन अज का ही एक रूप है। अजन्मा परमात्मा अज है, और वह प्रवायकाल में पांचों मूतों का भक्षण सा कर लेता है, इसलिए ये पांचों मूत परमात्मा के ओदन रूप हैं, अर्थात् भात रूप हैं। अतः परमात्मा पंचीदन अज है। (यो वे नैदाझं नाम ऋतुं वेद) इसलिए जो कोई नैदाध ऋतु को जानता है और इस ऋतु के उत्पादक परमात्मा को जान लेता है, और साथ ही (योजं पंचीदनं दक्षिणाज्योतिषं ददाति) जो कोई इस पंचीदन अज का दान करता है, अर्थात् इस ज्योतिमय और पांचों मूतों को समेटने वाले अजन्मा प्रभु का दान करता है, जैसे कि यजमान दिख्या का दान किया करता है वैसे ही आत्मक यज्ञ का जो यजमान इस प्रभु का उपदेश प्रजाननों को दान रूप में देता है, वहे (आत्मना भवति)) इस आत्मा के सहारे रहता है और ( किः एव अप्रियह्य भातु-अपस्य श्रियं दहति ) इसके अप्रिय श्रमुओं का तेज नह हो जाता है। का अन्य का का नि द्वा समय क्रियं दहति । इसके अप्रिय श्रमुओं का तेज नह हो जाता है। का अन्य का का भादि श्रम समय क्रियं का का नह हो जाता है।

अतिमक यज्ञ का करने वाला आत्मा की भोर पग बड़ाता है। प्रकृति में लीन पुरुष को काम कोध आदि पिय हैं परन्तु आत्मिनिरत पुरुष को ये काम कोध आदि अप्रिय अर्थात् शत्रुरूप लगने लगते हैं। अतः आत्मिनरत पुरुष इनकी श्री के नाश करने में यत्नवान् होता है।

यो वै कुर्वन्तं नामुर्तुं वेद । कुर्वतींकुर्वतीमेवाप्रियस्य भ्रात्व्यस्य श्रियमा देते । एव वै कुर्वन्नामुर्तुर्यदुजः ०। ०। ३२॥

भा०—( एष वै कुर्वन् नाम ऋतु: ) यह "कुर्वन्" धर्यात् फियाशील वर्षा के करने हारी वर्षा-ऋतु ( अजः पंचीदनः ) उपरोक्त पंचीदन
अजन्मा परमारमा का एक दूसरा रूप हैं। ( यो वै कुर्वन्तं नाम ऋतु
वेद ) इसलिये जो कोई इस वर्षा-ऋतु के स्वरूप को जानता है और इस
वर्षा-ऋतु के नियामक परमारमा को जानता हैं (योऽजं पंचीदनं दिएणाक्योतिषं ददाति ) और साथ ही जो कोई इस ज्योतिर्मय पंचीदन अज
का उपदेश, दिल्णा की नाई देता है वह ( आत्मना भवति ) इस
आत्मा के सहारे रहता है, और वह ( कुर्वतीं आदत्ते ) अप्रिय शत्रु की
कियाशीलता की सम्पत्ति को हर लेता है, अर्थात् उसके काम फ्रोध
आदि अप्रिय शत्रु उसके जीवन में अपनी फियाशीलता को छोड़
देते हैं।

यो वै संयन्तं नामुर्तुं वेदे।संयुतींसंयतींमेवाधियस्य भ्रातृब्यस्य श्रियमा देते। एष वै संयन्नामु०।०।०॥३३॥

भा०—(यः वै संयन्तं नाम ऋतुं वेद) जो पुरुष 'संयत्' नामक ऋतु अर्थात् उसे संयम के जिये उपयोगी शरद् ऋतु को जानता है, (अप्रियस्य आतृष्यस्य) वह अपने अप्रिय शत्रु अर्थात् काम क्रोध आदि की (संयतीं संयतीं स्यतीं स्प्यतीं प्रव) बांधने वाली, बन्धन में डाळने वाली

( शियम् भा दत्ते ' लक्सी भर्यात् शक्ति को हर लेता है। ( एप वै संयत् नाम ऋतुः यद् अतः पक्ष्वीदनः) क्योंकि जो पञ्चीदन अज अर्थात् भारमा परमारमा है वही यह 'संयत् नाम ऋतु है' अर्थात् वही इस ऋतु की संयमन करने वाली शक्ति है वही इस ऋतु का नियामक है। इसिलिये शरद् ऋतु द्वारा उस नियामक परमारमा की साधना करने वाला पुरुष भ्रपने शशु की संयमन शक्ति पर वशा कर लेता है। ( निरेवाशियस्य ) इत्यादि पूर्ववत्।

यो वै पिन्वन्तं नामुर्तुं वेदं । पिन्वतीं पिन्वतीमेवापियस्य स्नातृं व्यस्य श्रियमा देते । एष वै पिन्वन्नामः । ० । ० ॥ २७ ॥

भा०—(यः वै पिन्दन्तं नाम ऋतं वेद ) जो 'पिन्दन्त' नाम के ऋतु अर्थात् बढ़ाने वाली ऋतु हेमन्त-को ज्यनता है वह (अप्रियस्प अ्रातृक्ष्म्य) अपने अप्रिय शत्रु अर्थात् काम कोष आदि की (पिन्दर्ती श्रियम् एव ) बढ़ी हुई शक्ति को तृस करने वाली शक्ति को (आदत्ते) हर लेता है। (एप वै पिन्दत् नाम ऋतुः यद् अतः पंचीदनः ) वर्षोकि जो पूर्व पंचीदन नामक अज परमात्मा बतलाया गया है वह ही यह 'पिन्दत्' नामक ऋतु है। यह सबको बढ़ाने वाली, प्राणित करने वाली, तृस करने वाली 'ऋतु' अर्थात् शक्ति है। (निः एव अप्रियस्प ०) हत्यादि पूर्ववत् )

यो वा उद्यन्तं नामुर्तु वेदं। उद्यतीमुंचतीमेवापियस्य भ्रातृत्यस्य श्रियमा देत्ते। एव वा उद्यन्नामुक। का वस्य।

भाग — (यः वै) जो पुरुष (उद्यन्तं नाम ऋतं वेद) 'उद्यत्' नामक ऋतु अर्थात् शिशिर ऋतु को जानता है अर्थात् उस ऋतु को जानता है जब कि सूर्य उत्तरायण की ओर प्रयाण करने लगता है, चह ( अप्रियस्य आतृब्यस्य ) अपने आप्रिय राष्ट्र अर्थात् काम क्रोध आदि की (उद्यतीम् उद्यतीम् श्रियम् एव आदत्ते) निरंतर उठती हुई प्रत्येक काक्ति को हर लेता है। (एप वा उद्यत् नाम ऋतुः यत् पंचीदनः अजः) क्योंकि यह जो पञ्चीदन नामक श्रज परमारमा है वह ही यह 'उद्यत्' नाम ऋतु है अर्थात् वही शिशिर ऋतु की नियामक शक्ति होने के कारण, शिशिर-ऋतु रूप है। ( निरेवास्य ॰ इत्यादि ) पूर्ववत्।

यो वा अभिभुष् नामृतुं वेदं । अभिभवन्तीमभिमवन्तीमेवा-प्रियस्य भ्रानृद्यस्य श्रियमा देते । एष वा अभिभूनीमृतुंदेदुजः पञ्जीद्रनः । निर्वापियस्य भ्रानृद्यस्य श्रियं दहति भवत्यात्मनां। खोड्नं पञ्जीद्वं दक्षिणाच्योतिष् दद्गित ॥ ३६ ॥

आएल (यः वै अभिभुवं नाम ऋतुं वेद ) जो पुरुष 'अभिभू' नामक ऋतु अर्थात् जांदे को प्रास्त कर देने वाली वसन्त ऋतु को जान छता है वह (अप्रियस्य आतृत्यस्य अभिभवन्तीम् अभिभवन्तीम् एक शियम् आदते ) अपने अप्रिय शतु अर्थात् काम क्रोध आदि को स्रास्त करनेवाली प्रत्येक शक्ति को हर लेता है। (यत् अजः पचौदनः एपः वा अभिभूः नाम ऋतुः ) क्योंकि जो पन्चीदन अजन्मा प्रमासमा है वह अभिभूं, नामक ऋतु है, अर्थात् प्रास्त करनेवाली प्रस्म शक्ति है, ( अप्रियस्य आतृत्यस्य आयं निर्देहति, आत्मना भवति । यः अर्ज पऔदनं दिल्ला उपोतिसं ददाति ) इस्र लिये जो पुरुष उस उथोतिसंय तथा पंचभूतों के संदार करने वाले वह अपने अप्रिय शञ्च की शक्ति को सर्वथा मस्म कर देवा है, ( आत्मना भवति ) और वह अपने सामुश्ये से युक्त पूर्व प्रमाहमा में छीन रहता है।

अर्ज च पर्चत पर्श्व चौदनान्। सर्वा दिशः समनसः सुधीचीः सान्तेर्देशाः प्रति गृह्वन्तु तु पतम्॥ ३७॥

भा०—हे विद्वान पुरुषो ! (अर्ज च) इसिलिय आप लोग उस अज-मा, नित्य आत्मा अर्थात परमात्मा को (पचत) परिपक करो, और (पण्च) पांचों (ओदनान्) भूतों वा प्राणों को भी, जो कि हमारे देह का निर्माण करते हैं —तपस्या द्वारा परिपन्न करो । हे पुरुष ! (ते) तेरे ( एतम् ) इस परिपन्न भाव को ( सर्वाः दिशः ) सब दिशाओं के वासी, ( सा-न्तर्देशाः ) उपदिशाओं के वासी, ( सधीचीः ) एक साथ सहमत होकर ( सं-मनसः ) एक सम्मान चित्त होकर ( प्रति गृह्धन्तु ) स्वीकार करें । अर्थात् समझ प्रजा इस के भावों के सहश अपने भावों को बनावे।

तास्ते रक्षन्तु तव तुभ्यमेतं ताभ्य आज्यै ह्विरिदं जुहोमि ॥३=(१४

भा०—हे पुरुष (ताः) वे सब प्रजाएँ (ते एतं रक्षन्तु) तेरे इस भाव की रक्षा करें। (तव) तेरी आज्ञा पालन करें। (तुभ्यम्) तेरे लिये हितकारी हों। में ब्रह्मज्ञानी होकर (ताभ्यः) उन समस्त अजाओं के लिये, (इदं आज्यम्) इस घी (इविः) तथा सामग्री के तुल्य इस ब्रह्मज्ञान की आहुति (जुहोमि) प्रदान करता हूं।

### 布命

# [६(१)] भ्रतिथि-यज्ञ भीर-देवयज्ञ की तुलना!

'सो विद्यात' इति षट्पर्याः । एकं सक्तम् । ब्रह्मा ऋषिः । स्वितिधिस्त विद्या देवता । तत्र प्रथमे पर्याये १ नागी नाम त्रिपाट् गायत्री, २ त्रिपदा आधीं गायत्री, ३.७ साम्न्यौ त्रिष्टुभौ, ४ मासुरीगायत्री, ६ त्रिपदा साम्नां नगतौ, स्याजुत्री त्रिष्टुप्, १० साम्नां सुरिग् बृह्वी, ११,१४-१६ साम्न्योऽतुष्टुभः, १२ विराड् गायत्री, १३ साम्नी निचृत् पंक्तिः, १७ त्रिपदा विराड् भुरिक् गायत्री । सप्तदर्श्च सक्तम् ॥

यो विद्याद् ब्रह्म प्रत्यकुं पर्र्हिषु यस्यं संभारा ऋको यस्यानु स्यं म् । १ सामानि यस्य लोमानि यजुईदेयमुच्यते परिस्तर्रणमिद्धविः॥२॥

भा०—साक्षात् ब्रह्म यज्ञस्वरूप है। (सम्भाराः) यज्ञोपयोगी पदार्थों का समुदाय (यस्य) जिस के (पर्छाप) पोरु २ हैं। (ऋचः) ज्ञानमय वेदमन्त्र (यस्य अनुक्यम्) जिसके पीठ के मोहरे हैं। (साम्मानि) सामगायन (यस्य जोमानि) जिस के जोम हैं और (यज्ञः हृदयम् उच्यते) यजुर्वेद के प्रतिपादित कर्म जिसके हृदय हैं (हविः इत्) हवि अर्थात् अक्ष जिस का परिस्तरण=बिङ्गीना है (यः) जो पुरुष (प्रत्यक्षम्) साक्षात् (ब्रह्म) उस ब्रह्म को (विद्यात्) जान केता है बह विद्वान् पूजा करने के योग्य है।

# भतिथि यज्ञ की देवयज्ञ से तुलना

यद् वा अतिथिपातिरातिथान् प्रतिपश्यति देवयर्जनं प्रेचीते ॥३॥

भा॰—(यद्वा) और जब (अतिथिपतिः) अतिथिमों का पालक, गृहपति (अतिथीन्) अतिथिमों की (प्रतिपद्यति) प्रतिक्षा करता है तब वह (देवयजन प्रेक्षते) एक प्रकार से देवयज्ञ करने का ही संकल्प करता है।

यदं भिवदंति दीक्षामुपैति यदंदकं याचत्यपः प्र णेयति ॥ ४॥

भा०—वह गृहपति ( यद् अभिवदति ) जब अतिश्रियों की अभिवादन, नमस्कार करता है, मानो तब वह अतिथि यञ्च में (दीक्षाम् उपेति ) दीक्षा प्राप्त करता है। और ( यत् ) जब ( उदकं याचिति ) जळ के पात्र को लाकर अतिथि को अर्ध-पाद्य-आचमनीय

आदि प्रदान करता है तब मानो वह देवयज्ञ में (अपः पणयित ) जलों का प्रोक्षण करता है।

या एव युद्ध आर्पः प्रणीयन्ते ता एव ताः ॥४॥

भा०—( याः एव यज्ञे क्षापः ) जो जल यज्ञ में ( प्रणीयन्ते ) प्रोक्षण कार्य में प्रयुक्त होते हैं (ता एव ताः) वे ही वे जल हैं जो अतिथि यज्ञ में अर्थ पाय, आचमनीय आदि के लिये प्रयुक्त होते हैं। यत् तर्पणमाहरनित य एवाग्नी प्रोमीयः पृशुर्वध्यते स एव सः॥६॥

भा०—( यत् ) जो ( तर्पणम् आ हरित ) अतिथि को तृप्त करने के लिये मधुपकं और उत्तम भोजन पदार्थ लाया जाता है मानो वह (यः एव ) यज्ञ में वही पदार्थ है जो कि (अभीषोमीयः पद्यः) अभीषोमीय पद्य ( बध्यते ) यूप में बांधा जाता है (स एव सः ) वह अज ही उसके स्थान में है।

यद्विस्थान् कुल्पयन्ति सदोहविधानान्येव तत् कंल्पयन्ति॥७॥

भा०—और (यत्) जो अतिथि के लिए ( आवसथान् ) निवास के निमित्त उचित गृह आदि को ( कल्पयन्ति ) बनाते हैं उसको आदर से नियत घरों में रखते हैं (तत् ) वह एक प्रकार से यज्ञ में (सदो-हविर्धानानि कल्पयन्ति ) सदस्=प्राचीनवंश गृह और हविर्धान नामक शकट और पात्र की रचना करते हैं।

यद्वेपस्तृणन्ति बहिँद्रेव तत् ॥ = ॥ यद्वेपरिशयनमाहर्रन्ति स्वर्गमेव तेने छोकमर्व रुन्द्वे ॥ ॥

भा॰—( यत् उपस्तृणन्ति ) जो अतिथि के लिए चारपाई या दाट विछाया जाता है (तत् ) वह मानो यज्ञ में (बहिं: एवः ) बहिं या कुशामों के विछाने के समान ही है । और (यत् ) जो (उपरि-

श्यनं आहरन्ति ) अतिथि के लिए चारपाई या टाट के ऊपर गद्दा (आहरन्ति ) लाकर (विछाते हैं (तेन ) उस कार्य से मानो (स्व-गैम् लोकम् एव अब रुन्धे ) वे यज्ञ में स्वर्ग≃सुखप्रद इष्ट लोक को द्वी प्राप्त करते हैं।

> यत् केशिपूपवर्द्वणमाहरैन्ति परिधये एव ते ॥१०॥ यदाञ्जनाभ्यञ्जनमाहर्न्त्याज्येमेव तत् ॥ ११॥

भा०—(यत्) जो (किशिपु-उपवहणम् आहरिन्त) अतिथि के लिए चादरें और सिरहाना लाकर बिछाते हैं (ते परिधयः एव) वे यह में 'परिषि' के समान हैं। और (यत्) जो (अञ्जनाम्यञ्जनम् आहरिन्तं) आंखों के लिए अंजन भीर हारीर के लिये तेल डबटना आदि लाते हैं (तत्) वह यह में (आज्यम् एव) धृत के ही समान आवश्यक परार्थ है।

यत् पुरा परिवेषात् खादमाहरान्ति पुरोदाशाविव तौ ॥१२॥ यदेशनुकृतं ह्रयन्ति ह्विष्कृतसेनेव तद्धवयन्ति ॥१३॥

भा०—(यत्) जो गृहस्थ के लोग (परिचेषात्) भोजन परीसने के (पुरा) पूर्व ही अतिथि के लिये (खादम्) खाने योग्य
भोजन (आहरन्ति) लाते हैं वह यज्ञ में (पुरोडाशों एव तौ) दोनों
पुरोडाशों के समान ही हैं। श्रीर (यद् अशनकृतम्) जो अतिथि
के लिये विशेष भोजन बनाने में चतुर पुरुष को (ह्नयन्ति) विशेष
रूप से बुलाते हैं (तत्) वह एक प्रकार से यज्ञ में (हविष्कृतम्
एव) हवि कथात् यज्ञ में चरु को तथ्यार करने हारे पुरुष को ही
(ह्नयन्ति) बुलाते हैं।

ये ब्रह्मिया यर्वा निरुष्यन्त्रेशर्व एव ते ॥ १४ ॥ यान्युंत्रुखलमुसलानि ग्रावांण एव ते ॥ १५ ॥ भा०—(ये) जो अतिथि यज्ञ के अवसर पर (बीहयः यवाः) धान भीर जी (निरुप्यन्ते) प्राप्त किये जाते हैं (अंशव एव ते) वे यज्ञ में सोमळता के खण्डों के समान हैं। श्रीर (यानि) जो अतिथि के भोजनादि तथार करने के लिये (उल्लब्ध-मुसळानि) ओखळी श्रीर भूसळ धान कूटने के जिये काम में लाये जाते हैं (प्रावाणः एव ते) वे यज्ञ में सोम कूटने के उपयोगी पत्थरों के समान हैं।

शूपे प्रविश्वं तुषां ऋजीपाभिषवं णुरिष्ः ॥ १६ ॥ स्त्रम् दिनेत्त्रीणमायवनं द्रोणकळ्शाः कुम्भ्यी वायुव्यान्ति पात्रीणीयमेव कृष्णाजिनम् ॥ १७ ॥ (१४)

भा०—(शूर्ष पवित्रम्) अतिथि के निमित्त अस साफ करनेके लिखे की छाज काम में जाया जाता है वह यद्य में 'पवित्र' अर्थात् सोम छानने के लिय 'दशापवित्र' नामक वहा खण्ड के समान जानना चाहिये। (तुषाः ऋजीपाः) छाज से फटकते हुए जो अस के तुष अवाग हो जाते हैं वह यद्य में सोम को छानने के बाद प्राप्त फोक के समान है। (अभिषवणीः आपः) अतिथि के भोजन बनाने के सिबे जो जक प्रयुक्त होते हैं वह यद्य में सोम रस में मिलाने योग्य 'वसतीवरी' नामक जलघाराओं के समान हैं। (सुक् दिवेः) अतिथि का भोजन बनाने के लिये जो कदछी प्रयुक्त होती है वह यद्य में 'सुक्' या खतच-मस् के समान हैं। (आयवनम् नेक्षणम्) भोजन तैयार करते समय जो दाल आदि चळाने का कार्य किया जाता है वह यद्य में सोम-रस को वार र मिलाने के समान है। (कुम्भ्यः द्रोणकलशाः) आना पकाने के लिये जो डेगची आदि पात्र हैं वे यद्य में सोम रस रखने के लिये द्रोणकलशों के समान हैं। (पात्राणि वायव्यानि) अतिथि को खिळाने के लिये जो थाली, कटोरी आदि पात्र हैं वे यद्य में सोम रस रखने के लिये द्रोणकलशों के समान हैं। (पात्राणि वायव्यानि) अतिथि को खिळाने के लिये जो थाली, कटोरी आदि पात्र हैं वे यद्य में सोमपान

करने के निमित्त 'वायव्य' पात्रों के समान हैं । और अतिथि के लिये (इयम् एव कृष्णाजिनम् ) जो बैठने उठने के लिये वह भूमि है वह यज्ञ में कृष्ण मृगञ्जाला के समान है।



### [ २ ] अतिथि-यज्ञ की देव-यज्ञ से तुलना ।

मह्मा ऋषिः । अतिथिर्विद्या ना देवता । विराद् पुरस्ताद् बृहसी । २, १२ साम्नी त्रिष्टभौ । ३ सासुरी अनुष्टुप्। ४ साम्नी उष्णिक् । साम्नी बृहती। २१ साम्नी बृहती भुरिक्। ६ मार्ची अनुब्हुप्। ७ त्रिपात् स्वरा**ड्** अनुब्हुप्। ६ साम्नी अनुष्टुप्। १० आर्ची क्रिष्टुप्। १३ आर्ची पंक्तिः । त्रयोदशर्च द्वितीयं पर्यायसक्तम् ।

युजुमानुब्राह्मणं वा एतद्तिथिपतिः कुरुते यदाहायाणा प्रेचीत इदं भूयाश्ह्दाशमिति ॥ १ ॥

भा०—( यद् ) जिस समय ( अतिथिपतिः ) अतिथि का पालक गृहमेधी पुरुष ( आहार्याणि ) अतिथि को दान देने योग्य भीर भौज-नार्थ उपस्थित करने योग्य पदार्थी पर ( प्रेक्षते ) दृष्टिपात करता है और अतिथिको अधिक भाग देने के लिय निरीचण करता है कि (इदम् भूयः) यह भाग अधिक हो और (इदम्) यह भी (इति) तो (एतत्) इस प्रकार से वह गृहमेधी ( यजमानबाह्मणं कुरुते ) अतिथि के प्रति मानों उसी कर्म को करता है जिस कर्म को कि यज्ञों में यजमान ब्राह्मण ऋत्विक के प्रति करता है।

यदाहु भूय उद्धरेति प्राणमेव तेन वर्षीयांसं कुरुते ॥२॥ उपं हरति ह्वींच्या सादयति ॥३॥

भा०- और (यद्) जब गृहमेधी (आह) कहता है, प्रार्थना

करता है कि भगवन् (भूयः उद्हर) इस भाहार योग्य पदार्थ में से आप और अधिक छे छीजिये तो (तेन) उस कथन के करते हुए वह (प्राणम् एव) प्राण या जीवन शक्ति के देने वाछे अन्न को (वर्षीयां सम्) और अधिक उपस्थित करता है और जब वह (उपहरित ) अन्न आदि पदार्थ उसके समीप छाता है तो वह मानो यज्ञ की अन्नस्य हिवें उसके समीप (आसादयित ) उपस्थित करता है। तिष्मास्त्रानामातिथिरातमन् जुहोति ॥४॥
कुचा हस्तेन प्राणे यूपे छुक्कारेण वषर्कारेण ॥४॥
पूते वै प्रिपाश्चाप्तियाश्चार्विजं: स्व्रग छोकं गमयन्ति यदितिथयः॥६

भा०—(तेषाम् आसकानाम्) अञ्च आदि पदार्थें। के उपस्थित हो जाने पर (अतिथिः) अतिथि उस भोजन की (आतमन् जुहोति) अपने मुख में आहुति देता है, उसे खालेता है। उस समय वह (हस्तेन खुचा) हाथ रूपी चमस से (प्राणे यूपे) प्राणरूप यूप स्तम्भ के समक्ष, (खुक्कारेण वषट्कारेण) खाते समय 'स्रक' र इस प्रकार के शब्द रूपी 'स्वाहा' शब्द के साथ अपनी जाठर अग्नि में अज्ञ रूप हिव की आहुति करता है। (यत् अतिथयः) ये जो अतिथि हैं चाहे (प्रियाः च) प्रिय मित्र हों और चाहे (अप्रियाः च) अप्रिय, अर्थात् प्रिय च भी हों तो भी वे (ऋत्विजः) उन यज्ञकर्ता ऋत्विजों के समान हैं जो यजमान को (स्वर्ग जोकं गमयन्ति) स्वर्ग प्राप्त कराते हैं।

स य एवं विद्वान् न द्विषत्रेशीयात्र द्विष्तोत्रेमशीयात्र मीमांसितस्य न मीमांसमानस्य ॥ ७ ॥

भा०—( यः एवं विद्वान् ) जो इस प्रकार का तत्व जान छेता है (सः ) वह (द्विषन् ) दांतों के प्रति द्वेष करता हुआं (न अइनीयात् )

दाता का अन्न न खाय और (द्विषतः) द्वेष करने वाले दाता का भी (अन्नम् न अइनीयात्) अन्न न खाये। (न मीमांसितस्य) शक्का के पात्र या सन्देहपात्र पुरुष का भी श्रन्त न खाये श्रीर (न मीमांसवा-नस्य) जो स्वयं शंका कर रहा हो उसका अन्न भी न खाये। अर्थात् जिसके मित्रभाव में सन्देह हो या जो उसपर सन्देह करता हो दोनों एक दूसरे का अन्न न खायें।

> सर्वो वा एवो जुग्धपाष्मा यस्यात्रंमुश्नन्ति ॥ ८॥ सर्वो वा एवोर्जग्धपाष्मा यस्याञ्च नाश्चन्ति ॥६॥

भा०—(एषः सर्वः वै) वे सब लोग (जाधपाप्मा) अपना पाप नष्ट कर छेते हैं (यस्य) जिसके (अन्नम्) अन्न को अतिथि लोग (अइनन्ति) खा छेते हैं। और (एषः वै सर्वः अजग्धपाप्मा) उन सब के पाप नष्ट नहीं होते (यस्य अन्नं न अश्नन्ति) जिनका अन्न अतिथि लोग स्वीकार नहीं करते।

सुवेदा वा एष युक्तग्रावार्द्रपवित्रो वितंताध्वर आहेतयज्ञकतुर्य उपुरुति ॥ १०॥

म्राजापत्यो वा एतस्यं युक्को वित्तेतो य उपहरित ॥ ११ ॥ मुजापतेर्वा एष विक्रमानेनु विक्रमते य उपहरित ॥ १२ ॥

भा॰—(यः उपहरति) जो अतिथियों की सेवा करता रहता है जोर उनका सरकार करता रहता है (एषः वै) उसके (युक्र-प्रावा) सोम रस निकाजने वाले पत्थर (सर्वदा) सदा जुटे रहते हैं, (आई-पवित्रः) और उसके घर सोम रस नित्य 'दशा एवित्र' नामक वस्त्र पर छनता रहता है, (वितता अध्वरः) उसका यह अतिथि यज्ञ नित्य चला करता है और (आहत-यज्ञकतुः) वह सदा यज्ञ कर्म के फळ को प्राप्त करता रहता है॥ १०॥

(यः उपहरति) जो अतिथियों का अर्घ्य, पाद्य, अब आदि से सदा सरकार करता रहता है। एतस्य ) उस का सदा ( प्राजापत्यः यज्ञः विततः ) प्राजापत्य यज्ञ जारी रहता है अर्थात् प्रजापति जिम प्रकार सब को सदा अब देकर अपने प्राजापत्य यज्ञ को कर रहा है इसी प्रकार अतिथि की भी अन देकर गृहस्थ जीवनमें सदा प्राजापत्य यज्ञ रचाए रखता है ॥ ११ ॥

( यः उपहरति ) जो अतिथि को अर्घ, अन्न आदि भेंट करता है ( एपः ) वह ( प्रजापतेः विक्रमान् श्रनु ) प्रजापति के महान् कार्यो का (विक्रमते ) अनुकरण करता है । १२ ॥ योतिथीनां स आहवनीयो यो वेश्मीन स गाईपत्यो यस्मिन पर्चान्ति स दक्षिणाञ्चः १३॥ (१६)

भा • — (यः अतिथीनाम् ) जो अतिथियों की शरीराधि हैं (सः) वह (आहवनीयः) आहवनीय अग्नि के समान है। (यः) और जो गृहस्थ स्वयं (वेइमनि) घर में विद्यमान है (सः गार्हप-त्यः ) वह गाईपत्य अग्नि के समान है । भौर (यस्मिन्) जिस अग्नि में गृहमेधी लोग (पचन्ति) अतिथि के लिय अस आदि पकाते हैं (सः) वह (दिज्ञािक्षः) दिज्ञािक्ष के तुल्य है।

४ अर्थ मन्त्र में 'अतिथिरात्मन् जुडोति' इस मन्त्रज्ञिंग से अतिथि का शरीर स्वयं आहवनीयाधि के तुल्य है।

## [ ३ ] अतिथि यज्ञ न करने से हानियें।

- Total

नदा। ऋषिः । अतिथिनियावा देवता, १-६,३ त्रिपदाः पिपीलकमध्या गायभ्यः ७. साम्नी बुइती,-पिपीकामध्या उब्लिक् । नवर्च पर्यायस्त्रस् ॥

इप्टं च वा एष पूर्त चं गृहाणामश्नाति यः पूर्वोतिथेर्शनाति॥१॥

भा०—(यः) जो पुरुष (अतिथेः पूर्वः अइनाति) अतिथि के पहले भोजन कर लेता है (एपः) वह (गृहाणां) अपने गृह के संम्बन्धियों के और (इष्टंच वा) अपने यज्ञों और (पूर्वंच) प्रजा के हितकारी कृप, तड़ाग आदि अन्य कार्यों को भी (अक्षाति) स्वयं खा जाता है अर्थात् विनाश कर देता है।

पर्यंश्च वा एष रसै च॰ ॥२॥ ऊर्जी च वा एष स्फार्ति चं०॥३॥ प्रजी च वा एष पुश्कां थ ॥४॥ कीर्ति च वा एष यश्कां ॥ ४॥ श्रियं <mark>च वा एष सं</mark>विदं च गृहाणांमइनाति यः पूर्वोतिथेरुश्चाति ॥६॥

मा०—( यः अतिथेः पूर्व: अक्षाति ) जो पुरुष अतिथि के भोजन करने से पहले स्वयं खा लेता है ( एषः ) वह ( गृहाणाम् ) घर के ( पयः च रसं च० ) दुग्ध आदि पदार्थ और रसवान् स्वादु पदार्थें। को जष्ट कर देता है ॥ २ ॥ ( एषः वा ऊर्जा च स्फातिं च गृहाणाम् ० वह घर की श्रज्ञ सम्पत्ति और समृद्धि को भी नष्ट कर देता है ॥ ३ ॥ ( प्रजां च वा एषः पश्चन् च० ) वह घर की श्रज्ञाओं श्रीर पश्चओं को भी जष्ट कर देता है ॥ ३ ॥ ( क्ष्मितिंम् च एषः यशः च० ) घर की कीर्ति और यश तक को नष्ट कर देता है ॥ ५॥ ( क्षितिंम् च एषः यशः च० ) घर की कीर्ति और यश तक को नष्ट कर देता है ॥ ५॥ ( श्रियं च वा एषः संविदं च० ) वह घर की लक्ष्मी श्रीर सौहार्द भाव को भी नष्ट कर देता है श्रातिथ के सदुपदेशों के न होने से इन सब पदार्थां की उन्नति नहीं होने पाती ॥ ६ ॥

ग्रपः]वा अतिथियंच्छ्रोत्रियस्मात् पूर्वो नाश्नीयात्॥ =॥

भा॰—(एपः वै अतिथिः) यह अतिथि निश्चय से (यत् श्रो॰ डिवियः) श्रोत्रिय व्यर्थात् वेद के विद्वान् ब्राह्मण के समान पूजनीय है (तस्मात्) इसिंबए (पूर्वः) अतिथि से पहले (न अइनीयात्) कभी भोजन न करे।

अशितावृत्यतिथावइनीयाद् युक्कस्य सात्मत्वार्य युक्कस्याविच्छे-दाय तद् वृतम् ॥ = ॥

भा०—( यज्ञस्य सात्मत्वाय ) यज्ञ के सम्पूर्ण सफल करने भौर ( यज्ञस्य श्रविच्छेदाय ) यज्ञ को विच्छेद, विनाश न होने देने के लिए ( अतिथी श्रशितावति ) श्रतिथि के भोजन कर खुकने पर ( श्रश्नीयात् ) गृहस्थ स्वयं भोजन करे। ( तत् व्रतम् ) यही व्रत कर छे, यही धर्मान्यरण है।

प्रतद् वा ड स्वादीयो यदिधिगुवं चीरं वा मांसं वा तदेव नाशी यात्॥६॥(१७)

भा०—( एतत् वा उ ) वही पदार्थ ( स्वादीयः ) बहुत स्वादिष्ट होता है ( यत् अधिगवम् ) जो कि पृथिवी में प्राप्त होता है। (श्लीरं वा ) अर्थात् दूध या ( मांसं वा ) अन्य मनोमोहक दूध से उत्पन्न ची, मलाई, रबड़ी, खोवा, खीर श्रन्त आदि पदार्थ या फलों का गूदा (तत् एव ) उसी पदार्थ को गृहस्थ ( न अइनीयात् ) अतिथि से पूर्व न खावे प्रत्युत अतिथि को खिला के पश्चात् खावे।

#### --- (B) (B) ---

### ( ४ ) चातिथियज्ञ का महान् फल ।

भाषिर्वेवता च पूर्वोक्ते । १.३,५,७ प्राजापत्या अनुब्हुमः, १४ तिक्, १,४,६, द्वाविद्या गायक्यः, १० चतुब्पाद् प्रस्तारपंक्तः । दश्चे पर्यायसक्तम् ॥ स य एवं चिद्वान् श्वीरमुणुक्तिच्योणुहरति ॥ १ ॥ याचेदान्निक्योणुक्तरति ॥ १ ॥ याचेदानिक्योणुक्तरति ॥ १ ॥

भा०—(यः एवं विद्वान्) जो इस प्रकार अतिथि सत्कार के वत को जानता हुआ ( चीरस उपिसच्य ) दूध को पात्र में ढालकर (उप-हरति ) अतिथि को तृझ करने के लिए खाता है तो (यावत्) जितना (सुममृद्धेन) उत्तम रीति से सम्पादित (अग्नि-ष्टोमेन) अग्निष्टोम यज्ञ से (इप्ट्वा) यज्ञ करके (अव रुन्धे) फल प्राप्त करता है (तावत्) जतना (अनेन) इस अतिथि यज्ञ से (अव रुन्धे) प्राप्त कर लेता है।

> स य पुर्व बिद्धान्त्स्रुपिंच्पासिच्योपहर्रति ॥ ३॥ यार्वदतिराचेणेष्ट्वा० ॥ ४॥

भा०—( यः एवं विद्वान् ) जो इस प्रकार के अतिथि सरकार के पदार्थों को पात्र में रख अतिथि के लिये लाता है ( यावत् अतिरात्रेण इंप्ट्वा॰ ) तो उत्तम रीति से सम्पादित, अतिरात्र' नामक यज्ञ को करके जितना फल प्राप्त करते हैं उतना फल वह गृहस्थ इस अतिथि यज्ञ से प्राप्त कर लेता है।

स य एवं विद्वान् मधूपिसिच्यीपहरीत ॥ ४ ॥ यार्वत् सञ्जलेखेनेष्ट्वा० ॥ ६ ॥

भार-( यः एवं विद्वान् मधु उपसिच्य उपहरति ) जो इस प्रकार अतिथि यज्ञ को जानकर मधु आदि मधुर पदार्थ पात्र में रखकर अतिथि को तृप्त करता है ( यावत् सन्नसद्येन इष्ट्वा॰ ) जितना फल उत्तम रीति से सम्पादित 'सन्नमद्य' नाम के यज्ञ को करके प्राप्त करते हैं उतना फल वह अतिथियज्ञ से प्राप्त कर लेता है।

स य एवं विद्वान् मांसर्भुपुसिच्यीपुहरति ॥ ७ ॥ सार्वद् द्वाद्गाहेनेष्ट्वा सुर्वस्टेनावष्टन्द्रे तार्वद्नेनार्व सन्दे॥८॥ भा०—(यः एवं विद्वान् मांसम् उपिसच्य उपहरित, यावद् सुसमृद्धेन द्वादशाहेन इध्य्वा अवरुन्धे सः तावद् एनेन अवरुन्धे) जो इस प्रकार अतिथि यज्ञ के महत्व को जानता हुआ पुरुष भौर मनको रुचि देने वाले घी, मलाई फल आदि पदार्थों को अतिथि के भेंट करता है तो जितना फल उत्तम रीति से सम्पादित द्वादशाह यज्ञ से प्राप्त करते हैं उतना फल वह इस श्रतिथियज्ञ से प्राप्त करता है।

स य एवं विद्वानुंद्वसमुंपुसिन्योपहरेति ॥ ६॥ प्रजानी प्रजननाय गन्छति प्रतिष्ठां प्रियः प्रजानी भवति य एवं विद्वानुंद्वसमुंपुसिन्धोपहरेति ॥ १०॥ ( १८ )

मा०—(य: एवं विद्वान् उदकम् उपसिच्य उपहरित ) जो इस प्रकार भतिथि यद्य के महत्व को जानता हुआ पुरुष भतिथि के निमित्त केवल जल को भी ले आता है वह (प्रजानां) प्रजाओं के (प्रजन-नाय) उत्तम रीति से उत्पादन करने में समर्थ होता है अर्थात् गृहस्थ के अधिकार के योग्य होता है (प्रतिष्ठां गच्छति) प्रतिष्ठा को प्राप्त होता है और (प्रजानां प्रियः भवति) अपनी प्रजाओं का प्यारा होता है। (यः एवं विद्वान् उदकम् उपसिच्य उपहरित) जो इस प्रकार जानता हुआ जल भी भतिथि को प्रदान करता है वह भी इस फल को प्राप्त करता है, फिर औरों का तो कहना ही क्या ?

### a seles

## (५) प्रतिथि यग की सामगान से तुलना।

भाषि देवता मूर्वोक्ते । १ सामनी उद्याक्त २ पुर उद्याक्त ३ सामनी मुरिग् इंद्रती, ४,६, ९ सामन्यनुष्डभः, ४ जिपदा निचृद विषमागायत्री, ७ जिपदा विराद् विषमा गायत्री, इ त्रिपाद विराद् अनुष्टुप् । दशर्च पर्यायस्क्रम् ।। तस्मा उर्षा हिङ्कंणोति सिव्ता प्र स्तौति ॥ १ ॥ बृह्रस्पतिकुर्जयोद्गायिति त्वष्टा पुष्टया प्रति हरित विश्वे देवा विधनम् ॥ २ ॥ विधनं भूत्योः प्रजायोः पशूनां भविति य एवं वेद ॥ ३ ॥

भा०—(यः प्वं वेद ) जो इस प्रकार अतिथि यज्ञ श्रीर देवयज्ञ के रहस्य को जानता है (तस्म ) उसके लिये (उधाः हिङ्क्रणोति) उपा 'हिं' कार करती है, (सिवता प्रस्तोति) सिवता—सूर्य प्रस्ताव करता है, (बृहस्पितः ) बृहस्पित श्रयीत् प्राण ( ऊर्जया ) ऊर्जा=बजकारिणी शक्ति से (उद् गायित ) गान करता है। (त्वष्टा) ख्वष्टा—सब जन्तुओं का उत्पादक परमेश्वर (पुष्टया) अपने पोषक बल से (प्रति हरति) उसके लिये 'प्रतिहार' करता है, (विक्षेत्र देवाः निधनम् ) विक्षेत्र समस्त विद्वान् गण उसके लिए 'निधन' करते हैं। वह स्वयं (मूत्याः ) सूति, सम्पत्ति, सत्ता का (प्रजायाः ) प्रजा का और (पश्चनाम् ) पशुश्रों का (निधनम् भवित ) निधान अर्थात् परम आश्रय हो जाता है।

हिंकार, प्रस्ताव, उद्गान, प्रतिहार और निधन ये सामगान के पांच अंग हैं। अतिथियज्ञ के कर्ला पुरुष के यदा का उपा, सविता, बृहस्पति स्वष्टा और विश्वेदेव ये अपनी शक्तियों से गान करते हैं। अर्थात् उचा देवी उसके यदा को प्रकाशित करती है. सविता अर्थात् सूर्य उसके यदा को उज्जवक करता है, बृहस्पित अर्थात् प्राण अपने बक से उसका गान करता है अर्थात् प्रत्येक प्राणी उसके अन्न के बक से उसका गुण गाता है, (स्वष्टा) अर्थात् प्रजोत्पादक प्रभु अपने पोषणा कारी बक से 'निधन' अर्थात् उसे निःशेष सम्पतियों का पात्र बनाता है। इस प्रकार वह सम्पत्ति, सत्ता, प्रजा और पश्चित्रों का परम आश्चय हो जाता है।

तस्मा उद्यन्तसूर्ये। हिङ्क्षेगोति संगुवः प्र स्तौति ॥ ४ ॥ मुध्यन्दिन उद्गायत्यपराह्यः प्रति हरत्यस्तंयन्निधनम् । निध्नं ।। ४॥

भा०—( उद् यत् सूर्य: तस्मै हिंकुणोति ) उदय होता हुआ सूर्य उसके यशोगान करने के लिय 'हिंकार' करता है, (संगवः प्रस्तीति ) 'संगव' काल का सूर्य जब पर्याप्त ऊपर आ जाता है वह उसके लिए 'प्रस्ताव' करता है, ( मध्यन्दिनः उद्गायति ) मध्यन्दिन का सूर्य उद्गान करता है, ( अपराह्मः प्रतिहरन्ति ) अपराह्म काल का सूर्यं उसके लिय 'प्रतिहार' करता है, और ( अस्तं यन् निधनम् ) अस्त जाता हुआ सूर्य 'निधन' करता है। अर्थात् सूर्य दिन की पांच अवस्थाओं में उसके यश को उज्जवल करता, विस्तृत करता, गायन करता, उसको सब पदार्थ प्राप्त कराता और उसे समस्त पदार्थों से सम्पन्न करता है और इस प्रकार वह ( मृत्या: प्रजाया: पश्चनां निधनं भवति ) सम्पत्ति, प्रजा और पशुक्रों का परम आश्रय हो जाता है।

तस्मा अन्त्रा भवन् हिङ्कणोति स्तुनयून् प्र स्तौति ॥ ६ ॥ चिद्योतंमानः प्रति हरिन वर्षेन्तुद्गायत्युद्गृह्वन् <u>नि</u>धनम् । निश्चनं ।। ७॥

भा०-जो अतिथि यज्ञ का रहस्य जानता है उसका यशोगान मेच भी करता है। अर्थात (तस्मै) उसके यशोगान करने के जिये साम-गान के पांच अंगों में से कम से ( भवन् अश्रः हिंकृशोति ) उत्पन्न होता हुआ सेघ 'हिंकार' करता है, (स्तनयन् प्रस्तौति) गर्जता हुआ मेध 'प्रस्ताव करता है, (विद्योतमानः) बिजुली चमकाता हुआ मेध 'प्रतिहार' करता है, (वर्षन् उद् गायिति) वर्षन करता हुन्ना सेव 'उद्गान' अरता है और ( उद् गृह्णन् निधनम् ) पुनः जल को उपर ब्रहण करता हुन्ना मेघ 'निधन' को करता है श्रीर इस प्रकार वह पुरुष ( भूत्याः प्रजायाः पश्चनां निधनं भवति ) सम्पत्ति, प्रजा श्रीर पशुओं का परम श्राश्रय हो जाता है।

अतियोन प्रति पश्यति हिङ्कंणोत्यभि वंदिति प्र स्तौत्युदकं याच्रत्युद्गायति॥ = ॥

उप हरित प्रति हर्त्युचिछष्टं निधनम् ॥ ९ ॥

निधनं भ्त्याः प्रजायाः पश्चनां भवति य एवं वेद ॥१०॥ (१६)

भा० — वह स्वयं भी एक प्रकार से श्रांतिथियज्ञ करता हुआ साम गान करता है। क्योंकि जब वह (अतिथीन प्रतिपद्यति) अतिथियों का दर्शन करता है मानो (हिंकुणोति) सामगान के हिंकार को करता है. (अभिवद्ति प्रस्तौति) जब वह अभिवादन करता है तो वह मानो प्रस्ताव करता है, (उदकं याचिति) जब जल लेकर स्वीकार करने की प्रार्थना करता है तब मानो (उद्गायित) 'उद्गान' करता है, (उपहरित प्रतिहरित) जब खाद्य पदार्थ उसके समक्ष रखता है मानो वह 'प्रतिहार' करता है, (उच्छिष्टं निधनम्) श्रीर जो उसके भोजन कर चुकने पर शेष बचता है वह 'निधन' है। उसका उपभोग करता हुआ गृहमेधी (य एवं वेद) जो इस श्रातिथियज्ञ को सामगान के तुल्य जानता है वह (भूत्याः प्रजायाः पश्चनां निधनं भवति) सम्पत्ति, प्रजाओं श्रीर पश्चओं का परम आश्रय हो जाता है।

# (६) अतिथि यज्ञ की यज्ञ-कार्य से तुलना।

म्हर्षिः वेता च प्रोंके । १ आसुरी गायत्री, २ साम्नी अनुष्टुप् । ३,५ त्रिपहे आचीपंकी । ४ प्राजापत्यागायत्री, ६-११ आख्यों बृहत्यः, १२ एक पदा आसुरी जगती, १३ याजुबी त्रिष्टुप् १४ आसुरी उष्णिक् । चतुर्देशर्च प्यार्थ-सक्तम् ।।

यत् श्रत्तारं ह्यत्या श्रीवयत्येव तत् ॥१॥ यत् प्रतिशृणोति प्रत्याश्रीवयत्येव तत् ॥२॥ यत् परिवेष्टारः पार्वहस्ताः पूर्वे चापरे च प्रपद्यन्ते चमुसाध्वर्यव एव ते ॥३॥ तेषां न कद्युनाहीता ॥४॥

भा॰—श्रतिथियों का संकार करने वाला पुरुष (यत्) जब (श्रतारं ह्वयित) अपने कोठारी को जुलाता है मानो (तत्) दस्त समय अध्वर्युं कर्म में (श्रा-श्रावयित) आ श्रवण कराता है। (यत् श्रित श्रणोति) और जब कोठारी उसकी श्राज्ञा को स्वीकार करता है तब मानो वह (शित श्रा श्रावयित) श्राध्वर्यव काण्ड का प्रत्याश्रवण करता है। और (यत्) जब (परिवेष्टार:) रसोई परसने वाले लोग (पात्रहस्ताः) हाथ में भोजन के पात्र जिये (पूर्वे च अपरे च) अगले श्रीर पिछले (प्रपद्मते) आ पहुँचते हैं (चमसाध्वर्यवः एव ते) वे मानो चमसा लेकर यज्ञ करने वाले 'चमसाध्वर्युं' जोग ही हैं। (तेषाम्) उन में से (कश्चन) कोई भी ऐसा (न) नहीं होता जो (अहोता) आहुति न देता हो। वे अतिथि को भोजन परसते हुए मानो हिव की आहुति दे रहे होते हैं।

यद् वा अतिथिपतिरातिथीन परिविषयं गृहानुपोदैत्यवस्थमेव तदुपावैति ॥ ५ ॥ यत् संभागयति दक्षिणाः सभागयति यदंनुतिष्ठत उदवस्यत्येव तत् ॥ ६ ॥

भा०—(यद् वै) श्रीर जब (अतिथिनितः) अतिथिनों का पालक, गृहस्थ (अतिथीन् ) अतिथिनों को (पिर विष्य) भोजन परोस कर उनको पूर्णतया नृप्त करके (गृहान् उप उद् आ एति) पुनः अपने गृहों को या अपने गृह के सम्बन्धियों के पास आता हैं मानो (तत्) तब यज्ञ कर जुकने बाद (अवस्थम् ६व उप अव आ एति) अवस्थ स्नान ही कर लेता है। अर्थान् अतिथियों को नृप्त करके पुनः अपने गृह में आना उसके यज्ञ के अन्त में अवस्थ स्नान के समान है ॥५॥ और (यत्) जब वह (सभागयित) उनको कुछ धन द्रव्य भेट करता है तो मानो (दिषणाः सभागयित) वह यज्ञ में पुरोहितों को दिचणा प्रदान करता हैं। और (यत्) जब (अनुतिष्ठते) उनके विदाई के जिये कुछ दूर तक उनके साथ आता है (तत्) तब (उद् अवस्यित एव) यज्ञ का उदवसान करता है। यज्ञ के उद्-अवसान में यजमान विधिपूर्वक यज्ञ-स्थान से अपने घर जीट आता है।

स उपहूतः पृथ्विव्यां मंक्षयत्युपहृतस्तस्यित् यत् पृथिव्यां विश्व-रूपम् ॥ ७ ॥

भा॰—(स:) अतिथियों का सेवक वह गृहस्थ भी ( उपहृतः ) आदरपूर्वक निमन्त्रित किया जाता है, ( पृथिक्यां भक्षयित ) और पार्थिव भोगों का भोग करता है। ( तिस्मन् ) उन वस्तुओं के निमित्त वह गृहस्थ ( उपहृतः ) निमन्त्रित होता है ( पृथिक्याम् ) इस पृथिवी में (यत् ) जो कुछ भी ( विश्वरूपम् ) नाना प्रकार के पदार्थ हैं अर्थात् अतिथि सेवक गृहस्थ का आदर सर्वत्र होता है और वह भी समाज में निमन्त्रण पाता है।

स उपंहृतोन्तरिक्षे भक्षयत्युपहूत्रस्तिम्मन् यद्नतरिन्ने विश्वरूपम् =॥

भा०—( सः उपहूतः ) अतिथियों का सेवक वह गृहस्थ आदर पूर्वक निमन्त्रित किया जाता है (तिसमन्) उन वस्तुकों के निमित्त वह (उपहुतः) अम्यों द्वारा सादर आमन्त्रित किया जाता है, ( अन्तरिचे यत् विश्वरूपम् ) झीर अन्तरिक्ष में जो कि नाना प्रकार के भोग्य पदार्थ हैं उनका (भक्षयति) भोग करता है। अन्तरिक्ष में विचरना और अन्तरिक्षीय घटनाओं का निरीचण करना ही अन्तरिक्ष के पदार्थी का भोग करना है।

स उपहूतो दिवि भक्षग्रत्युपहूत्स्तास्मिन् यद् दिवि विश्वरूपम् ध

भा०-(सः उपहूत:) वह अतिथिसेवक गृहस्य सादर निमन्त्रित किया जाता है (दिवि अचयित ) और युद्धोक के भोगों को भोगता है (तस्मिन्) उन वस्तुओं के निमित्त वह साहर निमन्त्रण पाता है (यद् दिवि विश्वरूपम्) जो कि खुलोक में बाना प्रकार के भोग्य पदार्थ हैं। अर्थात् ऐसे गृहस्थी को दिण्य पदार्थी की घटनाओं के निरीक्षण का निमन्त्रण मिलता है।

स उपहृतो हेवेषु अन्नयुत्युपहृत्स्तास्मिन् यद् देवेषु विश्वरूपम् १०

भा०-( सः ) वह भतिथि सेवक ( उपहृतः ) सादर निमन्त्रित किया जाता है, (देवेषु भचनति) कौर विद्वत्सभाव में वह विद्या के नाना प्रकार के भोगों को भोगता है। (तस्मिन्) उन वस्तुओं के निमित्त बह निमन्त्रण पाना है ( यद् देवेषु विश्वरूपस् ) जो कि देवों-विद्वानों के नाना प्रकार के विद्या-सम्बन्धी भोग पदार्थ हैं। उन सबका वह गृहस्थ भी ( भक्षयति ) उपभोग करता है।

स उपह्रतो लोकेषु भक्षयत्युपंह्तुस्तस्मिन् यह्लोकेषु विश्वरूपम् ११ भा०-(स:) वह अतिथिसेवक (उपहूतः) सादर निम-

नित्रत होता है ( लोकेषु भचयति ) और सर्व साधारण लोगों को भी वह भोगता है। तो ( तस्मिन् ) उन वस्तुकों के निमित्त भी निमन्त्रण पाता है ( लोकेषु यत् विश्वरूपम् ) जो कि सर्व साधारण लोगों में नाना प्रकार के भोग्य पदार्थ हैं। उन सब को भी निमन्त्रित होकर, ( भक्षयति ) वह भोग करता है।

> स उपेह्तुः उपेह्तः॥ १२॥ ञ्राप्तोत्तीमं ल्रोकमाप्तात्युमुम् ॥ १३॥

भा०—(सः) वह अतिथिसेवक (उपहृतः) सादर निमन्त्रित होता है, (उपहृतः) सर्वत्र सादर निमन्त्रित किया जाता है ॥ १२ ॥ वह अतिथि सेवक (इमं लोकम् आमोति) इस लोक के भोगों के लिये भी पादर निमन्त्रण प्राप्त करता है ग्रीर (अमुम् प्राप्तोति) दूसरे शोकों के भोगों में भी आदरपूर्वक निमन्त्रण पाता है।

ज्योतिष्मतो लोकान जयित य पूर्व वेद ॥ १४ ॥ (२०)
भा०—(य एवं वेद ) जो अतिथिसेवक इस अतिथि सेवा की
महिमा को जानता है वह (ज्योतिष्मतः) ज्योतिर्मय, प्रकाशवान,
ज्ञानवान (बोकान) लोकों, जनों के हृदयों पर भी (जयित)
विजय प्राप्त करता है, उन पर वश करता है, उनमें प्रतिष्ठा प्राप्त
करता है।

शति तृतीयोऽनुवाकः ।

[ तत्र स्ताहरं ऋ च्येकादशाधिकं शतम ]

(9/3 TO).

[७] विश्वका गोरूप से वर्णन।

क्का अधिः । गोव्यता । १. मार्ची उद्गिक्, ३,५, अनुब्दुओ, ४,१४,१५, १६ सामन्यौ बृहत्यः, ६,८ आसुर्यो गायत्र्यौ । ७ विपदा प्रिपीलिकमध्या निः चृढगायत्री । १,१३ साम्न्यौ गायत्री । १० पुर उष्णिक । ११,१२,१७,२५, साम्मुद्रष्टिणहः । १८,१२, एकपदे आसुरीजगत्यौ । १६ आसुरी पंक्तिः । २० याजुषी जगती । २१ आसुरी अनुष्टुंप् । २३ आसुरी बृहती २४ भुरिग् बृहती । २६ साम्नी त्रिंष्टुप् । इह अनुक्तपदा द्विपदा । पड्विश्चं एकं पर्यायसक्तम् ॥ ग्रजापतिश्च परमेष्ठी च श्रद्धने इन्द्रः शिरी अश्रिक्तित्यं यमः कृकांटम् ॥ १ ॥

भा०—( प्रजापित: च परमेष्ठी च शक्ते ) विराष्ट्र या विश्व गी के दोनों सींग प्रजापित और परमेष्ठी हैं। ( इन्द्रं: ज्ञिर: ) इन्द्र क्षिर है। ( अग्नि: जलाट ) अग्नि छळाट है ( यम: कुकाटम् ) कुकाट, गले की घेटी यम है।

सोमो राजा मस्तिष्को द्यौर्यत्तरहुनुः पृथिद्यधरहुनुः हरा

भा०—(सोम: राजा) सोम राजा (मस्तिष्क:) उसका मस्तिष्क है। ( द्यो: उत्तरहतुः) द्युलोक उसका जपर का जबदा है। (पृथिवी अधरहतुः) पृथिवी उसका नीचे का जबदा है।

बिद्युज्जिह्या मुरुतो दन्ता रेवतीय्रींबाः क्वातिका स्कृन्धा धुर्मी बहुः ॥ ३ ॥

भाव—(विद्युत्) विद्युत् (जिह्ना) उसकी जीम है, (महतो) भरुत अर्थात् प्राणगण और नाना प्रकार की वायुएं (दन्ताः) उसके दांत हैं, (रेवतीः ग्रीवाः) रेवती नक्षत्र उसकी ग्रीवा-गईन हैं, (कृत्तिकाः स्कन्धाः) कृत्तिकाएं उसके कन्धे हैं, (धर्मः) प्रकाशमान सूर्यं या ग्रीष्म (वहः) उसका 'वह' ककुद के पास का स्थान है।

विश्वं वायुः स्वृगों लोकः क्रष्णुदं विधरणी निवेष्यः॥ ४॥

भा॰—( विश्वं वायुः ) विश्व. समस्त संसार वायु अर्थात् प्राण है, (स्वर्गः लोकः ) स्वर्ग लोक (कृष्णद्रम् ) कृष्णद्र [कण्ठ] है, (विधरणी निवेष्यः ) विधरणी, लोकों को पृथक् र स्थापित करनेवाली शक्ति अर्थात् प्रिथवी उसका निवेष्य प्रर्थात् बेठने के कृष्टि या सीमा है। स्यानः क्रोडो न्तरिक्षं पाजस्यं पृष्टस्पतिः क्कुद् बृहतीः क्रीकंसाः श्र

भा०—( इयेनः फोडः ) इयेनयाग उसका फोड़ भाग है, (अन्त-रिक्षम् पाजस्यम् ) अन्तरिच उसका पाजस्य अर्थात् पेट है, (बृहस्पति:-ककुत् ) बृहस्पति उसका ककुद् या कोहान भाग है, (बृहती: कीकसाः) षड़ी दिशाण् उसके गले के मोहरे हैं।

देवानां पत्नीः पृष्टयं उपसदः पश्चः ॥ ६ ॥

भा०—(देवानां पत्नीः) देवों, विद्वानों की स्त्रियां (पृष्टयः)
पृष्टि अर्थात् पीठ के मोइरे हैं (उपसदः पर्शवः) उपसद् इष्टियां उसकी
पर्शु=पसुितयां हैं।

मित्ररच वर्षण्यीसौ त्वष्टां चार्यमा च द्रोपणी महादेवो बाह् ॥७

भा॰—( मित्रः च वरुणः च ) मित्र और वरुण ( अंसी ) दोंनों अंस, बाहुओं के ऊपर के भाग हैं, ( त्वष्टा च अर्थमा च ) त्वष्टा और अर्थमा ( दोपणी ) दो बाहु औं के ऊपर के भाग हैं। ( महादेवः बाहू ) महादेव बाहु भाग या अगली टांगों का निचला भाग है।

<u>इन्द्राणी मुसद् वायुः पुच्छं पर्वमाने। वार्लाः ॥ ८ ॥</u>

भा॰—(इन्द्राणी) विद्युत् की शक्ति (भसत्) गुह्य भाग है, (वायुः पुच्छं) वायु पुच्छं भाग है, (ववमानः वालाः) बहुता हुआ वायु उसके बाल हैं।

ब्रह्म च क्षत्रं च श्रोणी वर्लमूरू ॥ ६ ॥ भा०—( ब्रह्म च क्षत्रं च श्रोणी ) ब्रह्म=ब्राह्मण और चन्न=च्निय दोनों श्रोणी, चूतर, कूटहे भाग हैं, (बलम् उरू) बल=सेना उरू बाव हैं।

भाता च सविता चाष्ठीवन्तौ जङ्घा गन्ध्रची अप्सरसः कुष्ठिका अदिति गुफाः॥ १०॥

भा०—( धाता च सविता च ) धाता और सविता दोनों ( अष्ठी-चन्तौ ) उस महावृषम के टखने हैं, ( गन्धवां: जंघा: ) गन्धवं, पुरुष-दर्ग जंघाएं हैं, ( अप्सरसः कुष्ठिका: ) अप्सराएं स्वियं खुरों के ऊपर पीछे की भोर लगी अंगुलिये हैं, ( अदितिः शकाः ) अदिति अर्थात् पृथ्वी शक अर्थात् खुर हैं।

चेतो हद्यं यक्नेन्मेघा वतं पुरीतत् ॥ ११॥

भा०—( चेतः हृदयम् ) समस्त चेतना उसका हृदय है, (मेधा यकृत् ) मेधा बुद्धि उसका यकृत् कलेजा भाग है, ( नतम् ) जत उस के (पुरीतत् ) आर्ते हैं।

श्चत् कुन्निरिरा वानुष्ठः पर्वताः प्लाशर्यः॥ १२ ॥

भा॰—( श्रुत् कुक्षिः ) भूख उसकी कोंच है, ( इरा विनिद्धः ) इरा=अन्न या जल उसकी विनिद्ध गुदा या बड़ी आंत है, ( पर्वताः ) पर्वत मेव ( प्लाशयः ) प्लाशियों, छोटी घांतें हैं।

कोधो वृक्कौ मृन्युराएडौ प्रजा शेर्पः ॥ १३॥

भा०—(क्रोधः वृक्की) क्रोध उसके गुर्दे हैं, (मन्युः आण्डी) मन्यु अण्डकोश हैं, (प्रजा शेपः) प्रजाएं उसका जिंग-भाग है।

नुदी सूत्री वर्षस्य पत्य स्तनी स्तनियुत्नुक्षर्धः ॥ १४ ॥ भा०-( नदी सूत्री ) नदी उसकी सूत्री जन्म देने वाली नाहि सूत्री है, और (वर्षस्य पतयः स्तनाः) वर्षा के पालक मेघ उसके स्तन हैं, श्रीर (स्तनयित्तुः कथः) गर्जनशील मेघ कथस अर्थात् दूध के भरे थन हैं।

विश्वव्यं चाश्रमौषं धयो लोमानि नर्संत्राणि रूपम् ॥ १४ ॥

भा०—( विश्वव्यचाः ) सर्वव्यापक आकाश उसका ( चर्म ) चमड़ा है, ( ब्रोपधयः लोमानि ) श्रोपधियां ऊसके लोम हैं, ( नच-त्राणि रूपम् ) नक्षत्र उसके रूप अर्थात् उसके देह पर चितकवरे चिह्न हैं।

द्वेचजना गुद्री मनुष्या आन्त्राण्युत्रा उदरम् ॥ १६॥

भा०—(देव-जनाः) देव जन (गुदाः) गुदा हैं, (मनुष्याः भांन्त्राणि) सामान्य मनुष्य उसकी श्रांतें हैं, (श्रन्ना उदरम्) अन्य भीजन करने वाले प्राणिगण उसके उदर भाग हैं।

रवाँ सि लोहितमितरजना ऊर्वध्यम् ॥ १७॥

भा॰—(रक्षांसि) राचस लोग (लोहितम्) उसके लोहित, रंक्त भागं हैं, (इंतरजनाः ऊवण्यम्) इतरजन तिर्यंग् योनियां ऊवण्य, अनंपचा अन्न वा गुंदा से निकले अपान वायु के तुल्य हैं।

अुभ्रं पीवी मुजा निधनम् ॥ १८ ॥

भा०—( अश्रं पीवः ) मेघ उसके पीवस्=सेद के बराबर हैं, ( निधनं मजा ) समस्त धन सम्पंत्ति उसका मजा भाग है।

अग्निरासीन उत्थितोश्विना ॥ १६ ॥

भा०—(अग्नि:) अग्नि उसका (आसीनः) बैठने का रूप हैं भौर (अश्विनों) दोनों अश्वी, दिन-रात उसके (उत्थितः) खड़े होंने के रूप हैं। इन्द्रः प्राङ् तिष्ठंन दक्तिणा निष्ठंन युमः ॥ २० ॥

भा०—( प्राङ् तिष्ठन् ) प्राची दिशा में विराजमान वह (इन्द्रः) इन्द्र है। (दक्षिणा तिष्ठन्) दक्षिणा दिशा में विराजमान वह (यमः) यम है।

मुलाङ् तिष्ठेन् भातोदङ् तिष्ठेन्तसाविता ॥ २१॥

भा०—( प्रत्यङ् तिष्टन् धाता ) प्रतीची अर्थात् पश्चिम में विराज-मान वह धाता स्वरूप है। ( उदङ् तिष्टन् सविता ) उत्तर दिशा में विराजमान वह सविता स्वरूप है।

हर्णानि प्राप्तः सोमो राजा ॥ २२ ॥

भा॰—(तृणानि प्राप्तः) वह तृणों के पास गया हुआ (सोसो राजा) सोम राजा है।

मित्र ईद्योगाण आर्चुत्त श्रानुन्दः ॥ २३ ॥

भा०—(ईक्षमाणः मित्रः) जब वह समस्त प्राणियों पर कृपा दृष्टि से देखता है तब वह सब का 'मित्र' है। (भावृत्तः भानन्दः) जब उन को व्याप लेता है तो वही झानन्द रूप हो जाता है।

युज्यमानो वैश्वदेवो युक्तः प्रजापितिर्विर्मुक्तः सर्वेम् ॥ २४ ॥

भा ॰ – ( युज्यमानः ) समाधि द्वारा ध्यान किये जाने के अवसर पर वह ( वैश्वदेवः ) विश्वदेवों का समष्टिरूप है। ( युक्तः प्रजापितः) समाधि प्राप्त कर लेने पर वह प्रजापित हो जाता है। ( विमुक्तः ) वही सब प्रकार के बन्धनों से मुक्त रूप में ( सर्वम् ) सर्वे रूप है।

एतद् वै विश्वक्षपुं सर्वेक्षपं गोक्षपम् ॥ २४॥ भाग--( एतत् वै विश्वक्षपम् ) यह ही विश्वकृष परमासमा का बिगट् रूप है, वही ( सर्वरूपम् ) सर्वरूप, ( गो-रूपम् ) गौ या वृषम का रूप हैं, जिसका इस प्रकार वर्णन किया जाता है।

चपैनं विश्वक्षपाः सर्वेक्षपाः पुरावीस्तष्ठान्ति य पुवं वेदं ॥२६॥(२१

अश—(यः एवं वेद) इस प्रकार जो प्रजापति के विशर् रूप को वृषभ रूप में यथार्थ रूप से जान छेता है (एनम्) उसको (विश्व-रूपाः) विश्वरूप (मर्वस्यः) सर्वस्या (पशवः) पशु (उप-लिष्ठन्ति) प्राप्त होते हैं अर्थात् उसको समस्त प्राणियों में विश्व और सर्वःका उक्तरूप प्रत्यक्ष दीखने लगता है।

इसकी तुलना ११वें काण्ड के ६रे सुक्त के द्वितीय पर्याय से और जबम के धर्म सुक्त मन्त्र ६-१६ तक कहे साइस्न ऋषभ के साथ भी करों।

## [ 🗷 ] शरीर के रोगों का निवारण ।

भृगविक्तराः ऋषिः । सर्वशीर्वामयावयाकरणं देवता । १,११,१३,१४,१६,२० अनुष्टुमः । १२ अनुष्टुब्गर्भाककुञ्चतीचतुष्यादुष्णिक । १५ विराह् अनुष्टुप् २१ विराट कश्या दृहती । २२ पश्यापंक्तिः । दार्थिशचे सक्तमः ॥

शोर्षाक्तं शीर्षामुयं कर्णशूलं विलोहितम् । सर्वे शोर्षण्ये ते रोगं बहिनिमेन्त्रयामहे ॥ १॥

भा॰—( शीर्षक्किम्) शिर में व्यापक ( शीर्षां मयं ) शिरो रोग, ( कर्णशूज ) कान का दर्द, ( विलोडितम् ) जिसमें विकृत रुधिर बहे हुसे (ते ) तेरे ( मर्वे ) सारे ( शीर्पण्यं रोगम् ) सिर के रोग को

१. मन स्तम्भे (चुरादिः) इत्यतः सार्वधातुकः घ्ट्रेन् । मन्त्रः स्तम्भकः ज्यायः।

(बिहः) बाहर (निर्मन्त्रयामहे) विशेष रूप से सर्वथा स्तम्भित करते हैं, रोकते हैं, उसका उपाय करते हैं।

कणीभ्यां ते कहर्क्षप्रयः कर्णशुळं दिसल्पकम् । सर्वे०॥सा

भा०--(ते कर्णाभ्यां) तेरे कानों से. और तेरे (कंक्ष्पेभ्यः) कंक्ष्य-कर्ण के भीतरी भागों में से (विसल्पकम्) नाना प्रकार से रेंगने वाली, चीस चलाने वाली (कर्ण-शूलम्) कान की पीड़ा को भीर (सर्व ते शीर्षण्यं रोगं निर्मन्त्रयामहे) समस्त सिर के रोग को हम उपाय से रोक दें और दूर करें।

यस्यं हेताः प्रचयवंते यक्ष्मः कर्णत अस्युतः । सर्वे० ॥ ३ ॥

भा •— (यस्य हेतोः) जिस हेतु अर्थात् कारण से (कर्णतः) कान से और (आस्यतः) मुख से (यहमः) रोगकारी, पीड़ाजनक मुवाद (प्रच्यवते) बहता हैं (सर्वं इत्यादि) उस समस्त शिर के रोग को हम उपाय से रोकें और दूर करें।

य कुणोति प्रमोतसम्धं कुणोति पूर्वपम् । सर्व० ॥ ४ ॥

भा० — जो कान का रोग ( पुरुषम् ) पुरुष को ( प्रमोतम् कृगोति ) खूब बांधदे अर्थात् पुरुष के शिर की इन्द्रियां कान अधि की शक्तियों को जो पीड़ा दे, शिथिल करदे उसकी गूंगा, बहरा करदे श्रीर जो ( अन्धम् कृणोति ) उसको अन्धा करदे ऐसे (सर्वे॰ इत्यादि) समस्त शिर के रोग को हम उपाय से रोकें भीर हुर करें।

अङ्गभेदमेङ्गज्वरं विश्वाङ्गयं विसल्पेकम् । सर्वे शीर्षेण्यं ते रोगं बुहिर्निमेन्त्रयामहे ॥ १॥

प्रमोत-मृङ्बन्धन ऋयादिः, मृङ्बन्धने ( भ्वादिः ) इतःक्तः । प्रवद्धसूर्वेन्द्रिय व्यापारमिध्यर्थः । भृकवधिरमिति यावत् ।

भाठ—(अंक्न-भेदम्) शरीर के अंगों को तोइ हालने वाले, (अंग-उंबरम्) शरीर के अंगों में उबर, संताप उत्पन्न करने वाले (विश्वा-ङ्यम्) समस्त शरीर में पीड़ा उत्पन्न करने वाले (वि-सल्पकम्) विशेष रूप से तीव वेदना से फैलने वालें (सर्व० इत्यादि) समस्त प्रकार के शिर के रोग को हम बाहर करदें।

> यस्य भीमः प्रतिकाश उद्घेषयिति पूर्वषम्। तक्मान विश्वशारिद बहिल ॥६॥

भा०—(यस्य) जिसका (भीम:) भयानक (प्रतीकाशः) स्वरूप ही (प्रूपम्) पुरुप को (उद्देपयित) कंपा देता है ऐसे (तन्मानम्) दुःखदायी (विश्व-शारदम्) सब वर्षी और ऋतुश्रों में हीने वाले ज्वर को हम शरीर से (विहः निर्मन्त्रयामहे) बाहर ही रोकदें। उसे शरीर में प्रवेश न करने दें।

य ऊक्त अनुसर्पत्यथे। एति गुवीनिके । यक्ष्मे ते अन्तरक्नेभ्यो बहि०॥ ७॥

भाव—(यः) जो रोग (उद्ध) जंघाओं की और (अनुसर्पति) बढ़ता हैं (अथो) धौर (गवीनिके एति) मूलाशय के समीप 'गविनी' नामक नाहियों में पहुँच जाता है उम (षक्ष्मम्) रोग को (ते) तेरे (अन्तरक्रेश्यः) भीतर के अंगों से (बहुः) बाहरीं (निभन्त्रयामहे) निकाल दें।

> यदि कामदिपकुषमाद्भदयाजायते परि । हुदो बुलासमेक्षभयो बुहिरा । ।।।

भार-( यदि ) यदि ( बलासम् ) शरीर के बल का नाशक, कफ्र रोग ( कामात् ) हमारे इच्छाकृत कार्य से या ( अकामात् ) विना कामना के बाह्य जल वायु के विकार से (हदयात परि) हृदय के समीप (जायते) उत्पन्न हों जाय तो उसे (हदः) हृदय के साथ सम्बन्ध रखने वाले (ग्रंगेभ्यः) सब ग्रंग, छाती, फेफड़े भीर हृद्य के विभागों से (बहिः निर्मन्त्रयामहे) बाहर निकाल दें।

हरिमाणं ते अङ्गेश्योप्वामन्तरीदरात्। युक्ष्मोधामन्तरात्मनी वृहिनिभैन्त्रयामहे॥९॥

भा०—(ते भंगेभ्य:) तेरे अंगों से (हरिमाणम्) हरिमा, पीलिया रोग को और (उदरात् अन्तः) पेट के भीतर (अप्वाम्) उदर रोग को और (आत्मनः) शरीर के (श्रन्तः) भीतर से (यचमोधाम्) यहमा रोग के भंशों को रखने वाले रोग को (बहि: निर्मन्त्रयामहे) बाहर निकाल्दें।

आसी बुळासो भवतु मूर्त्र भवत्वामयत् । यक्ष्माणां सर्वेषां विषं निरंवोचमहं त्वत् ॥१०॥ ( २२ )

भा०—(बलासः) शरीर के बल का, कफ (आस: भवतु) बाहर फेंक दिवा जाय श्रीर (श्रामयत्) रोगकारी पदार्थ (मूत्रं भवतु) मूत्र रूप होकेर बाहर आजावे (सर्वेषां यहमाणां) समस्त रोगों के (विषम्) विष को (अहम्) में (स्वत्) तेरे शरीर से (निर् श्रवोचम्) निर्मूल करदं।

बाहि विंलुं निर्देवतु काहीबाई तब्रोदरीत । यक्ष्मीणां ।। ११ ॥

भा०—(तव उदरात्) तेरे पेट से (काहाबाह्म्) 'काहाबाह'
अर्थात् कदकढ़ाने वाला रोग (विलं बहि:) भीतर से बाह्र्
(निर्द्रवतु) द्रवीभूत होकर सर्वथा निकल जाय। शीर इस प्रकार
(सर्वेषां यहमाणास्) सब रोगों के (विषं अहं द्वत् निर् अवोचम्)
विष क्रों तेरे शरीर से बाहर कर दं।

उदरात् ते क्लोम्नो नाभ्या हर्दयादधि । यक्ष्मीणां सर्वेषां विषं निरंबोचमुहं त्वत् ॥१२॥

भा०—(ते उदरात्) तेरे पेट से (क्लोम्नः)' क्लोम', कलेजें से, (नाम्याः) नाभी से और (हृदयात् अधि) हृदय से भी (सर्वेषां यचमाणां विषम्) समस्त प्रकार के रोगों के विष को (अहं स्वत् निर अवोचम्) में तेरे शरीर से बाहर करदूं।

याः सीमानं विद्जानितं मूर्घानं प्रत्येर्पणीः । अर्हिसन्तीरनामुया निद्वेचन्तु बहिर्विलेम् ॥ १३ ॥

मा०—(याः) जो (अर्पणीः) तीव्र पीड़ाजनक रोगमात्राएं (सीमानम्) सीमा, सिर के उपरी भाग, खोपड़ी को (विरुजनित) नाना प्रवार से पीडित करती हैं और (मूर्धानम् प्रति) शिर के प्रति दौड़ती हैं वे (अनामयाः) रोगशून्य होकर (अहिंसन्तीः) रोगी को विना कष्ट दिये ही (बहिः बिक्रम्) शरीर के छिद्रों से बाहर (निर्द्रवन्तु) द्वीभृत होकर निकळ जावें।

या हृद्यमुपूर्वन्त्यमुतुन्वन्ति कीर्काः। अहि० ॥१४॥

भा० — श्रौर (या:) जो पीड़ाकारी रोगांश (हदयम उप-ऋषिति) हदय की ओर तील वेदना सहित बढ़े चले जाते हैं श्रौर (कीकसा: अनुतन्दित) गले के मोहरे को बांध या जकड़ खेते हैं वे भी (अहिंसन्ती: अनामया: बहिर्विक्रम् निर्द्वन्तु) रोग रहित होकर बिना कष्ट दिवे ही शरीर के छिदों से बाहर हो जायँ।

याः पार्श्वे उपुर्षन्त्यं नुनिक्तन्ति पृष्टीः । अहिं ।।१४॥

भा०-शीर (याः) जो पीड़ाएं (पार्श्वे उप ऋषन्ति) पासों या दोनों को खों में तीव वेदना करती हैं शीर (पृष्टीः) पीठ के मोहरों तक ( अनुनिक्षन्ति ) पहुंच जाती हैं वें भी ( अनामयाः अहिंसन्तीः ) रोग रहित और केष्ट रहित होकर शरीर से बाहर हो जायं।

यास्तिरश्चीरुपुर्षन्त्यपुर्णार्वेचणांसु ते । अहि० ॥१६॥

भा०—(याः) जो रोगमात्राएं (तिरश्चीः उप-ऋषन्ति) तिरछीः चेदना उत्पन्न करतीं श्रीर (ते वक्षणासु) तेरी पस्तियों में चर्ता जाती हैं वे भी (अहिंसन्तीः अना०) रोग रहित तुझे कष्टकारी न होकर शरीर से बाहर हो जायं।

या गुद्रा अनुसर्पेन्त्यान्त्राणि मोहयोन्त च। आहि० ॥१७॥

भा०—(याः) जो पीड़ाजनक रोगमान्नाएं (गुदाः अनुसर्पन्ति) गुदाश्रों में पहुँच जाती हैं (आन्त्राणि मोहयन्ति च) आन्तों में फैला जाती हैं वे भी (अहिंसन्तीः०) बिना कष्ट दिये रोग रहित होकर शरीर से बाहर हो जायाँ।

> या मुज्हो निर्धर्यन्ति पर्केषि विष्ठजन्ति च । अहिस्नेन्तीरनाम्या निद्वीवन्तु बुहिबिलम् ॥ १८॥

भा०—(याः) जो रोग मात्राएं (मज्ज्ञः निर्धयन्ति) मज्जाक्षीं को सर्वधा चृत जाएं, सुखाढार्ले, उनमें भी संताप उत्पक्ष करदें। भीर (परूंधि विरुज्ञन्ति च) पोरू २, जोड़ २ में तीव वेदना, फूटन पैदा करदें वे भी (अहिंसन्तीः) विना कष्ट दिये शरीर से बाहर हो जायं।

> ये अङ्गानि मृदयन्ति यक्ष्मासो रोपुणास्तव । यक्ष्मीणां सर्वेषां विषं निरवीचमुहं त्वत् ॥ १६॥

भा०—(ये) जो (यक्ष्मासः) शेगजनक पदार्थ (तव) तुझे (रोपणाः) मूर्छा उत्पन्न करें और (अंगानि) अंगों में (मदयन्ति)

कंप-कंपी पैदा करें उन (सर्वेपां यक्ष्माणां) सव रोगों के (विधम्) विष को (अहं त्वत् निर् अवोचम्) में तेरे शरीर से बाहर करदूं।

विस्रव्यस्य विद्धास्य वातीकारस्य वाळ्जेः। यक्ष्माणां सर्वेषां विषं निरंवोचम्हं त्वत् ॥ २०॥

भा०—( विसल्पस्य ) नाना प्रकार से फैलने वाले पीड़ाकारी रोग, ( विद्रधस्य ) गिल्टियों की सूजन और ( वातीकारस्य ) वाय की पीड़ा ( वा अलजेः ) और आंख के भीतर दाने या रोहे फूलने आदि ( सर्वेषां यहमाणाम् ) समस्त रोगों के ( विषम् ) विष को ( अहं स्वत् निर्-अवोचम् ) में तेरे शरीर से निकाल दूं।

> पादाभ्यां ते जानुभ्यां श्लोणिभ्यां पिट संसीसः। अनुकादर्पणीरुण्णिहीभ्यः श्लीर्णो रोगमनीनशम् ॥२१॥

भा॰—(ते पादाभ्यां) तेरे चरणों से, (जानुभ्यां) गोहों से, (श्रोणिभ्याम्) कूल्हों से, (पिश्मेससः) जधन भाग से, (अनुकाद्) रीड़ से (उदिणहाभ्यः) गर्दन की नाहियों से और (शिर्णः) शिर से (अर्वणीः) तीव वेदनायों को श्रीर उनके उत्पादक (रोगम्) रोग को (अनीन्शम्) नाश करता हूं।

सं ते शिष्णेः कृपालं नि हद्यस्य च यो विधुः। उद्यक्षंदित्य रादेमाभैः शिष्णों रोगंमनीनशोक्षभेदंमशीशमः।। २२॥ (२३)

भा॰ — हे होगी ! (ते) तेरे (शीर्ष्णः) सिर के (कपाळाति) कपाळ भाग और (हृदयस्य च) हृदय की (यः) जो (विधुः) विदेष प्रकार की पीड़ा थी वह (सम्) अब शान्त हो गई हैं। हे (आदित्य) सब रोगों के हरने हारे सूर्य ! तू (उद्यन्) उगता हुआ

डी अपनी (रशिमिभः) किरणों से (शीर्ष्णः) शिर के रोग को (अनी-नशः) नाश करता है और (अंगभेदम्) शरीर के अंगों को तोड़ने डाली तीव वेदना को भी (अशीशमः) शान्त कर देता है।

।। इति चतुर्थोऽनुनाकः ॥

[तन्न सक्तद्वयम् ऋचश्राष्टाचत्वारिशत्।]

## - Albert

## [ ६ ] विश्वस्रष्टा परमेश्वर का निरूपण ।

अवशाश्विष: अ।दित्यो देवता। अध्यात्मकं अस्यवामीयं युक्तम् । १,११,९३,९४,९७ १६,२२ त्रिष्टुमः, १४,१६,९८ जगत्यः , द्वा-विंशर्च स्क्रम् ॥

अस्य बामस्य पिलतस्य होतुस्तस्य भातां मध्यमो अस्त्यइनैः।
नृतीयो भातां घृतपृष्ठो अस्यात्रांपश्यं विश्वातं स्प्रपंत्रम् ॥१॥
श्वर् १।१६४।१॥

भा०—( अस्य ) इस ( वामस्य ) सेवन करने योग्य, सुन्दर, खरणीय ( पलितस्य ) समस्त जगन्त के पालक, ( होतुः ) स्वयं अपने में उसको ले लेने वाले, प्रलयकारी, ( तस्य ) उस महान् परमेश्वर का ( आता ) आता, भरण पोषण समर्थ स्वरूप ( मध्यमः ) सब सृष्टि के भी भीतर वर्तमान, ( अइनः ) सर्वव्यापक (अस्ति) है। और (अस्य) इस प्रमेश्वर का ( तृतीयः ) सबसे उत्कृष्ट, तीर्णतम ( आता ) सर्वधारक स्वरूप ( घृत-पृष्ठः ) अत्यन्त प्रदीप्त, तेजोमय है ( अत्र ) इस परमक्ष्य में ही में कान्तदर्शी योगी ( सप्त-पुग्रम् ) सर्पणशील 'पुम्' अर्थात् जीवों और जोगों के न्नाण करने वाले ( विश्वपति ) सब प्रजाओं के पालक परमेश्वर को ( अपश्यम् ) साक्षात् करता हुं।

<sup>[</sup>६] १-मानेरऽस्य स्तस्य दीवृत्वाऋषिः।

अध्यातम में—( अस्य पिलतस्य होतः वामस्य तस्य मध्यमः भ्राता भ्दनः अस्ति ) इस सर्वव्यापक, परम पुराण, परम वर्गीय आतमा का मध्यम भ्राता 'अइन' कर्मफल भोक्ता जोव है। ( अस्य तृतीयः भ्राता इत-पृष्टः ) इसका सीसरा भाई 'घृनपृष्ठ' जलमय, आपोमय प्रकृति तत्व है, ( अन्न ) वहां ही में ( सम्प्रम् विद्यति अप्रयम् ) सर्पणक्रीक कोकों के प्रजापति को साक्षान् करता हुं।

आदित्यपक्ष में — इस सुन्दर पुण्य', सर्वादाता सूर्य का मध्यम आता ( अरनः ) सर्वव्यापक वायु है। उसका तृतीय आता 'घृतपृष्ठ' जल को पीठ पर लिए यह मेघ या भूलोक है। यहां 'सप्तपुत्रम्' सात मस्द्गर्णों से युक्त, सप्त रश्मियों से युक्त या सान बहों या लोकों से युक्त (विश्य-तिम्) प्रजापित के समान मूर्य को देखता हूं।

मौतिक पक्ष में—इस प्रशमनीय वृद्ध ज्ञानी के भरण पोषण में समर्थ, ( मध्यमः) पृथिवी आदि लोकों में प्रसिद्ध, ( अशः ) सब पदार्थें। को भस्म कर खा जाने वाला अग्नि विद्यमान है, उसका तीयरा आता मानो ( घृत-पृष्ठः ) जल की पीठ पर लिए विद्युत्रूष्ट्य अग्नि हैं। भीर ( अपर्यं सप्तपुत्रं विश्वपति ) सात प्रकार के तत्वों से उत्पन्न प्रजा के पालक सूर्य को देखता हूं। [ महर्षि द्यानन्दकृत अप्रयेद्भाष्य के अनुसार ]

सप्त युं अित रथुमेक चक्रमेको अश्वी वहति सप्तनागा । श्विनाभि चक्रमजरमनुर्वे यञ्चमा विश्वा भुद्धनाधि तस्थुः ॥ र ॥ श्वर १ । १६४ । २ ॥ स्थित १३ । ३ । १८ ॥

भार (एकचकं रथम्) जिम प्रकार संवत्सर रूप एकचक-रथ में (सप्त) सर्पण स्वभाव के सात ऋतु गण (युक्जिन्ति) जुतते हैं, सो भी (एकः) एक ही (अश्वः) ब्यापक (सप्त नामा) सातों के भामों को धारण करने वाला सर्पणशील ऋतुमों को नमाने भर्थात् उनको परिणत करने वाला स्वयं उस काल चक्र को (वहति) धारण करता है। और वह (चक्रम्) चक्र (क्रि-नाभि) तीन नाभियों बाला है, ( अजरम् ) कभी नाश न होने वाला नित्य श्रीर ( अनर्वम् ) कभी शिथित नहीं होता । (यत्र) जिसमें (इमा) ये (विश्वा भुवनानि) समस्त कोक (तस्थुः) स्थित हैं। उसी प्रकार अध्यास्म में इस ( एक चर्क रथम् ) एक-चक्र अर्थात् कर्त्ता से युक्त रथ रूप रमण साधन देह को (सप्त) सर्पणशील या सात शीर्षण्य अथवा इन्द्रिय भौर मन ( युक्जिन्ति ) वहन करते हैं। और वही ( एकः ) एकमाऋ ( अश्वः ) अश्व अर्थात् कर्मफल भोक्ता, स्वयं (सप्त-नामा ) समस्त सर्पणशील प्राणों का नमन, दमन करने हारा होकर उनको (वहति) भारण करता है। वह ( चक्रम् ) कत्तांस्वरूप आत्मा स्वतः (त्रि-नामि) प्रकृति के तीनों गुणों में बँधा हुआ (अजरम्) अजर, अविनासी, ( अनर्वम् ) 'अर्वा' अर्थात् करण न होकर कर्त्तारूप है। ( यत्र ) जिसमें (विहवा) समस्त ( भुवनावि ) सत् कर्म और ज्ञान (तस्थुः ) भाश्रित हैं। जिस प्रकार देह में भारमा उसी प्रकार इस विराट विश्वमयं देह में परमात्मा व्यापक है। यह विश्व एक चक्र स्थ है, इसका एक ही कर्ता है। इसको नाना सर्पणशील सौर मण्डल एवं पञ्चभृत उठा रहें हैं। एक अइव अर्थात् ब्यापक प्रमु सबको वश करके उनको उठाये हुए है। वह चक्रभूत, भविष्यत्, वर्त्तमान या सत्व-रजस्-तमस् इन तीन में बंधा है। वह अजर, अनादि (अनर्वम्) अविनाशी, अशिथिल है। जिसमें समस्त भुवन अधीत् लोक स्थिर हैं। इमं रथमधि ये सुप्त तुस्थुः सुप्तचेन्नं सुप्त वहुन्त्यथ्वीः। सुप्त स्वसारी अभि सं नवन्तु यत्रु गर्वा निर्द्धिता सुप्त नार्मा ॥३॥ भाव १ । १६४ । ३ ।।

<sup>₹~(</sup>तु०) 'स नवन्ते' (च०) 'सप्तनाम' इति ऋ०।

भा०—(इमम्) इस (सप्त-चक्रम्) सर्पगशील, विषयों तक गित करने वाले इन्द्रियों से युक्त (रथम्) रमणप्ताधन, भोगायतन देह में (ये) जो (सप्त) सात या सर्पणशील प्राण (तस्थुः) स्थित हैं वे भी (अइवाः) विषयों का भोग करते हैं या समस्त देह में इयापक भी हैं। वे उस रथ को (वहन्ति) धारण करते हैं। (सप्त) वे सातों। स्वसारः) स्व अर्थात् आत्मा के बल पर सरण करने वाले (अभि सं नवन्त) देह को भली प्रकार वश करते हैं (यम्र) जहां (गवाम्) गौ=इन्द्रियों के (सप्त) सात (नामा) स्वरूप (निहिता) रक्खे हैं।

सप्त प्राणाः प्रभवन्ति तसात् सप्तार्चिपः समिधः सप्त होमाः । सप्त हमे कोका ग्रेषु चरन्ति प्राणाः गुहाश्याः निहिता सप्त सप्त ॥ सु० उप० २१।८॥

को देदर्श प्रथम जायमालमस्थन्वन्तं यदेनस्था विभिति । भूस्या असुरस्यातमा क्व स्वित् को विद्वां समुप्रेगात् प्रष्टुं मेतत्॥४

ऋ०१।१६४।४Ⅱ

भाव-[प्रश्न १] (प्रथमम्) सब से प्रथम (जायमानम्) प्रावृभूत, प्रकट होते हुए इस महाज्ञ द्विरण्यगर्भ को (कः दद्शे ) कौन देखता है ? [प्र० २] (यद्) और (अनस्था) हड्डी अर्थात् शरीर से रहित आरमा (अस्थन्वन्तम्) इस ग्रस्थि वाले प्रर्थात् कठोर शरीर और रूपवान् जगत् को कौन (बिभात्तें) धारण करता है ? [प्र० ३] (भूग्याः) भूमि, पृथिवी और पृथिवी का यह शरीर और (असुः) वायु का अंश प्राण और (असुक्) जल का ग्रंश रुधिर इन तीनों से बना देह ग्रीर इस शरीर में रहने वाला (ग्रात्मा) आत्मा, खेतन ये भी क्व स्वत् ) कहां, किस पर आधित हैं ? [प्र० ४]

(कः) कौन पुरुष (एतत्) इस रहस्यमय प्रश्न की सबसें प्रथम (प्रत्युम्) पूछने के लिये (विद्वांसम्) किसी विद्वान् के पास (उर्ष गात्) पहुँचा होगा ? इसं मन्ध्र में चार प्रश्न हैं। (१) जब सब सें प्रथम २ प्रकृति के अंव्यक्त रूप से व्यक्त रूप उत्पन्न हुंआ तब उसकी देखने वाला साची कीन था? (२) शरीर को किस अशरीरी ने धारण किया? (३) शरीर, प्राण, रुधिर आदि संघात का आत्मा कहां स्थित है ? (४) सबसे प्रथम किसने इस प्रश्न को किसी विद्वान्त से पूछा?

हुह ब्रेबीतु य हैमुङ्ग बेट्टास्य ब्रामस्य निहितं पुदं वैः। ज्ञार्काः जीरं दुहते गावी अस्य बुद्रि वस्तीना उद्दकं पृदीपुंः॥४॥ ऋ०१।१६४।७॥

भा॰—( ग्रंगं ) हे विद्वान् पुरुषो ! (यः ) जो ( ईम् ) भी ( अस्य ) इस ( वेः ) गतिशील इंसरूप ( वामस्य ) सब से सुन्दर, सब से वरणीय और सेवनीय आत्मा के ( इह निहितम् ) इस देह के भीतर छुपे हुए ( पदम् ) ज्ञातच्य स्वरूप को ( वेद ) जानता है वह ( इह व्रवीतु ) हमें बतलावे । शौर जिस प्रकार सूर्य की किरणें अपने पदमाग से जल पी जाती हैं उसी प्रकार उस आत्मा का भी क्या स्वरूप है जिसकी (गावः ) विषयों के प्रति गमन करने वाली इन्द्रियां ( अस्य ) इस आत्मा के ( विव्यों के प्रति गमन करने वाली इन्द्रियां ( अस्य ) इस आत्मा के ( विव्यों के प्रति गमन करने वाली इन्द्रियां ( अस्य ) इस आत्मा के ( विव्यों के प्रति गमन करने वाली इहिं ( शीरणाः ) करती हुई अर्थात् चेतना वेः संग से स्वयं चेतन होती हुई ( शीरणाः ) शिरो-भाग से ( शीरम् ) दूप के समान मधुर ज्ञानरूप रस ( दुहते ) पूर्ण करतीं, प्रदान करती हैं, और ( पदा ) अपने चेतना सामर्थं रूप पद या गति से मानो चरण से ( उदकम् ) जल के समान प्राह्म विषयों के आनन्दरस का ( अपुः ) पान करती हैं । यह एक पहेली के समान है कि—'उस सुन्दर पक्षी का स्वरूप बतलाओं जिसकी गौपं

पैरों से रम पीएं और सिर से रस बरसावें ?' इसके उत्तर दो हैं। एक 'सूर्य' दूसरा 'आत्मा'। सूर्य की किरणें चरणों से भूमि पर से जब-पान करती हैं और आकाश रूप सिर से मेघ रूप से बरसाता हैं। इसी प्रकार देह में लगी इन्द्रियां बाह्य विषयों का रस पान करती हैं और शिरोभाग से आनन्द या ज्ञान-रस उत्पन्न करती हैं।

पाकेः पुत्रछाम् मनुसाविजानन् देवानामेना निर्हिता प्रदानि । बुत्से बुक्तयोधि सुप्त तन्तुनन् वि तित्निरे कृवयु ओतुवा उ ॥ ६ ॥

冠の そ 1 2 長 4 1 4 ||

भा • — हे विद्वान् पुरुषो ! ( पाकः ) परिपक्व होने बोग्य अपकव ज्ञानवाला, अरुप ज्ञानी मैं ( मनसा ) अपने मन, संकरूप विकरूपवान् अन्तः करण से ( अविजानन् ) विशेष ज्ञान को करने में असमर्थ होकर ( प्रच्छामि ) प्रश्न करता हूं कि ( देवानाम् ) प्रकाश करने वाले सूर्यादि पदार्थों के, ज्ञानों को दिखलाने वाले इन्द्रिय आदि गण के ( एना ) वे नाना प्रकार के (पदानि) ज्ञातस्य स्वरूप (निहिताः) जो भीतर छिपे हैं वे कहां आश्रित हैं और किस प्रकार हैं ? ग्रीर (कवयः) कान्तदर्शो विद्वान् भ्रविगण (वष्कये ) सत्यस्वरूप (वस्से ) सर्वाच्छा-दक, सर्वव्यापक या स्तुत्य प्रभु के (अधि ) आश्रय पर (ओतवा ड ) बगत् को बुनने के लिये या उस में अपने आपको द्योत-प्रोत करने के लिये ( सप्त तन्त्न् ) सात प्राणमय तन्तुओं को (वि ) नाना प्रकार से (तितरे) तानते हैं। हे विद्वान् पुरुषो ! बतलाओ वह किस प्रकार करते हैं। यह भी एक समस्या या पहेली है कि - देवों के पद कहां रक्ले हैं। श्रीर 'बष्कय बश्स' पर विद्वानों ने बुनने के लिये ही सात सूत ताने तो कैसे ? । इस अध्यातम समस्या या पहेली का उत्तर है कि आत्मा में देवों के 'पद' अर्थात् स्वरूप छिपे हैं। इस 'वरकय वरम' खत्य स्वरूप जगत् के आठछादक प्रभु में विद्वानों ने जगत् रूप पर की

चयन करने के लिये सात प्राकृतिक विकार पश्चभूत, सहान् और अई-कार इनको तान दिया और अपने को उसमें ओत-प्रोत करने के लिये मात प्राणों को बद्दा कर उसमें लगा दिया और अपने आत्मा के साल जीविण्य प्राणों को उस में तान दिया।

आचिकित्वांश्चिकितुषंदिचदत्रं कृषीन् पृत्र्छामि विद्वनो न विद्वान्। वि यस्तुस्तम्भ पड्डिमा रजाँस्युजस्यं रूपे किमपि स्विदेकंम् ॥७॥ १०१। १६४। ६॥

भा०—( अचिकित्वान् चित् ) ज्ञानरहित ( न विद्वान् ) इस गृह रहस्य को न जानता हुआ में शिष्य ( अत्र ) इस विषय में ( चिकित्यः ) पूर्ण रीति से ज्ञानसम्पन्न ( विद्वनः ) विद्वान् ( कवीन् ) क्रान्तर्दशों तत्वज्ञ ऋषियों से ( पृच्छामि ) प्रइन करता हूं कि ( यः ) जो ( इमाः ) इन ( घट् ) छः ( रजांसि ) तीन भूमियों, तीन चौः को अथवा पांच इन्द्रियों और छठे मन को संवत्सर की छः ऋतुभों या सत्य जोक को छोड़ कर शेष भू आदि छः जोंकों को ( तस्तम्म ) धामे हुए है उस ( अजस्य ) अजन्मा आत्मा के ( रूपे ) निरूपण में ( किम् अपि ) कोई भी ( एकम् स्वित् ) एक तत्व है या नाना शक्तियां इस जगत् को चळा रही हैं, इसका निर्णय करो ।

माता पितरं मृत आ बंभाज धीत्यश्च मनेसा सं हि जुग्मे। सा बीभृतसुर्गभैरसा निविद्धा नर्मस्वन्त इद्वंपवाकमीयः॥८॥ ऋ०१। १६४। म

भा०—( माता ) बच्चे की मां जिस प्रकार बालक उत्पन्न करने के पूर्व बालक के (पितरम्) पिता के समीप आती और ( मनसा सं

७-'विद्याने न विद्यान्' इति ऋ०।

जग्मे ) श्रेम से उसका संग करती है और वह (गर्भ-रसा निविद्धा ) गर्भजनक वीर्थ से सम्पन्न होकर प्रजा को उत्पन्न करती हैं उसी प्रकार ( माता ) जयत् का निर्माण करने हारी मुलकारण प्रकृति ( पितरम् ) जगत् के पिता या पाछक परमारमा को ( ऋते ) उसके सत्यमय साम-र्थ्य में आश्रय पाकर (आ बभाज) उसे प्राप्त करती है। और (अंध्रे) जगत् के उत्पन्न होने के पूर्व (धीर्ता) कियाशिक से और ( मनसा ) परमेश्वर की ज्ञानशक्ति से (सा ) वह प्रकृति (दि) भी (संजन्मे) उस के साथ संगत हुई, मिली श्रीर गर्भ धारण किया। श्रीर (सा) वह प्रकृति (बीभत्सुः ) उस के साथ बन्धने की . इच्छा करती हुई अर्थात् सुसंगत होकर ( गर्भ-रसा ) उसके गर्भधारक रस, तेज से (निविद्धा) अच्छी प्रकार सम्पन्न होकर इस संसार को उत्पन्न करती है। (नमस्वन्त:) ज्ञानवान् पुरुष (इत) ही . ( उपवाकम् ) इस प्रकार के वचन अर्थात् तत्वज्ञान को ( ईयुः ) प्राप्त होते हैं। आदित्य पक्ष में ---माता पृथिवी पिता सूर्य को प्राप्त होती है, उससे संगत होकर वह उससे वर्षित जल को अपने भीतर लेती है, और प्राणी जन अन्न प्राप्त करके नाना प्रकार की वाणियां उचारण करते हैं :

युक्ता मातासीं दुरि दर्तिणाया अतिष्ट्रद् गभी वृज्जनीष्वन्तः। अमीमेद् वृत्सो अनु गामपश्यद् विश्वस्त्रप्यं त्रिषु योजनेषु ॥६॥

भा०—( माता ) सर्व जगत् को निर्माण करनेवाली प्रकृति (दक्षि-णाया: ) क्रिया या बल से सम्पन्न, बलवनी शक्ति के (धिर ) मूल केन्द्र परमेश्वर में (युक्ता ) जुड़ी हुईं (आसीत् ) थी। (वृजनीषु ) जलों, 'आपः' या सूक्ष्म प्रकृति के परमाणुद्यों के (अन्तः ) भीतर बह परब्रह्म की सर्गकारिणों शक्ति (गर्भः ) परस्पर ग्रहण करने, एक दूसरे को पकड़ लेने या परस्पराकर्षण करनेवाले बल रूप में (अतिष्टत्)
विद्यमान थी। (वरसः अनु गाम्) जिस प्रकार गौ को देखकर बल्हा
(अमीमेत्) हम्भारता है उसी प्रकार (वरसः) वरसरूप जीव (गाम्)
सर्वव्यापक उस परमात्मा को (अनु) देख कर (अमीमेत्) उत्सुक
होकर उसको प्रकारता है और (त्रिषु योजनेषु) तीनों लोकों में
(विद्य-रूप्यम्) समस्त विद्य को रूप देने वाले, ब्रह्माण्ड के कर्त्ता
विद्यहरूप परमात्मा का (अपद्यत्) दर्शन करता है।

आदित्य के पक्ष में — माता पृथिवी दक्षिणा द्यों या आदित्य शक्तिं के (धिर ) केन्द्र में आकर्षणशक्षि से बंधी है (बृजनीषु) उस आदिन्त्रं की रिवमयों में जल गिभत हो जाते हैं। (बत्सः) मेघ पृथिवी के मित बरसने के पूर्व ध्विन करता है और जोग तीन योजनों में अर्थातं सूर्य की पृथिवी से योग, मेघ का वायु से योग, पुनः वृष्टि जल का पृथिवी से योग, इन तीन योजनाओं में 'विश्वरूप' नाना रूप उत्पक्षं सृष्टि को देखते हैं।

तिस्रो मातृस्त्रीन पितृन विश्वदेक उर्ध्वस्तरथौ नेमव ग्लापयन्त । मन्त्रयन्ते दिवो अमुर्घ्य पृष्ठे विश्वविद्यो वाचमविश्वविद्याम् ॥ १०॥ (२४) ॥ १। १६४ ॥

भा०—( एकः ) एक सर्वशक्तिमान् परमेश्वर (तिस्रः ) तीन ( मातृः ) जगत् की निर्माणकारिणी शक्तियों और (त्रीन् पितृन् ) पिताश्रों के समान तीन पालकों को (बिश्नत् ) धारण करता हुआ ( ऊर्ध्वः ) उनसे भी ऊपर ( तस्थो ) अधिष्ठाता रूप से विराजमान है। इसलिये ये तीनों (ईम् ) कर्मा ( न अव ग्लापयन्त ) शक्तिहीन, विषादयुक्त, निर्वत नहीं हो पाते । (अमुष्य दिंवः ) उस द्योः

९०-( द्वि० ) ग्लापयन्ति (च०) 'विश्वादिदां वाचमविश्वामन्वाम्' शति ऋ०।

आदित्य या प्रकाशस्त्ररूप प्रमारमा के ( पृष्ठे ) स्वरूप के विषय में ( विश्वविदः ) विश्व के तत्व को जानने वाले विद्वान् (अविश्वविद्वाम्) सबके न समझने योग्य, अत्यन्त गृह ( वाचम् ) वाणी का (मन्त्रयन्ते) विचाह करते हैं।

'निसः मातृः'=तीन माताएँ=स्यं, मेघ, पृथिवी । 'श्रीन् पितृन्' तीन पिता=तीन सोक या अग्नि, वायु. सूर्य । पञ्चीरे चुके पंटिवर्तमाने यस्मिन्नात्स्थुर्भुवनानि विद्वां ।

सस्य नात्तीस्तप्यत् भूरिभारः सुनाद्वेव न चिछद्यते सनाभिः॥११॥

भाव १ । ११० । १३ ॥

मा०—(पञ्चारे) पांच तत्व रूप अरों वाले (परिवर्त्तमाने) पूमते हुए (यिसन्) जिस (चक्र) चक्र में (विश्वा सुवनानि) समस्त लोक लोकान्तर (आतस्थुः) स्थिर हैं. (भूरिभारः) बहुत भार वाला (अक्षः) जिस प्रकार साधारण गादी का अक्ष, धुरा गर्म हो जाता है उस प्रकार (तस्य) उसका (अक्षः) धुरा अर्थात् वहन समर्थ व्यापक विसु, प्रसु (न तप्यते) कभी तस नहीं होता, कभी पीढ़ित नहीं होता। और जिस प्रकार गाड़ी का धुरा चलते २ पुराना होकर घिस जाता है और टूट फूट जाता है उसी प्रकार वह (सनात्) अति पुगतन, सनातन शक्कि (एव) ही (सनाभिः) समान रूप से समस्त विश्व की 'नाभि' अर्थात सबको अपने में बांधने वाला केन्द्र होकर भी (न विश्ववते) कभी नहीं टूटता फूटता, कभी विविश्वत नहीं होता। कभी प्रथक् नहीं होता।

आदित्यकृत, काल के पक्ष में — संवत्सर, परिवरसर, इदावरसर, उदावत्सर, अनुवत्सर इन पांच वर्षों के रूप पांच अरों से युक्त काल

११-(च०) 'नशीर्यत सनामिः' इति ऋ०।

चक्र या पाच ऋतु रूप अरों से बना संबक्षर काळचक्र बराबर घूमता है। उसमें समस्त लोक स्थिर हैं। उसका अक्ष कभी नहीं तपता और बह कभी छिन्न भी नहीं होता।

अध्यारम में — पांच प्राण रूप पांच अरों से बना चक्र=कर्त्तां रूप आस्मा, उसमें समस्त भुवन=प्राण इन्द्रिय आदि आश्रित हैं उसकी अक्षः = द्र्यनशक्ति या अध्यक्षता कभी पीड़ित नहीं होती अर्थात् वह आस्मा नित्य, अविनाशी सब प्राणों को समान रूप में बांधे रह कर भी कभी उच्छित्त नहीं होता।

पर्श्वपादं पितरं द्वादंशाकृतिं दिव आहुः परे अधि पुरीषिणम्। अथेमे ग्रन्य उपरे विचक्कण सप्तचके पडिर आहुरिपेतम् ॥ १२॥

भा०—(दिवः) शुलोक, प्रकाशमय परमेश्वर के (परे अर्थे) परम स्वरूप के निरूपण के विषय में विद्वान श्राण लोग (प्रिषणम्) ब्रह्माण्ड रूप पर में विराजमान परम पुरुष को (पञ्च-पादम्) पञ्चपाद भार (द्वादशाकृतिम्) १२ आकृति वाला (पितरम्) पिता (आहुः) कहते हैं। जिस प्रकार सूर्य की पांच ऋतु उसके पांच पाद या चरण हैं और १२ आकृतियां १२ मास हैं उसी प्रकार अझ, प्राण, मन, विज्ञान, और अहंकार इनमें विद्यमान ईश्वरीय शक्ति की १२ आकृतियां हैं। बारीर में अध्यात्म उक्त पांच चरण हैं या पर्वप्राण पन्चपाद हैं और १२ प्राण १२ आकृतियां हैं। (अथ) और (उपरे) सबके रमण थोग्य (विचक्षणे) सबके साक्षी द्रष्टा परम ब्रह्म के विषय में (इमे) और ये (अन्ये) दूसरे विद्वान (सप्त चक्रे) सात चक्रमय, सप्तशी- बंग्य प्राणों से बने (घडने) छः, पांच इन्द्रिय और छठा मन इन अहाँ

१२-( तु॰ ) 'उपरि विचक्षण' इति ऋ०

सें युक्तं चंक्र में उस (पुरीषिणम्) पुरुष को ( अपितम् ) अपित, स्थित, विराजमान ( आहु: ) बतलाते हैं।

आदित्य पक्ष में — पञ्चपाद=पांच ऋतु । द्वादेश आकृति≐१२ मास । प्रतीषी=वृष्टि के उदक से सम्पन्न सूर्य । सप्त चक्र=सात आदित्यरश्मियां यदा अयन ऋतु, मास, पक्ष, अहोरात्र, सुदूर्त इनके पुन: आवर्तन करनेवालें चकों में पट् अर=पट् ऋतु लगी हैं। विशेष देखो प्रश्नोप-निपद् [प्रश्न १ । ११]

हार्दशारं नहि तंज्जरां व वेवैति चेकं परि द्यामृतर्स्य। आ पुत्रा अझे मिथुनाची अर्च सप्त शतानि विश्वतिर्ध्व तस्थुः॥१३॥ ॥ १ । १६७ । ११॥

मार्क् है (अझे) सूँगे ! परमात्मन् ! तेरा यह (हादशारम् ) १२ अशे से युक्तं (ऋतत्य ) सत्य, व्यक्त ब्रह्माण्ड का (चक्रम् ) चक्रं (द्याम् पिर ) द्युक्तं का काकाश में (वर्विति ) घूमं रहा है, (तत् ) वह कभी (निह जराय) जीर्ण नष्ट नहीं होता। (अछ ) इस में (पुत्राः) मर्नुष्यों का दुःखों से ल्लाण करने वाले (सप्त शतानि विंशानिश्च ) सातसी बीस [७२०] (मिथुनासः ) जीदे, दिन और रात (तर्थुः) हिथर हैं।

इस चक्र को कोई कार्ल-चक्र और संवत्सर-चक्र इत्यादि नाना रूपं से कराना करते हैं। अध्यात्म में द्वादश अर=१२ प्राण हैं। संवरसर के रात दिनों की संख्या ७२० है। ३६० राग्नि और ३६० दिन। सनेमि चक्रमुजर् वि वार्त्नुत उत्तानायां दर्श युक्ता बहन्ति। सूर्यस्य चक्षु रजस्तित्यात्रृतं यस्मिन्नात्म्थुर्भुवनानि विद्यां ॥१४॥ १८०। १६४। १४॥

१४-(च०) 'यस्मित्रार्पिता' इति ऋ०।

भा०—( सनेमि) नेमि अर्थात् चक्रधारा सहित, नमनशक्ति से युक्त, सबको वश करने वाला यह (अजरम्) अविनाशी (चक्रम्) चक्र, कालशक्ति—ब्रह्मचक्र (विवानृते) नाना रूप से चल रहा है। उसको (उत्तानायाम्) इस उत्तान जगती में (दश) दश प्राण (युक्ताः) जुत कर (वहन्ति) उठा रहे हैं। (सूर्यस्य) सूर्यं, सब के प्रकाशक परमेश्वर की (चक्षुः) चक्षु अर्थात् साक्षात् ज्ञानशक्ति, दशनशक्ति जो संसार को उत्पन्न करती है वह (रजसा) रजो गुण से (आवृतम्) युक्त होकर (एति) गति करती है, समस्त संसार को चलाती है। जिस राजस शक्ति में (विश्वा भुवनानि) समस्त भुवन और लोक (आ तस्थुः) स्थिर होते हैं।

स्त्रियः सुतीस्ताँ उ मे पुंस आहुः पश्यदक्षण्वात्र वि चैतदुन्धः। कृविर्यः पुत्रः स र्द्रमा चिकेत् यस्ता विजानात् स प्रिताण्यतास्त्र १५

भा०—(मे) मेरी जो (खिय:) प्रकृति के परमाणुओं में घनीभाव उत्पन्न करने वाली (सती:) प्रवल शक्तियां हैं (तान् उ)
उनको ही विद्वान लोग (पुंस:) 'पुं शक्ति या प्रवल पुरुष रूप
से (आहु:) कहते हैं । उनको (अक्षण्वान्) चक्षण्मान विद्वान्
(पश्यत्) साक्षात् करता है। (अन्धः) अन्धा मूर्ष पुरुष उनको
(न विचेतत्) नहीं जान पाता। (यः) जो (पुत्रः) पुत्र बालक
होकर भी (किवः) फ्रान्तदर्शी है (सः) वह (ईम्) इस रहस्य को
होकर भी (किवः) फ्रान्तदर्शी है (सः) वह (ईम्) इस रहस्य को
शो (वाः) उन शक्तियों
(भा चिकेत्) जानता है, भी जो (ताः) उन शक्तियों
को (विज्ञानात्) विशेष रूप से जान लेता है (सः) वह (पिनः
को (विज्ञानात्) विशेष रूप से जान लेता है (सः) वह (पिनः
पिता असत्) पिता का भी पिता हो जाता है । अथवा—(स्त्रियः
सतीः तान् उ मे पुंसः आहुः) जो खियां है उन स्त्री प्राणियों को भी
सतीः तान् उ मे पुंसः आहुः) जो खियां है उन स्त्री प्राणियों को भी

१५-( प्र० ) 'ता उ' ( तृ० ) 'इमाः' (च०) 'सबितुःपि'-इति तें ० छ।०।

में — आदित्य की रशिममें जलों को गर्भ में धारण करने से खियां हैं, तो भी वृष्टि के जल सेवन में समर्थ होने और पृथिवी जल सेचन के बाद अझोत्पादन में समर्थ होने से उनको भी पुमान्; 'मेध' कहा जाता है। शेष पूर्ववत्।

साकंजानी समर्थमाहुरेकुंज षडिद्यमा ऋषयो देवजा इति । तेषांमिष्टानि विहितानि घामुदा स्थाने रेजन्ते विकृतानि ऋष्दाः। १६

भाव १ । १६४ । १४ ॥

भा०—(सार्क-जानां) एक ही साथ उत्पन्न हुए ब्राणीं में से (सप्तथम्) सातर्वे को (एकजम्) एकज अर्थात् एक रूप से उत्पत्तः हुआ ( आहु: ) बतलाते हैं। ( यमाः ) दो दो जोड़े रूप से विद्यमान (अध्ययः) प्राण (षट्) छः हैं और वे (देवजा इति) देव अर्थात् आस्मा से उत्पन्न हुए बतलाये जाते हैं। (तेषाम्) उन के (धामशः) भारण सामर्थ्य या प्रक्रणशक्ति के अनुसार ही (इष्टानि) इनकी इच्छाएं या चेष्टाएं या कार्य (विहितानि) बनाये हैं। वे (स्थात्रे) स्थिर, नित्य, आत्मा के हित के लिये ही (रूपशः) भिन्न र रूपों में ( विकृतानि ) विकार को प्राप्त होकर (रेजन्ते ) प्रकट होते हैं। अर्थात् कान, नाक, आंख ये छहों दो दो के जोड़े हैं। इनमें सातवां सुख का प्राण जोड़ा नहीं, वह एक ही है। वह 'एकज' हैं। इनमें उक्त छहीं ऋषि ज्ञानद्रश हैं ये 'देवज' कहाते हैं। उन सब के अपने २ प्राह्म विषय नियत हैं श्रीर आत्मा के निमित्त ये गति कर रहे हैं। आदित्य पक्ष में-छः ऋतुएं हैं। जिनमें सातवीं ऋतु एक मलमास से उत्पन्न होने से वह एकज है। शेष ऋतु दो दो सासों से बनते है वे 'यम' हैं। वे सूर्य से उत्पन्न होती हैं इसलिये 'देयज' हैं। उनके अपने २ सामर्थ्य से अपना इष्ट परिणाम होता है। वे 'स्थाता' सूर्य के कारण नाना रूपों में मकट होती हैं।

ख्रवः परेण प्र प्नावरेण प्रा ब्रह्मं बिश्वती गौरुदंस्थात्। सा कदीची कं स्विद्धी परागात् कर्व स्वित् स्ते नहि युथे ख्रास्मिन् ॥ १७॥ ॥ ४०१। १६४। १६॥

भा०—(एना गी:) यह ब्रह्मशक्ति (परेण) दूर से भी दूर होक से नीचे है और (एना अवरेण) इस नीचे के लोक से जपर भी रहकर (पदा) ज्ञान हारा (वस्सं) जगत को (बिश्रती) पृष्ट करती हुई (उद् अस्थात्) सर्वोपिर स्थित है। (सा) वह (कर्द्राची) न लाने कहां से भाती और कहां को जाती है श्रीर वह (कं स्वत्) किस (अर्थम्) परम श्रेष्ठ प्रभु के पास (परा अगात्) पुनः लौट जाती है। न जाने (क स्वित् सूते) वह कहां इस सन्तान को उत्पन्न करती है। नहीं यूथे अस्मन्) वह स्वयं इस यूथ अर्थात् विकृतिगण में नहीं है। वह ब्रह्मशक्ति इस लोक के उत्पर और उस लोक से नीचे समस्त संसार को पालती है और फिर उसी में लीन होजाती है। इतने प्राणी कहां से उत्पन्न करती है इसका ज्ञान नहीं है। वह फ्राकृतिक विकार रूप महत् आदि पदार्थों से श्रवहर्य भिन्न है।

आदित्यपत्त में — उपा वह गौ जो अपने चरण के समीप सूर्य रूप बत्स को धारण करती है वह कहां से आती कहां जाती है और कहां अपने सूर्य बालक का प्रसव करती है ? पूर्व प्रकाशित तारायृथ में वह उसका नहीं प्रसव करती।

अध्यात्म में — ( परेण अवः ) पर आत्मतत्व से नीचे और ( एना अवरेण परः ) इस अधोवर्त्ती इत्दिवगण से उत्तर ( पदा ) ज्ञानशकि से ( वत्सम् ) अपने वत्स रूप मन को ( विश्वनी गौ: उदस्थात् ) पृष्ट करती हुई गौ: श्रर्थात् चेतना शक्ति प्रकट होती है। ( सा कदीची )

१७-( न०) यूथि जन्तः 'इति ऋ०।

वह कहां से भानी है ? ( कं न्विद् अर्ध परागत् ) किस उत्तम, समृद्ध आत्मा में पुनः जौट जानी है ? इस मन को वह कहां उत्पन्न करती है ? जिससे यह वत्स मन इस इन्द्रिय गण सें परिगणित नहीं होता।

अवः परेण पितरं यो अंस्य वेदावः परेण पर प्नावरेण । कुब्रीयसानः क इह प्र वीचद् देवं मनः कुतो अधि प्रजातम् ॥१६

भा०—(परेण अवः) परम परमेश्वर से उतर कर विराजमान (अस्य) इस पूर्वोक्त मन के (पितरम्) पालक आत्मा को और (परेण अवः एना अवरेण परः) पर आत्मा से नीचे और इस इन्द्रि-यगण से उत्कृष्ट इस मन के विषय में (यः वेद) जो जानता है वह (कवीयमानः) स्वयं अपने को कान्तदर्शी विद्वान् मेधाधी के समान कता कर (कः) कोई दुर्लभ ही (इह) इस जगत् में (प्रवाचन्) अतला सकता है कि (द्वम्) कीदाशील या ज्ञान को संकल्प विकल्प द्वारा दर्शाने वाला (मनः) मन अन्तःकरण (कुतः अधि प्रजातम्) कहां से प्रकट हुन्ना है ?

ये श्रवीब्चस्ताँ इ पराचि ब्राहुर्ये पराब्चस्तां ड अवधि आहुः। इन्द्रेश्च या चक्रथुः सोम् तानि धुरा न युक्ता रजसो वहन्ति॥१६

भा०—(ये) जो जीवगण (अर्वाञ्चः) इस जोक में भोग-परायण हैं उनको (पराचः) परम ब्रह्म से दूर हटा हुआ (आहुः) कहते हैं। श्रीर (ये) जो इस जोक के भोगों से (पराञ्चः) परे हट गये हैं (तान्) उनको ही (अर्वाचः) परम पद के समीप (आहुः) कहा जाता है। (इम्द्रः च सोम) हे इन्द्र और सोम! जीव श्रीर ब्रह्म ! (या चक्थुः) जिन जोकों को आप दोनों अपनी कर्म-शक्ति और

१८ ( प्र० द्वि० ) 'यो अस्यानुवेद पर एनावरण' इति ऋ०

फलदायिनी-शक्ति द्वारा निर्माण करते हो (तानि रजस:) वे कर्म ही इन लोकों को (धुरा युक्तान)धुरे में जुते घो**ड़ों के समान** (वहन्ति)धारण कर रहे हैं।

आदित्य पक्ष में — जो बह अर्वाग् हैं उनको ज्योतिषी पराक् दूरस्थ कहते हैं, गति के वश से जो समीप होते हैं वे ही फिर दूर हो जाते हैं। इन्द्र और सोम अर्थात् सूर्य और चांद्र गति के वश से कभी समीप होते हैं और कभी दूर हो जाते हैं।

द्धा स्त्रुपूर्णा सूयुजा सर्खाया समानं वृत्तं परि षस्वजाते । तयो<u>र</u>न्यः पिष्पेलं स्वाद्वत्त्यनेश्चन्द्वन्यो अभि चाकशीति ॥ २० ॥

भा०—(सयुजा) एकत्र रहते वाले (सखाया) एक दूसरे के मित्र (सुपणी) उत्तम ज्ञान, पालन और सामर्थ्य से युक्त, दोनों ईश्वर छौर जीव दो पित्रयों के समान हैं। वे दोनों (समान वृक्षम्) एक ही संसार रूप वृक्ष को (पिर सस्वजाते) चिपटे रहते हैं अर्थात् उस पर संसार रूप वृक्ष को (पिर सस्वजाते) चिपटे रहते हैं अर्थात् उस पर आश्रय लेते हैं। (तयोः) उन दोनों में (अन्यः) एक पत्ती, जीव (स्वाहु) आनन्ददायक (पिप्पलम्) पिप्पल्ल, कर्मफल को (अत्ति) भोग करता है और (अन्यः) दूसरा (अन्त्रनत्) भोग न करता हुआ (अभि चाकशीति) केवल देखा करता है। अर्थान् दूसरा साली हुआ (अभि चाकशीति) केवल देखा करता है। अर्थान् दूसरा साली रूप से विराजता है। किन्हीं के मत में ये दो पत्ती जीव और मन हैं। जो समान भाव से उच्छेद करने यीग्य देह रूप वृक्ष में आश्रित है। ओसमान भाव से उच्छेद करने यीग्य देह रूप वृक्ष में आश्रित है। असङ्ग आत्मा साक्षी है और मन भोग करता है। यह रूपक छिन्न-वाय से दोनों पक्षों में संगत है। देखो इवेताश्वतर, मुण्डक और कठ उपनिष्टें।

यस्मिन् बृक्षे सुध्यदेः सुपूर्णा निश्चिशन्ते सुर्वते चाधि विर्वे । तस्य यदाहुः पिष्पेलं स्खाहंश्चे तज्ञोत्त्रंशुः पृतंशुं न वेदं ॥२१॥ % १ । १६४ । २२ ।

भा०—(यस्मिन्) जिस ( वृत्ते ) ब्रह्ममय वृक्ष पर ( मध्वदः ) मधु अर्थात् आस्म ज्ञानस्य का उपभोग करने हारे ( सुपर्णाः ) शुभ ज्ञानसम्पन्न ब्रह्मज्ञ ( निविज्ञन्ते ) आश्रय छेते हैं, ब्रार ( विश्व ) संसार में ( अधि सुवते च ) पुनः आते हैं अर्थात् पुनः सुक्ति से जौट आते हैं, ( तस्य ) वे उस ब्रह्ममय वृक्ष का ( यत् ) जो ( स्वादु ) परम सुष्ककारी ( अग्रे ) सर्वश्रेष्ठ ( पिष्पलं ) फल है ( आहुः ) उसका वर्णन करते हैं। ( यः ) जो पुरुष ( पितरम् ) भवतारक, सकल दुःख-वारक, परिपालक, उस परम पालक प्रभु को ( न वेद ) नहीं जानता, उसकी उपासना नहीं करता ( तत् ) वह परम स्वादु फल उसकी ( न नशत् ) नहीं प्राप्त होता।

भध्यास्म में—जिस आत्मा रूप वृक्ष पर मधुर फल के भोग करने वाले पिक्षयों के समान प्राण या इन्द्रियगण स्वाप-काल में लीन हो जाते हैं और पुनः जागरण काल में उत्पन्न हो जाते हैं, जिसका वह परम स्वादिष्ट फल है, जो उस पालक आत्मा को नहीं जानते उनको वह फल प्राप्त नहीं होता। इसी प्रकार आदित्य पक्ष में—सुपर्ण=िकरण सूर्य रूप वृक्ष में मधु अर्थात् जल प्रहण करने वाली उसमें लीन होती और उधा-काल में पुनः प्रकट होती हैं, उसका पालक आरोग्यप्रद फल है। जो सूर्य का सेवन नहीं करते उनकों वह फल नहीं मिलता।

२१-( त्० ) 'तस्य ध्दाहुः' इति ऋ० ।

यद्यो सुपूर्णा अमृतस्य अक्षमिनंमेषं विद्याभिस्वरेन्ति। धना विद्यंस्य भुवनंस्य गोपाः स मा धीरः पाक्मत्रा विवेश ॥ २२॥ (२४)

भा०—(यत्र) जिस बहा में रहते हुए (सुपर्णाः) उत्तम ब्रह्मज्ञानी, मुक्र पुरुष (अनिमेषम्) निरन्तर एक झपक भर सूक्ष्म काल के व्यवच्छेद के भी विना अर्थात् सदा (अमृतस्य) उस अविनाशी नित्य अमृतरस के (भक्षम्) उपभोग को (विद्धा) अपने ज्ञान सामर्थ्य से (अभिस्वरन्ति) प्राप्त करते और उसका प्रगान करते हैं। ज्ञाना वाणियों द्वारा प्रकट करते हैं, (एना) वह (विश्वस्य) समस्त (भुवनस्य गोपाः) भुवनों का परिपालक (धीरः) सबका धारगाकर्ता, सर्वज्ञ, ब्रह्म (मा) मुक्त (पाकं) अपनव या अल्पपनव, और भी पाक होने योग्य ज्ञानी मुमुक्षु को (अत्र) इस इस संसार में (आ विवेश प्रविष्ट करता है।

आदित्य पक्ष में — जिस आदित्य में सुपर्णाः=रश्मियं, अमृत=जरू को, प्राप्त करके प्रतप्त होती हैं वह समस्त भुवनों का स्वामी मुझें सुख प्रदान करें। अध्यातम पच में सुपर्णाः=इन्द्रियगण।

## well.

## [ १० ] भ्रात्मा भीर परमात्मा का ज्ञान ।

श्रद्धा ऋषिः । गौः, विराङ् आत्मा च देवताः । १,७,१४,१७, १८ जगत्यः । २१ पञ्चपदा शक्वरी । २३, २४ चतुःपदा पुरस्कृतिर्भुरिक् अतिजगती । २, २६ भुरिजौ । २,६,८,८३,१४,१६,१६,२०,२२,२४,२७,२८ त्रिष्टुमः । अष्टाविंश्चे सक्तम् ॥

२२-( प्र० ) 'अमृतस्य भागम्' ( तृ० ) 'इतो विश्वस्य' इति प्रा० ।

यद् गायत्रे अधि गायत्रमाहितं त्रैष्टुंभं वा त्रैष्टुंभान्तिरतंक्षत । यद्द्या जगुज्जगुत्याहितं पूर्वं य इत् तद् विदुस्ते अमृतृत्वमानशुः॥१

भा०—(यद्) जो (१) (गायत्रे) 'गायत्र' में (गायत्रं अधि आहितम्) गायत्र स्थित है (वा) और (२) (त्रैष्टुभात्) त्रैष्टुभ से (त्रैष्टुभं ) त्रैष्टुभ की (निर् अतक्षत्) रचना की, करूपना की। (यद् वा) और (३) जो (जगत्याम्) जगती में (जगत्) जगत् (आहितम्) स्थिर है (तत्) उस रहस्य को (ये विदुः) जो विद्वान् सोग जानते हैं (ते) वे (अमृतत्वम् आन्जुः) अमृतत्व, मोच पदका भोग करते हैं।

(१) 'इमे वे लोका गायत्रम्'। तां० १६।११।११॥ गायत्रीऽयं भूलोकः। कौ० ८।९॥ गायत्रे प्रिसन् लोके गायत्रोऽयसिस्ध्यूढः। कौ० १७।२॥ प्राणो गायत्री प्रजननम्। ता० १६।४ ५॥ प्राणो गायत्रम्। जै० उ० १।३७।७॥ अप्तिवें गायत्री ॥ ग्रा० १६।१।१॥ गायत्री आह्मम्। छै० १७।२।६॥ वीर्यं गायत्री। ता० ७।३।१३॥ गायत्रम् हि शिरः॥ श० ८।६।२।६॥ अष्टाक्षरा गायत्री। ए० २।१७॥ चतुर्वेशत्यत्रम् गायत्री। श० ३।१११०॥ गायत्री प्राची दिक्। श० २।३ १।१२॥ गायत्री वसूनां पत्नी। गो० उ० २।९॥ वसवो गायत्री समभरन्। जै० उ० २।१८।४॥ गायत्रं वे स्थन्तरम्। ता० ५।१।१५॥ गायत्री यत्रः। गो० प्र १।१४॥ गायत्रे वे प्रातःसवनम् । गो० उ० ३।१६॥ गायत्री व्यत्रः। गो० प्र १।१४॥ गायत्री वे प्रातःसवनम् । गो० उ० ३।१६॥ गायत्री वे प्रातःसवनम् । गो० उ०

गायत्री और गायत्र शब्द से वैदिक परिभाषा में तीनों लोक,

<sup>[</sup>१०] १—( द्वि०) 'त्रैष्टुभादा त्रेष्टुभ' इति ऋ०।

भूलोक. प्राण. अग्नि, ब्राह्मण, ब्रह्मवर्चस् तेज. वीर्यं, शिर. मुख, अष्टाक्षर छन्द. प्राची दिशा, वसुपरनी, रथन्तर. सप्तदशस्तोम, यज्ञ. प्रातःसवन, श्रीर पुरुष इतने पदार्थ लिये जाते हैं। गायत्र में गायत्र आश्रित है, अर्थात् इस लोक में अग्नि आश्रित है या भूलोक अग्नि पर आश्रित है या ब्राह्मण में ब्रह्मतेज है, परनी पुरुष पर आश्रित है, प्रातः सवन यज्ञ में आश्रित है, रथन्तर साम गायत्री छन्द पर आश्रित है। प्राण आस्मा धार्थित देह में आश्रित है, यह जीवात्मा परमारमा में आश्रित है।

(२) त्रैष्टुभम्--त्रिबृद्वज्रस्तस्य स्तोमम् इवेत्यौपमिकम् ॥ देण ३।१६॥ बद्धाः त्रिष्टुप्, त्रैष्टुम इन्द्रः । कीर ३।३॥ त्रैष्टुमो बद्धाः। गो० ३।१।१८॥ ऐन्द्रं हि त्रैष्टुभं माध्यन्दिनं सवनम् । ऐ० ६। ११॥ एते वै छन्दसां वीर्यवत्तमे यद् गायश्री च त्रिष्टुप् च । सा० २०।१६।८॥ बर्ल वै वीर्थं त्रिष्टुप् । कौ० ७।२॥ झोजो वा इन्द्रि<mark>यं वीर्यं त्रिष्टुप् ।</mark> एँ० १।४।२८॥ उरः त्रिष्टुप् । दा० ८।६।२।७॥ त्रिष्टुप् छन्दो वै राज-न्यः । तै० १।२८॥ क्षत्रं वै म्निष्टुप् को० ७।१०॥ या राका सा न्निष्टुप् । एै० ३ ४७॥ त्रेव्हुभो हि वायु: । श॰ ८।७।३।१२॥ त्रैव्हुमेऽन्तिसलोके न्नेष्टुभो वायुरध्यूदः । कौ० १७ । ३ । यजुषां वायुर्देवतं तदेव ज्योतिस्त्रै-ब्दुमं छन्दोऽन्तरिक्षं स्थानम् । गौ० पू० १।२९॥ अपानिश्चव्दुष् । तां । ७।३।७॥ यः एवायं प्रजननः प्राण एष त्रिष्टुप् । श० १९।३।१।१॥ त्रेष्टुमं चक्षुः । ता० २०।१६।५॥ भात्मा व मिष्टुप् । श० ६।४।२।६॥ त्रैद्रुभः पञ्चदश स्तोमः । तां० ५।२।१४॥ त्रिष्टुप् रुद्राणां पश्नी । गो॰ उ० २।९॥ एकादशासरा वै त्रिष्टुप्। की० ३।२॥ चतुश्चस्वारिंशद्वरा वै त्रिष्टुप् । श॰ ८।४।१।११॥ त्रिष्टुप् इयं पृथ्वी ।२ १।२०॥ त्रिष्टुप् असी चौ: । श॰ १।७।२।१५॥ 'त्रिष्टुप्' और 'त्रैष्टुभ्' शब्द से वैदिक परिसावा में तीनों लोक. पृथिवी, अन्तरित्र भीर थीः, बज्र, इन्द्र, माध्यन्दिन सवन, भोज, इन्द्रिय, क्षात्रबरू, क्षत्रिय, राका, वासु, अपान, प्रजनन, प्राण, चतु, उर:स्थल, आतमा पञ्चदश स्तोम, रहों की पत्नी, ११ अक्षरों का या ४४ अक्षरों का छन्द इतने पदार्थ लिये जाते हैं। 'त्रैप्ट्रेभ से त्रैप्ट्रेभ की रचना की' अर्थात् अन्तरित्र से वायु प्रकट हुआ, उरस्थल से बल उत्पन्न हुआ, अत्रिय में वाहुबल हैं, इन्द्र में बज्ज आश्रित है, आतमा में इन्द्रिय हैं, प्रजनम या अपान भी मध्य-भाग में आश्रित है और ये भी आतमा में स्थिन हैं, रुद्रों की पत्नी अर्थात् शक्ति रुद्रों में आश्रित है। श्रीर जीवारमा उस परम जोक में आश्रित है।

(३) सर्व वा इदमातमा जगत्। श० १ । ८।२।११॥ या सिनीवाली जगती। अस्यां हि इदं सर्व जगत्। श० १ । ८।२।११॥ या सिनीवाली सा जगती। ऐ० ३ । ४७ ॥ जागतो वै वेश्यः। ऐ० १।२८॥ ता वा एता जगत्यो यद् द्वादशाक्षराणि पदानि। जगती प्रतीची दिक्। श० ८।२।११२॥ जगत्यादित्यानां पत्नी। गी० ३।२।९॥ सामनां आदित्यं देवतं तदेव ज्योतिर्जागतं छन्दो हो: स्थानम्। गो० पू० १।२६॥ श्लोणी जगत्यः। श० ८।६।२।८॥ अवाङ् प्राणः एष जगती। जागतं श्लोशम्। ता० २०। १६। ५॥ जागतं वै तृतीयसवनम्। ऐ० ६। २। १२॥ जागता वै प्रावाणः। कौ० २९। १॥ जगत्येव यशः।

वैदिक परिभाषा में 'जगती', 'जायत' शब्दों से समस्त संसार, आत्मा, पृथिवी, सिनीवाली ब्रह्म, पशु, वैश्य, द्वादशाक्षर छन्द, प्रतीची दिशा, आदित्यों की पत्नी, द्योः स्थान, श्रवाङ् प्राण, श्रोत्र, तृतीय सवन, प्रावा और यश, ये पदार्थ लिये जाते हैं। 'जगती में जगत् आश्रित हैं' अर्थात् समस्त जगत् उसके चलाने वाले परमात्मा में आश्रित, हैं, श्रादित्य द्यौत्नोक में स्थित है, श्रवाङ् प्राण श्रर्थात् नाभि से नीचे का प्राण, श्रोणी या कूल्हों में स्थित है, पशुगण वैश्यों में या वेश्यवण पश्च समद्धि में स्थित है, श्रादित्य ब्रह्मचारी तृतीय सवन में स्थित है, श्रादित्य ब्रह्मचारी तृतीय सवन में स्थित है, श्रादित्य ब्रह्मचारी तृतीय सवन में स्थित है, श्राद्वर ब्रह्मचारी तृतीय सवन में स्थित है,

वर्ष की ब्रह्मचर्य-शक्ति आदित्य ब्रह्मचारियों में स्थित है। श्रोन्न, श्रवण या श्रुतिविद्या का श्रवण-पठन-मनन विद्वानों में स्थित है। इत्यादि।

गायचेण प्रति मिमीते अर्कमकेंण साम नैष्द्रमेन वाकम्। वाकेन वाकं द्विपदा चतुष्पदाक्षरेण मिमते सुप्त वाणीः॥ २॥

भा॰—(१) (गायश्रेण) गायत्र से (धर्कम्) धर्क को (प्रति
गिमीते) प्रतिमान करता है, मापता है, ज्ञान करता है, परिमित करता
है, प्राप्त करता है। (२) धीर (धर्केण साम) अर्क से साम को
परिमित करता या मापता या ज्ञान करता है। (३) (त्रैष्टुभेन
वाकम्) त्रैष्टुभ से वाक' को और (४) (वाकेन वाकम्) वाक
से वाक को प्रतिमान या मापन करता या ज्ञान करता है। धीर
(५) (द्विपदा) दो पद के धीर (चतुष्पदा अक्षरेण) चारपद के
अक्षरों से (सप्त वाणी: प्रति मिमते) सात प्रकार की वाणियों को
मापते हैं।

(१) 'गायत्रेण अर्कम्'—गायत्रं पुरस्ताहुक्तम् । अर्कः—अन्नं वे देवाः अर्क इति वदन्ति ता० १५।३।२३॥ आदित्यो वा अर्कः । त्रा० १०।६।२।६॥ अर्कश्रक्षुः तदसौ सूर्यः । अग्निरकः । त्रा० २०।१।१।॥ स १०।६।२।६॥ अर्कश्रक्षुः तदसौ सूर्यः । अग्निरकः । त्रा० २०।१।४॥ प्राणो वा अर्कः । वेत्थार्क- एपोऽग्निरको यत्पुरुषः । त्रा० १०।६।४॥ प्राणो वा अर्कः । वेत्थार्क- मिति । पुरुषं हैव तदुवाच । वेत्थार्कपणे इति कणो हैद तदुवाच । वेत्थार्क केपुरुषे इत्यविणी हैत तदुवाच । वेत्थार्कश्राना दन्तान्हेव तदुवाच । वेत्थार्कसमुद्रकावित्योष्टी हैव तदुवाच । वेत्थार्कभ्राना दन्तान्हेव तदुवाच । वेत्थार्कप्रात्वाच । वेत्थार्कमुरुम् इत्यन्नं तदुवाच । वेत्थार्कमुरुम् इत्यनं वेद्वाच । त्राव १४।३।२३॥

वैदिक परिभाषा में अर्क शब्द से अज्ञ, आदित्य, चक्षु, अञ्जि, जीव, परमपुरुष, प्राण और पुरुष या जीवात्मा कहे जाते हैं। ''गायत्र से अर्क को पाता है, ज्ञान करता है, या मापता है' अर्थात् पृथ्वी से अज्ञ प्राप्त करता है, प्राण से आत्मा का ज्ञान करते हैं, आत्मा से परमात्मा का ज्ञान करते हैं इत्यादि योग्य योजन।एँ करनी चाहियें।

(२) 'अर्केण साम'-अर्क: पुरस्तादुक्त: । साम-स प्रजापति हैंनं षोडशधा आत्मानं विकृत्य सार्ध समैत्। तद् यत्सार्ध समैत् तत् साम्नः सामत्वम् । जै० उ० १।४८।७॥ एष आदित्यः सर्वेजेंकैः समः, तस्मादेष एव साम । जै० उ० १।१।२५॥ एतं पुरुपं छन्दोगा उपासते । एतस्मिन् हि इदं सर्वं समानम् । श० १०।४।२।१०॥ तद् यत् सा च अमश्च तत् साम अभवत् । जै० उ० १।१३।५॥ यहै तस्सा च अमश्च <mark>समवदताम् तत्साम्नः सामत्वं । गो० उ० ३।२०॥ सेव नाम ऋक् अमी</mark> नाम सा। गो० उ० ३।२०॥ प्राणो वाव अमः वाक्सा तत्साम । जै० उ० ४।२३।३॥ प्राणो वै साम प्राणे हीमानि भूतानि सम्यव्चि । श० १४।८।१४।३॥ तद् यदेतत्सर्वं वाचमेवाभिसमायति तस्माद्वागेव साम । जै० उ० १।४०।६॥ स्वर्गो जोकः सामवेदः ष० १५॥ साम वै देवाना-मञ्जम् । तां० ६।४.१३॥ साम्राज्यं वै साम । २१० १२।८।३।२३॥ क्षत्र साम । १२।८।३।२३॥ संवत्सर एव साम । जै० उ० १।३५।१॥ बन्धु-मत्साम् । णै० उ० ३।६।७॥ साम हि सत्याशीः । ता० ११।१०।१०॥ तयोः सदसतोः यत् सत् तत् साम तन् मनः, स प्राणः । जै० उ० र।४३।२॥ धर्मः इन्द्रो राजा। तस्य देवा विशः। सामानि वेदः। श० 1313131981

वैदिक परिभाषा में साम शब्द से शोडशकल प्रजापति, सर्वलोक-मय आदित्य परमेश्वर, सर्वोपास्य पुरुष, ऋग्वेद और सामवेद, प्राण और वाक् प्राण, स्वर्ग=मोलपद, देवों का अल=ज्ञान, सत्रवल, साम्राज्य, सत्, मनः प्राण, विद्वानों का ब्रह्म, ज्ञानमय उपासना काण्ड=सामवेद. इतने अभिप्राय लिये जाते हैं।

'अर्क से साम' का प्रतिमान, ज्ञान, मापन और प्राप्त किया जाता हैं अर्थात् अन्न से प्राया और मन प्राप्त किया जाता है, आदित्य से क्षात्रवल की उपमा है, आदित्य से ब्रह्म की उपमा हैं। श्रझि=जीव यां भारमा से पोडशकल प्रजापित का परिज्ञान किया जाता है, प्राण से वाणी उत्पन्न होती है, आत्मा से परमपद या परमात्मा प्राप्त होता है। भ्यन्त्रेद से सामवेद का गान उत्पन्न होता है। इस्यादि भाना सत्य योजना करनी चाहिये।

(३) 'त्रैप्टुमेन वाकम्' त्रेप्टुमः प्रागुक्तः। वाकम्-वाग् वैगीः शः ७।२।२।५॥ वाग् वै धेनुः गो०पू०२।२१॥ वाक् सरस्वती । श० ७।१।१ ३१॥ वाग् वे सरस्वती पावीरसी । ऐ०३ ३७॥। अथ यत् स्फूर्जयन् वाचमिव ददन् दहति तदमेः सारस्वतं रूपम् । ऐ०३।३॥ सा वाक् अर्थ्वा उदातनोद् यद्षां धारा संतता। ता० २०।१४।२॥ वाग् वै मनः समुद्रस्य चक्षुः। ता० ६।४।७॥ यदाहुः किं सहस्रम् इति इमे लोकाः इमे वेदा: अथो वाग् इति ब्रुयात् । ऐ० ६ १५॥ वाग् वे सिनी-वाली । श॰ ६।४।१।९॥ वाग् वै सार्पराज्ञी । को०२७।४॥ वाग् वै धिषणा श्चार ११४।४।१ वाग् वै सप्टी। ऐ० ११९॥ वाग् इति पृथिवी जै० उ० ४।२२।११॥ वाग् इति अन्तरित्तम् । जै० उ० ४ २२।११॥ वाग् वै विराट्। श० ३।४।१।३४॥ वाग् वै विश्वकर्मा ऋषिः वाचा हि इदं सर्वं कृतम् । श० ८।१।२।९॥ महिषी हि बाक् । श० ६।५।३।४॥ वाग् ऋक्। जै० उ० ४।२३।४॥ वाग् हि शस्त्रम्। ऐ०३ ४४॥ वाग् वा इन्द्रः, या वाक् सा अग्निः। गो० उ० ४।६९॥ वाग् हि श्रप्नेः स्वो महिमा। बाठ १।४।२।१७॥ प्रजापतिहिं वाक्। तैठ १।३।४।४॥ वाग् वै वायुः । तैo १।८।८।१॥ तस्याः वाचः प्राणः स्वरसः । जैo उo

१।१।७॥ मनसः एपा कुल्या यद् वःक् । जै० उ० १।५८।३॥ अपरिमिन्तरिम हि मनः परिमित्तरिम हि मक् । श०१।४।४,७॥ मनो ह पूर्व वाचः यद्धि मनसा अभिगच्छति तहाचा वद्ति । ता० १।१।१।३॥ वाग् यज्ञः । श० १।१।२।७॥ वज्ञ एव वाक् । ए० २।२१॥ व ग् इति स्त्री । जै० उ० १।२२।११॥ वाचो वाच तो स्त्नो सत्यामृते वाच ते। ए० ४।९॥ इत्यादि ।

वैदिक परिभाषा के अनुसार वाक् शटर से वाणी, धेनु, मैंघ, गर्जना, विद्युन, येद, सिनीवाळी, पृथिवी, बुद्धि, राष्ट्रशक्रि, अन्तरिक्ष, विदार विश्वकर्मा=परमात्मा, रागी, ऋग्येद, अग्नि, प्रजापति=परमेश्वर, वायु, यज्ञ, वज्ञ, स्त्री इत्यादि पदार्थ ग्रहण किये जाते हैं। त्रेष्टुभ से वाकु को ग्रास किया जाता है, पित्मित तथा ज्ञान किया जाता या सापा जाता है। अर्थात् अन्दरिक्ष से वायु पित्मित है प्राण से वाणी उत्पन्न होती है मन के भावों की वाणी परिमित करती है, वायु से वाक् या शब्द उत्पन्न होता है, राजा से राष्ट्रशिक्ष परिमित है, राष्ट्रशिक्त से पृथिवी शासित है, हो, वो से पृथिवी परिमित है, इत्यादि योजनाएं स्पष्ट हैं।

- (४) 'वाकेन याकम्'—वाक इति प्रागुक्तम्। 'वाणी से वाणी'
  या वाक् से याक् परिसित है अर्थान् याक् से ये समस्त वेद प्राप्त हैं।
  परिमित हैं या वाणी द्वारा प्रजापित जाना जाता है। वाणी से यज्ञ
  होता है। वाणी से राष्ट्रशक्ति संचालित है वाणी से जोक तथा वेद
  सीमित, परिज्ञात एवं वर्णित हैं इत्यादि योजनाएं स्पष्ट हैं।
- (५) (द्विपदा चतुष्पदा अचरेण सप्तवाणीः मिमते) द्विपाद, चतुष्पाद् श्रक्षरों से सानों वाणियों को मापा जाता है अर्थात् श्रचरों की गणना से दो दो चरणों श्रीर चार २ चरणों से सात मुख्य छन्दों

की रचना होती है। गायत्री, उष्णिक्, अनुष्टुप् बृहती, पंक्ति, न्निष्टुप् भौर जगती, ये सात छन्द हैं । इसी प्रकार सात प्रतिछन्द, सात विच्छन्द गिने जाते हैं। जिनका संक्षिप्त विवरण साम की भूमिका में स्पष्ट है । अथवा--हिपदाः (ऋचः) पुरुषो हिपदाः । ते० ३।९।१२।३॥ द्विपदा श्रयं पुरुषः । श॰ २ ३ १४।६३॥ चतुष्पदाः पशवः । गो**० उ**० १,४॥ चतुष्पाद् वा ब्रह्म । छान्दो० उपनि० । कतमत्तद्वरमिति यःच रक्षाक्षीयतेति इन्द्रः । विराजो ना एतद् रूपं यदक्षरम् । तां ८:६।१४॥ भक्षयं वा नामैतत् तदक्षरं परोक्षम् । अर्थात् द्विपद् पुरुष श्रीर चतुब्याद् ब्रह्म जो अत्तर भविनाशी है उनसे समस्त सातों वाणियों, स्वतों छुन्दों का ज्ञान किया जाता है। या वे सातों छुन्द आत्मा परमास्मा के वाचक हैं। जैसा गायत्र, त्रैण्डुभ, जगती प्रादि की विवे-चना में दर्शाया है।

जर्गता सिन्धुं द्वित्यहकभायद् रथेतुर सुर्धे पर्यपद्यत्। गायुत्रस्य सुमिधस्तिस्र आहुस्तती मुद्धा प्र रिरिचे महित्वा ॥३ भूष्ट १ । १६४ । २५ ॥

भा॰-(१) परमाध्मा ने (दिवि) द्यौत्नोक, आकाश में (जगता) जगत् गतिशक्ति से (सिन्धुम्) सिन्धु गतिशील पदार्थी को ( अस्कभायत् ) थाम रक्खा है। (२) ( रथन्तरे ) स्थन्तर में (सूर्यम्) 'सूर्य' का (परि अपश्यत्) दुर्शन किया है। (३) (गायत्रस्य ) गायत्र की (तिस्नः समिधः ) तीन समिधा, तीन प्रकाः क्षामान् श्रक्षियां ( श्राहुः ) बतलाते हैं। ( ४ ) वह प्रमारमा ( तत: ) उन सबसे भी अधिक (महा महित्वा) बढ़े भारी सामर्थ्य से ( प्र इतिचे ) सबसे अधिक महान् है।

(१) जगता'=जगत् निरन्तर गृति से, 'सिन्धु'=गतिशील पदार्थी

को थाम रखा है। अथवा। तद् यदैतैरिदं सर्वं सितं तसात् सिन्धवः। जै० त० १।२९९॥ प्राणौ वै सिन्धुइच्छन्दः ।श०८।५।२५॥ जगत् स्रर्थात् भन्य आदित्यों की शक्ति से अब के बन्धक सिन्धु स्नादित्य को आकाश कोक में थामा है।

(२) रथन्तरं=रसतमं इ वै तद् रथन्तरमित्याचन्ते परोक्षम् । शं०९ १।२।३६॥ अयं पृथिवी लोको रथन्तरम्। ए०८।१॥ धाग् रथन्तरम्। तां० ७।६।१७॥ ब्रह्म वै रथन्तरम्। ऐ० ७।१।९२॥ ध्यानो रथन्तरम्। तां० ७।६।१४॥ प्रजननं वैरथन्तरम्। ता० ७।७।१६॥ व्यन्तरे इति निमित्त सप्तमी।

योगी या साधक रसतम परम ब्रह्मपद में उस सूर्य=परम ज्यों तिर्मय का दर्शन करता है या पृथ्वी के निमित्त सूर्य को बना देखता है।

- (३) (गायत्रस्य तिस्रः समिध आहुः) समस्त संसार की तीन प्रकाशमान् अप्ति हैं। अप्ति, विद्युत् और सूर्य।
- (४) परन्तु वह परमातमा अपने महान् सामर्थ्य से उनसे भी बड़ा है। 'न तत्र सूर्यों भाति न चन्द्रतारकं नेमा विद्युतो भान्ति कुतो अ यमग्नि:। तमेव भान्तमनुभाति सर्व तस्य भासा सर्वमिदं विभाति॥ कठ० उप०।

उपं द्वयं सुदुधां धेनुमेतां सुहस्तीं ग्रोधुगुत दोहदेनाम् ॥ श्रेष्ठं सुवं संविता सांविषन्ताभीन्रो पूर्मस्तदु पु प्र वीचत् ॥४॥ ॥ १ । १६४। १६॥ अथवै० ७ । ७३ । ७ ॥

भा०-- स्याख्या देखो [का०७।७३।७]

हिङ्कुण्वती वंसुपत्नी वस्तां वृत्सिम्च्छन्ती मनसाभ्यागात्। दुहाम् श्विभ्यां पयी अध्ययं सा वर्धतां महते सौर्मगाय ॥ ४॥ ऋ०१। १६४। २७॥ अर्थवे०७। ७३। ह॥

भा०-व्याख्या देखो [का०। ७३।८]

गौरमिमद्भि वृत्सं मिषन्तं मूर्धानं हिङ्ङंकुण्यानमात्वा र्थ। सुक्षाणं घूर्मम्भि वावशाना मिमाति मायुं पर्यते पर्योभिः॥६॥

भा०—(गौः) जिस प्रकार गौ ( मिषन्तं वत्सं अभि ) उत्सुकता के कारण छटपटाते या अनिमेष वृत्ति से देखते हुए बछड़े के प्रति ( अमीसेत् ) हंभारती है और जिस प्रकार ( मात्वे उ ) बछड़ा भी माता के छिये अपने ( मूर्धानस् ) शिर को ( हिल् अकुणोत् ) हिंकार के शब्द से उत्सुकता से हिलाता और हंभारता है उसी प्रकार यह प्रजापित की परम वाणी मेधमध्री ( सृक्षाणं ) अपने सर्जन करने वाले प्रजापित की परम वाणी मेधमध्री ( सृक्षाणं ) अपने सर्जन करने वाले ( घमं ) अति तेजस्वो सूर्य के प्रति ( वावधाना ) अति कामनायुक्त ( घमं ) अति तेजस्वो सूर्य के प्रति ( वावधाना ) अति कामनायुक्त होंकर शब्द करती या गर्जती हुई ( मायुम् ) धनघोर शब्द ( मिमाति ) करती है और स्वयं ( पृथोभिः ) अपने जल वर्षणों हारा ( प्यते ) करती है और स्वयं ( पृथोभिः ) अपने जल वर्षणों हारा ( प्यते ) स्तों का पान कराती है । अध्यातम में — गौ=सर्वव्यापक ब्रह्मशक्ति ( मिषन्तं वत्सं ) धाति उत्किण्डत जीव के प्रति अपना ( अमीमेद् ) ( मिषन्तं वत्सं ) धाति उत्किण्डत जीव के प्रति अपना ( अमीमेद् ) भी अपने ( मातवे ) माता के समान प्रेमी परमात्मा के जिये अपने भी अपने ( मातवे ) माता के समान प्रेमी परमात्मा के जिये अपने भी अपने ( मातवे ) माता के समान प्रेमी परमात्मा के जिये अपने शिरोभाग हारा ( हिल् कृणोति ) उत्सुकता प्रकट करता है । वह ब्रह्मश्वरा भाग हारा ( हिल् कृणोति ) उत्सुकता प्रकट करता है । वह ब्रह्मश्वरा चित्रमभर। अपने ( धमं स्वक्षाणं वावशाना ) तेजोमय स्वष्टा के प्रति

६-( १० ) 'अनुदत्सं' इति ऋ० ।

कामना करती हुई ( माथुं मिमाति ) शब्द या परमञ्जान उत्पन्न करती श्रीर ( पयोभिः पयते ) श्रानन्दमय अमृतों से तृप्त करती है।

अयं स शिङ्के येन गौरभी बुंता मिमाति मायं श्वसनावधि श्रिता। सा चित्तिभिनि हि चकार मत्यनि विद्युद्धवन्ती प्रति वाबिमौहत ॥७ ॥० १ । १६४ । २९॥

भा॰—( अयम्) यह मेघ जो ध्वित करता है ( स: ) वही परमात्मा प्रजापित ( शिङ्क्ते ) ध्वित करता है। ( येन ) जिससे ( अभीवृता ) घिरी हुई ( गीं: ) मध्यम जोक की वाखी ( मायुम् ) मायु=शब्द को ( मिमाित ) करती है और वह ( ध्विसनी ) मेघ में ( अधिश्रिता ) आश्रय जिये रहती है। ( सा ) वह (चित्तिभिः) नाना कियाओं से ( मर्त्यान् ) मनुष्यों को ( हि ) निश्चय से ( नि चकार ) उपकार करती है। और ( शिद्युन् भवन्ती ) वह विद्युत् रूप में प्रकट होती हुई ( विव्रम् ) रूप को ( प्रति भीहत ) प्राप्त होती है।

ब्रह्मपक्ष में—( अयं सः शिङ्के ) यह वही परमात्मा वेदमय ह्यान का उपदेश करता है ( येन गी: अभीवृता ) जिसने समस्त ज्ञानमय वाणी को अपने में धारण किया है। वही ( मायुं मिमाति ) ज्ञानमय वेद-वाणी की रचना करता है। यह वेदवाणी ( ध्वसनी अधिक्रिता ) समस्त संसार के ध्वंस प्रख्य के करनेहारे परमात्मा में वा प्रजयकाल में भी आश्रित रहती है। ( सा ) वह वेद-वश्णी ही ( विक्तिभः ) नाना प्रज्ञानों और कर्मों के उपदेशों से ( मर्खान् नि चकार ) सब मरणधर्मा प्राणियों को सब कार्यों के करने में समर्थ करती है। और वही (विद्युत् भवन्ती ) विशेष रूप से पदार्थों के छोतन-प्रकाशन करने में समर्थ

७-( तु० ) 'चकार भत्त्यै' इति झ० ।

होकर ( विविम् ) प्रत्येक रूपवान् पदार्थ को या ज्ञान को ( प्रत्योहत ) धारण करती है।

शास्त्रयोनित्वात् । वेदान्तसूत्र । १ । ३ ॥ न सोऽस्ति प्रस्ययो लोके यः शब्दानुगमाद् ऋते ॥

परमातमा चेद का परम कारण है। श्रीर कोई ऐसा ज्ञान नहीं जो शब्दज्ञान के विना हो।

अनच्छेये तुरगातु जीवमेजेद् ध्रुवं मध्य आ पुस्त्यानाम्। जीवो मृतस्यं चरति स्वधाभिरमत्यों मत्येवा सयोनिः॥ ५॥ श्रु०१। १६४। ३०॥

भा०—(पस्यानाम्) समस्त गृहों, लोकों और वजाओं के (मध्ये) बीच में वह महान् परमेश्वर प्रभु (ध्रुवम्) नित्य, कूटस्य होकर ( एजत् ) सबको चलाता हुआ (जीवम् ) चेतनस्वरूप (जुरगातु ) अति तीच गति से सर्वत्र व्यापक (अनत् ) प्राणक्षाक का संचार करता हुम्रा (श्वये ) सर्वत्र प्रशान्त रूप में, भ्रव्यक्तरूप में स्वार करता हुम्रा (श्वये ) सर्वत्र प्रशान्त रूप में, भ्रव्यक्तरूप में स्वार करता हुम्रा (जीवः) यह जीवारमा (श्रमृतस्य) उसी परम अमृत, मोक्षस्वरूप परमेश्वर के दिये अथवा (मृतस्य स्वाद्यामिः) मृत, गत देह के (स्वधाभिः) निज कर्मफलों से (चरति ) माना योनियों में फल भोगता हुम्रा विचरता है। वह जीवारमा भी (अमर्त्यः) अपने समरणधर्मा रह कर स्था विचरता है। वह जीवारमा भी (अमर्त्यः) अपने समरणधर्मा रह कर भी (अर्त्येन ) इस्य मरणशील अनित्य देह के (स्योनिः ) साथ रहने भी (अर्त्येन ) इस्य मरणशील अनित्य देह के (स्योनिः ) साथ रहने के कारण जन्म लेकर रहता है। इसलिये श्वरीर के धर्म आरमा के साथ कहे जाते हैं।

बिधुं दब्राणं संक्रिलस्य पृष्ठे युवानं सन्तं पालितो जगार । देवस्य पर्य काव्यं महित्वाद्या मुमार् स हाः समान ॥९॥ श्रे॰ १० । ५४ । ४॥ साम् प्र॰ ४ । ४। २॥ भा०—( सिलिलस्य ) सर्वव्यापक परमात्मा के ( पृष्ठे ) बाश्रय पर ( दद्राणम् ) गित करते हुए ( विश्वम् ) घोंकनी के समान प्राण धारण कंरनेहारे ( युवानम् ) युवा, बलशाली ( सन्तम् ) अपने समीप श्राप्त जीव को ( पिलतः ) सर्वव्यापक, परमपद में प्राप्त मोक्षरूप प्रशु ( जगार ) अपने भीवर ले लेता है लीन, मग्न कर लेता है । हे जीव! वहां उस ( देवस्य ) प्रकाशस्वरूप प्रशु परमात्मा के ( काव्यम् ) परम ज्ञानमय कौशल को ( पश्य ) देख, ( महित्वा ) जिसके महान् सामर्थ्य से ( ह्यः ) कल ( सम् आन ) जो मली प्रकार जीवन धारण किये हुए होता है वह ( अद्य ) आज ( ममार ) प्राण त्याग देता है । ज्ञो सामर्थ्यवान् जीव परमात्मा तक पहुँचता है, परमात्मा उसे अपनी शाण में रख लेता है और उस परमात्मा के अद्भुत व्यवस्थामय कौशल को देखों जो कल जीता है वह उसी की महिमा से आज प्राण त्याग रहा है और प्राण आदि वन्धनों से मुक्त होकर वह परमात्मा की शरण में जाता है।

य ई चुकार न सो अस्य वेंद्र यई दुदर्श हिरुगिन्तु तस्मीत्। स मातुर्योता परिवीतो ख्रन्तबेंहुप्रजा निऋीतिरा विवेश ॥१०(२६ स०१। २६४। ३२॥

भा०—(यः) जो (ईम्) इस जगत् में छोटी २ नाना (च-कार) रचनाएँ करता है (सः) वह जीव (अस्य) इस परमेश्वर के विषय में (न वेद) नहीं जानता। श्रीर (यः) जो परमेश्वर (ई दर्श) इस समस्त संसार को देखता है, उस पर अध्यक्ष है वह भी (तस्मात्) उस जीव से (हरुग् इत् नु) छिपा ही हुआ है। (सः) वह परमात्मा (मातुः) निर्माण करने वासी प्रकृति की

९-( प्र० ) 'दद्राणं समने बहुनां' इति ऋ ०, साम,०

雅 0 2 | 2 5 8 | 23 ||

अर्थर्यं गोपामनिवदीमानुमा च परा च पाथिभिश्चरन्तम्। स खुश्रीचीः स विष्वीर्वसान आ वरीवर्ति भुवनेष्वन्तः ॥११॥ ञ्च० १ । १६४ । ३१ ॥ १० । १७७ | ३ ॥ यजु० ३७ । १७ ॥ भा०-में योगी (गोपाम्) समस्त ज्ञानवाणी या गतिशील जयत् के पालक परमेश्वर को (आ पिथिभिः च) समीप के लोकों भौर (परा पथिभिः च) दूर के लोकों में भी (चरन्तम्) व्यापक ( अनिपद्यमानम् ) कभी भी न नाश होने वाले, अविनश्वर, नित्य रूप में (अपरूपम्) साक्षात् करता हुँ। (सः) वह परमेरवर (सभ्रीची: ) एक साथ विराजमान श्रीर (वि चूची: ) नाना प्रकार से एक दूसरे के विपरीत नाना शक्तियों को भी (वसानाः) स्वयं धारण करता हुआ ( भुवनेषु ) समस्त लोकों के ( अन्तः ) मीतर ( आ वरीवर्ति ) समस्त चेष्टाओं और गतियों को उत्पन्न कर रहा है। चौनैः पिता जानिता नाभिरत्र बन्धुनीं माता पृथिवी महीयम्। चुनानयोदचुम्बो व्योनियुन्तरत्रो पिता दुहितुर्गर्भमाघात् ॥ १२॥

भा०-( द्यौः ) प्रकाशस्वरूप सूर्य के समान परमेश्वर ही (नः पिता ) इमारा पालक पिता है। और ( जनिता ) वही इमारा उत्पा-दक है। वहीं (नाभिः) हम सब का उत्पत्ति स्थान, मूल कारण है। बही (मड़ी इयम् पृथिवी) अति विस्तृत पृथिवी के समान विशास हो कर (न:) हमारी (माता) माता के समान है। वही (न: बन्धुः) हमारा बन्धु है। वही परमेश्वर ( उत्तानयो: ) ऊपर को विश्तृत, उत्तान रूप से विराजमान (चन्वोः) व्यापनशील, श्री, पृथिवी दोनों का (योनिः) परम आश्रय स्थान है। (पिता) सबका पालक परमेश्वर ( अत्र ) इस संसार में ( दुहितुः ) समस्त पदार्थों को पूर्ण करने और

१२-(१०) 'द्योमें' (दि०) 'बन्धुमें' इति ऋ०।

उत्पन्न करनेहारी पृथिवी श्रीर द्यौ दोनों के भीतर (गर्भम्) नाना पदार्थों के उत्पादन और ग्रहण करने के सामर्थ्य को (आधात्) धारण कराता है, प्रदान करता है।

पृच्छामि त्वा परमन्ते पृथिव्याः पृच्छामि हुण्णे अइवस्य रेतः पृच्छामि विद्यंस्य भुवनस्य नाभि पृच्छामि बाचः पर्म व्योमः १३

भा०—हे विद्वान् गुरो ! (स्वा) तुझसे में जिज्ञासु ( पृथिज्याः ) इस विस्तृत पृथिवी या जगत् का ( परम् अन्तम् ) परम अन्त, सबसे परला अन्त ( पृच्छामि ) पृछता हूँ। और ( वृष्णः ) सब पदाधों के मेघ के समान वर्षण करनेहारे, परम बल्जाली ( अश्वस्य ) सर्वज्यापक परमेश्वर के (रेतः ) सर्वोत्पादक वीर्य, सामर्थ्य के विषय में (पृच्छामि) भद्दन करता हूँ। और ( विद्वद्य ) समस्त ( भुवनस्य ) संसार के ( नाभिम् ) नाभि, केन्द्र, परम बन्धन स्थान, उत्पत्तिस्थान, मृजकारण के विषय में ( पृच्छामि ) प्रश्न करता हूँ। श्रीर ( वाचः ) वेद्ज्ञान या घाणी के ( परमं ज्योम ) परम आश्रय स्थान के विषय में ( पृच्छामि ) प्रश्न करता हूँ।

इयं वेदिः परो अन्तः षृथित्या अयं सोमो वृष्णो श्रद्यं स्य रेतं। ह स्ययं यहो विद्यंस्य भुवनंस्य नाभिर्वह्यायं वाचः पर्मं त्योम ॥१४॥ १०१ । १६४ । ३४ ॥ यज्ञ ३३ । ६१ । ६२ ॥

भा०—( इयं ) यह ( वेदिः ) ज्ञानमय श्रीर सब को प्राप्त करने-वाली या सत्ता स्वरूप प्रभुशक्कि, परभेइवरी शक्ति ( पृथिक्णाः परः भन्तः ) पृथिवी, इस जगत् का परम आश्रय है। ( अयम् ) यह ( सोमः ) सब का प्रेरक सूर्य ( गृष्णः अश्वस्य रेतः ) जिस प्रकार

१३-(दि॰, तु॰) 'पृच्छ।मि यत्र भुवनस्य नाभिः । पृच्छामि स्वा पृष्णो अश्वस्य रेतः । दित ऋ०, यजु॰। (तु०)

वर्षणशील अर्व=मेघ का परम उत्पादक है उसी प्रकार वह सूर्य इस षकवान् सर्ववर्षक (अइवस्य) सर्वव्यापक परमेश्वर का (रेतः) उत्पादक सामध्ये, तेज है । (अयं यज्ञः ) यह यज्ञमय परमात्मा (विक्वस्य सुवनस्य नाभिः) समस्त सुवन की नाभि, केन्द्र या आश्रय है। (अयं ब्रह्मा) वह परम महान् परमात्मा ही (वाचः) वेदवाणियों का (परमम्) परम (व्योम) रक्षा-स्थान या आश्रय है। न वि जानामि यदिवंदमिंस निएयः संनुद्धो मनसा चरामि। भूदा मार्गन् प्रथमुजा ऋतस्यादिद् वाचो अंद्रनुवे भागमुस्याः १५॥ ग्रं० १ । १६४ । ३७ ||

भा०-में जीव (यद् इव इदम् अस्मि ) जिस पदार्थ के समान थह जो कुछ भी शरीरादि संघात रूप हूँ (न विजानामि) इस वात कों भी विशेष रूप से नहीं जानता। अर्थात् में आत्मा का स्वरूप बत-क्वाने के लिये किसी अन्य पदार्थ को उसके लिये दृष्टान्त के रूप में नहीं रख सकता और न शरीर, इन्द्रिय, मन भादि के संघात के तत्व को बतला सकता हूँ और जब मैं अपने पर विचार करता हूँ तब देखता हूँ कि मैं स्वयं ( निण्य: ) भीतर छुपा हुआ ग्रीर ( सं-नद्धः ) बम्धनों से बँधा हुआ हूँ और ( मनसा ) मनस् अर्थात् संकल्प-विकल्प शक्ति से (चरामि) कर्म फल भोगता श्रीर जीवन यापन करता हूँ। भौर ( यदा ) जब ( ऋतस्य ) सत्य ज्ञानमय चेद के ( प्रथम-जाः ) प्रथम २ उत्पन्न, ज्ञान (मा अगन्) मुझे प्राप्त होते हैं (आत् इत्) तभी मैं (अस्याः) इस (वाचः) परम ब्रह्ममय वेदवाणी के (भागम्) प्राप्त करने योग्य सार का ( अइनुवे ) ज्ञान प्राप्त करता हूँ। अपुाङ् प्राङेति स्वधया गृभोतो मत्यो मत्येना सयोनिः। ता शर्थन्ता विपूचीना वियन्ता न्यान्यं चिक्युने नि चिक्यु-श्च्यम् ॥ १६ ॥ श्रः० १ । १६४ । ३६ ॥

भाः — (अमर्थः ) अमग्णधर्मा, नित्य आत्मा (मत्येंन ) मरणधर्मा अनित्य देह के साथ (सयोनिः ) एकत्र होकर (स्वध्या ) स्वधं
धारण किये हुए अपने कर्मबन्धन या कर्मफल से (गृभीतः ) बद्ध
होकर (अपाङ् ) नीचे के लोकों छौर (पाङ् ) उत्कृष्ट लोकों में
(एति ) जाता है। (तौ ) वे दोनों नित्य छौर अनित्य अर्थात् आत्मा
और देह (विधूचीना ) नाना प्रकार के गति करनेहारे (वियन्ता )
विशेष रूप से बद्ध होकर रहा करते हैं। इनमें से (अन्यम् ) एक को
सो (निचिन्युः ) लोग साक्षात् जान छेते हैं और (अन्यम् ) दूसरे
भात्मा के स्वरूप को (न निचिन्युः ) नहीं जान पाते हैं।
स्वाधिनुर्भा सुर्वनस्य रेतो विष्णिस्तिष्ठन्ति प्रदिशा विधर्मणि।
ते ध्रीतिभिर्मनस्य रेतो विष्णिस्तिष्ठन्ति प्रदिश्वा पिर्मणि।
ते ध्रीतिभिर्मनस्य रेतो विष्णिस्तिष्ठन्ति प्रदिश्वा पिर्मणि।
ते ध्रीतिभिर्मनस्य रेतो विष्णिस्तिष्ठन्ति प्रदिश्वा विधर्मणि।
ते ध्रीतिभिर्मनस्य ते विष्णिस्तिष्ठन्ति प्रदिश्वा परि भवन्ति
चिश्यतः॥ १७॥

श्वा १ । १६४ । ३०॥

भा०—(सस भर्ध-गर्भाः) सात या सर्पण-स्वभाव, गितिशील, 'अर्ध-गर्भ अर्थात् परम उत्कृष्ट परमेश्वर की शक्ति को अपने भीतर धारण किये हुए प्रकृति के विकारभूत अहंकार, महत् श्रीर पञ्च तन्मात्राएँ (अवनस्य) इस समस्त संसार के (विष्णोः) ज्यापक परमेश्वर के (रेतः) उत्पादक वीर्य के स्वक्रप हैं, जौ उस (विधर्मणि) विशेष रूप से धारण करने में समर्थ परमेश्वर में ही (प्रदिशा) उसके उत्कृष्ट शासन से (तिष्ठन्ति) विराजते हैं। (ते) वे (विपश्चतः) सब कर्मों श्रीर ज्ञानों के स्वामी परमेश्वर की (घीतिभः) धारणा शक्तियों से समपश्च हो कर और उसी के (मनसा) मानस संकल्पबल से या स्तम्भन सामर्थ्य से (परि-भुवः) सर्वत्र फेल कर (विश्वतः) सर्व प्रकार से और सब रूपों में (परि भवन्ति) परिणत हो जाते हैं। अध्यास्म में —सप्तार्ध गर्भाः=सात प्राण, (विष्णोः विपश्चतः) ज्यापक श्वानी आत्मा के कर्म और मनःसामर्थ्य से नाना रूपों को धारण करते धीर कार्य करते हैं।

अचो अक्षरे पर्मे व्योमन् यसिमन् देवा अधि विश्वे निपेदुः। यस्तन्न वेद किमृचा केरिष्यति य इत् तद् बिदुस्ते अमी समा-स्रते ॥ १८ ॥

भा०—(ऋचः) ऋग्≕ऋग्वेद आदि चारों वेदों की ऋचाओं का प्रतिपाद्य विषय अथवा अर्चनीय, परम प्रानीय ईइवर के ( यस्मन् ) जिस (परमे) परम (ब्योमन्) विशेष रक्षा में (विश्वे देवाः) समस्त विद्वान् गण एवं दिव्य पदार्थ, सूर्य, चन्द्र आदि (निषेदुः) आश्रय लेते हैं। (य:) जो पुरुष (तत् न वेद) उसका ज्ञान नहीं... करता ( ऋचा ) ऋग् मन्त्रों से ( किम् करिष्यति ) क्या फल प्राप्त करेगा और ( ये इत् तत् विदुः ) जो विद्वान् उस परम तस्व को जान लेते हैं (ते) वे (अमी) ये लोग (आसते) मोक्ष में स्थान ग्राप्त करते हैं ।

ऋचः पुदं मात्रया कुल्पयन्तोर्ध्वचनं चाक्लपुर्विश्वमेजत्। त्रिपाद् ब्रह्म पुरुह्मं वि तंष्ठे तेन जीवन्ति प्रादेशश्चतंस्रः ॥१६॥

भा०-जिस प्रकार (ऋचः) ऋचा के (पदं मान्नया) एक चरण को हस्व, दीर्घ आदि मात्रा से कल्पित करते हैं, उसी प्रकार (ऋचः) परम अर्चनीय अथवा ऋचाश्रों के परम प्रतिपाद्य विषय या परम पूजनीय ब्रह्म की (मात्रया) मात्रा अर्थात् जगत् का निर्माण करनेहारी शक्ति से उसके (पदम्) परम स्वरूप की (कल्पयन्तः) कल्पना करते हुए विद्वान् पुरुष (अर्धचेन) उसके तेजोमय समृद् ज्ञानमय स्वरूप से इस (एजत्) गतिशील (विश्वम्) विश्व को ( चक्छपुः ) बना हुआ मानते हैं। वस्तुतः ( त्रिपात् ) तीन चरणों बाला, तीन रूपों वाला ब्रह्म ही (पुरु रूपं) नाना रूप धारण करके (वितस्थे) विविध रूप से स्थित है, (तेन) उसी के सामर्थं से

१८-( च० ) 'त इमे ' ऋ०।

(चतन्नः) चारों (प्रदिशः) दिशाएँ, दिशाओं के लोक (जीवन्ति) प्राण धारण करते हैं। सूथ्यसाद् भगेवती हि भूया अर्धा व्यं भगेवन्तः स्याम॥ यद्भि तृणेमच्ये विश्वदानीं पिर्व शुद्धमुद्दकमाचर्यन्ती॥ २०॥ (२७) प्रदर्भ १०॥ अर्थन् ७। ७३। ११॥

भा०-व्याख्या देखो अथर्व० [७।७३।११] गौरिनिमाय सल्लानि तच्लेकपदी द्विपदी सा चतुष्पदी। श्रुप्रापदी नवपदी वभूबुधी सहस्रांतरा सुवनस्य पुक्तिसास्याः समुद्रा अधि वि क्षरन्ति ॥ २१ ॥ श्रु० २ २६४ ४२॥ भा०-(गौ: इत्) वह प्रोंक गौ, ब्यापक बह्मशक्ति ही ( सिलिजानि ) जगत् के कारणस्त्र रूप प्रकृति के सूक्ष्म, आपःस्वरूप परमाणुत्रों को (तक्षती) विपरिणत करके सृष्टि की रचना करती है। वह ( एकपदी ) एक ब्रह्म रूप से जानने योग्य होने से 'एकपदी' है। वह (द्विपदी) चर भीर अचर रूप से या प्रकृति-पुरुष रूप से भेव वर्त्तमान रहने के कारण 'द्विपदी' कहाती है। (चतुष्पदी) चारों दिशाओं में ज्यापक होने से या चार भूतों में परिणाम पैदा करने से 'चतुज्पदी' **क**हाती है। (अष्टापदी) अवान्तर दिशाओं में ब्यास होने से अथवा वह बद्धशक्ति प्रकृति के आठ भेदों से आठ रूपों में भभिव्यक्त होने के कारण 'अष्टापदी' कहाती है। ( नवपदी ) वही उक्त आठों में पुरुष यां जीवारमा की गणना से 'नवपदी' कहाती है । वही ( सहस्राक्षरा ) सहस्रा या बलमयी, शक्तिमयी 'अक्षरा', अविनाशिनी श्रह्मशक्ति, सहस्रों पृथक् रूपों में या सहस्र=विश्व के रूपों में प्रादुर्भाव होनेवाळी ( भुवनस्य ) इस समस्त भुवन, ब्रह्माण्ड की (पक्किः ) पकाने या

२१-( प्र० ) 'गौरीर्मिमाय' ( च० ) 'सहस्राक्षरा परमे ब्योमन् ' इति ऋ०। परुचमः पादः । ऋ । २।१६४।४२॥ इत्यस्याः प्रथमः पादः ।

परिपक्व करनेवाली है अर्थात् उपको अपरिपक्व, अब्याकृत दशा से परि-पक्व अर्थात् व्याकृत दशा में लानेवाली हैं। 'एकपदी'—'अज: एकपात्'। वेद।

'हिपदी'—प्रकृति पुरुषञ्चैव विद्धयनादी उभाविष । [गीता १३ । १२] 'चतृष्यदी'—प्रकृति पुरुषं चैव चेत्रं चेत्रज्ञमेव च । [गीता० १३ । १ ] 'अष्टापदी'—भूमिशपोऽनजोवायुः खं मनो बुद्धिरेव च ।

अहंकार हतीयं मे भिन्न प्रकृतिरष्ट्या । [गी० अ० ७ । ४ । ] भनवपदी'—अपरेयमितस्त्वन्यां प्रकृतिं विद्धि मे पराम् ।

जीवभूतां महाबाहां यथेदं धार्यते जगत्॥ [गी०३।७ । ५.]

'सहस्राक्षरा-'एतद्योनीनि भूतानि सर्वाणीत्युपधारय

अहं कुत्कस्य जगतः प्रभवः प्रक्षयस्तथा । [गी० अ० ७ । ६ ] (तस्याः ) उसी ब्रह्मशक्ति से (समुद्राः ) समुद्र, अक्षय भण्डार प्रकृति के अक्षयकोष (अधि विक्षरन्ति ) नाना प्रकार से बह रहे हैं। पांचों भूत पांच अक्षय कोष हैं।

एप सर्वाणि भूतानि पञ्चभिव्यीष्य सूर्तिभः।

जन्मवृद्धिश्रयैतित्यं संसारयति चक्रवत् । इति मनुः १२ । १ । ४ ॥ यीजं मां सर्वभूतानां विद्धि पार्थ सनातनम् [गी० अ० १० । ]

वाक् पन्न में —वह सदा ब्रह्ममयी वाणी, घट आदि पदार्थों को प्रकाशित करती हुई, अब्याकृत 'खोम्' रूप एकपदा; सुप् तिरू भद से दिपदा, नाम, आख्यात, उपसर्ग और निपात भेद से 'चतुष्पदा'; सात विभक्ति और सम्बोधन भेद से 'अष्टापदी'; अब्यय भेद से नवपदी, अथवा नामि सहित कण्ठ तालु आदि भेद से नवपदी और फिर भी नाना रूप होकर परम ब्योम हदय-देश या मूलाधार में सहस्रान्तरा होकर विराज्ञती है, इति दिक्।

कृष्णं निषानं हर्यः सुपूर्णा अपो वन्नांना दिवसुत्पंतन्ति । त आवेत्रुत्रन्तसर्वनाद्यतस्यादिद् घृतेनं पृथिवीं ट्यूदुः ॥ २२ ॥ ऋ० ३११६४।४७॥ सर्थवं० का० ६।२२।३॥ भाग ज्याख्या देखो [ अथर्व० का० ६। २२। १ ] ( नियाअम् ) अपने परम आश्रय स्थान ( कृष्णम् ) आकर्षणशील या सर्व
अवदुःखों के विलेखन या विच्छेदन करनेहः रे उस ब्रह्म को ( सुपर्णाः )
सत्तम ज्ञानसम्पन्न, सुक्त जीवात्मा ( हरयः ) रश्मियों के समान प्रदीष्ठ
ने बःसम्पन्न ( अपः वसानाः ) कर्म ग्रीर ज्ञानों से सम्पन्न होकर
( दिवम् ) प्रकाशमय परम मोच्चपद को ( उत्पतन्ति ) जाते हैं।
( ते ) वे अपना मोक्षानन्द भोग कर ( ऋतस्य सदनात् ) उस सत्यज्ञान के आश्रय स्थान परमात्मा के पास से ( आ ववृत्रन् ) पुनः लौट
कर आते हैं श्रीर ( घृतेन इत् ) प्रकाशमय ज्ञान से सूर्य में निकली
किर्णे जिस प्रकार मेच जल से पृथिवी को सींचती हैं उसी प्रकार
( पृथिवीं च्युदुः ) वे पृथिवीवासी जनीं को तृप्त करते हैं। अर्थात् ज्ञान
का प्रकाश करते हैं श्री

अपदिति प्रथमा पद्धतिनां कस्तद् वी मित्रावरुणा चिकेत । गभी भारं भरत्या चिदस्या ऋतं पिपृत्यंनृतं नि पति ॥ २३ ॥ ॥ १।१५२।३॥

भा०—(पहनीनां प्रथमा) पूर्वोक्त एकपदी, द्विपदी, चतुष्पदी आदि ब्रह्मशक्तियों में से सबसे प्रथम विद्यमान, अध्याकृत ब्रह्मशक्ति (अपाद्) अपात् अविज्ञय रूप, अमात्र है। वही परम 'तुरीय पद' कहाती है। हे (मित्रावरूणी) मित्र और वरूण, प्राण श्रीर अपान ! (बां कः) तुम दोनों में से कौन (तत्) उस 'अपात्' ब्रह्मशक्ति के स्वरूप को (चिकेत) जानता है। (अस्याः) इसके (गर्भः) गर्भ में स्थित तेजोमय स्वरूप ज्ञान या इसका धारण करनेहारा ब्रह्म ईंश्वर (भारम्) समस्त विश्व के भार को या भरणपोपण के सामर्थ्य को (आभरति चित्) निश्चय से धारण करता है। श्रीर वही परमेश्वर

२३-( च० ) 'अस्य ऋतं', 'बितारीत्' इति ऋ०।

( ऋतम् ) सत्य ज्ञान और अनन्त बल या जगत् को (पिपर्ति ) पूर्य इत्प से धारण या पालन करता है और ( असृतम् ) असस्य, अज्ञान अन्धकार का नाश करता है।

(तृ॰) 'आचित्। अस्याः। ऋतम्।' इति अथर्वगतमन्त्रस्य पदः च्छेदः। 'आचित्। अस्य। ऋतम्।' इति ऋग्वेदीयः पदच्छेदः। चिराद् वाग् विराट् पृथिवी विराडन्तरित्तं विराट् प्रजापितः। विराण्मृत्युः साध्यानामधिराजो वभूव तस्य भूतं भव्यं वश् स में भूतं भव्यं वशे कृणोतु ॥ ६४॥

भा०—( विराट् ) विराट् ( वाक् ) वाष्णी है। (विराट् पृथिवी) विराट् पृथिवी है। (विराट् अन्तिरिक्षम् ) विराट् अन्तिरिक्ष है। (विराट् अन्तिरिक्ष है। विराट् अन्तिरिक्ष है। विराट् अन्ति विराट् ( साध्यानाम् ) समस्त साध्य अर्थात् वदा करने योग्य अथवा संभार के पदार्थों के रचने के लिये विरोध नियम में लाने योग्य प्राकृत विकारों तथा साधनासम्पन्न अमुश्च जीवों का (अधिराजः ) अधीदवर (बभूव) है। (तस्य वदो) उसके वदा में (भूतम् ) भृत, उत्पन्न संसार भी है। वह (भूतं भन्यम् ) भूतकाल और भविष्यत्काल को ( मे वदो कृणोतु ) मेरे वदा में करे। अर्थात् विराट् शब्द से वाक् पृथिवी, अन्तिरक्ष, प्रजापित, मृत्यु इनका भी प्रहण है और इन नामों से विराट् परमेश्वर का प्रहण है इन आठ रूपों को लेकर वाक् और ईइवरी शक्ति 'अष्टापदी' कही गई है।

शक्रमर्थं घुममारादेपद्यं विषुवतां पुर एनावरेण।

डुक्षाणं पृद्धिनमपचन्त वीरास्तानि धर्माणि प्रथमान्यासन् ॥२४॥ % १ । १६४ । ४३ ॥

भा० — में तस्वदर्शी ऋषि, (विषूत्रता) नाना प्रकार से उत्पत्ति किया से युक्त (एना अवरेण) इस प्रत्यक्ष कार्यका जगत् से (परः) परे (शकमयम्) शक्तिमय (धूमम्) इस संसार को गति देने वाले परमेश्वर को कारण रूपसे; (आरात्) साक्षात् (अपश्यम्) देख रहा हूं। (बीराः) वीर्यवान्, ब्रह्मचारी विद्वान् लोग उसी (उक्षाणम्) समस्त जगत् को धारण करने में समर्थ (पृष्टिनम्) आदित्य स्वरूप, तेजोमय समस्त आनन्द रसों को धारण करने वाले आनन्दघन को (अपचन्त) योग-अभ्याम, तप द्वारा परिपक्त करते हैं। (तानि) वे (धर्माणि) धारण करने योग्य यम, नियम आदि के तपोमय आधार (प्रथमानि) सबसे अष्ठ (आसन्) हैं जिनके अभ्यास से उस परम शक्ति का साक्षात् होता है नि

त्रयः केशिनं ऋतुथा वि चंचते संवन्तरे चंपत एकं एपाम् । विश्वमन्यो अधिचष्टे शचीं भिर्धा जिरेकस्य दहशे न छुपम् ॥२६ ऋ० १ । १६४ । ४५॥

भा०—( त्रयः ) तीन ( केशिनः ) केशी, तेजस्वी पदार्थं ( क्षतुथा ) ऋतु काल के अनुसार ( वि चक्षते ) दिखाई देते हैं या इस विदव को देखते हैं, उसपर अपनी दृष्टि रखते हैं। ( एपाम् ) इनमें से ( एकः ) एक ( संवत्सरें ) वर्ष भर ( वपते ) ओषधि आदि वन-स्पतियों के बीज वपन करता है। ( अन्यः ) दूसरा विदव को ( अभि-चष्ट ) प्रकाशित करता है, देखता है, रक्षा करता है। श्रोर ( एकस्य ) एक की ( ध्राजिः ) संदारकारी प्रवल्गाति ( दृदशे ) देखी जाती है, ( रूनं न ) उसका रूप नहीं दिखाई देता।

सृष्टि, स्थिति तथा संहार ये ईश्वर की तीनों शक्तियां यहां तीन केशी हैं वे यथाकाल अपना कार्य करती हैं एक शक्ति समस्त प्राणियों, वनस्वतियों या लोकों को उत्पन्न करती, दूवरी पालन करती श्रीर

२६-( तृ० ) 'विश्वमेको ' इति ऋ० ।

सीसरी संहार करती है। भौतिक पक्षमें अग्नि, आदिस श्रीर वायु अथवा मेच, आदिस और वायु हैं।

चत्वारि वाक् परिमिता प्रदानि तानि विदुर्बाह्यणा ये मेनी विणः गुह्य त्रीणि निर्दिता नेर्क्षयन्ति तुरीयं वाचो मेनुष्या वदन्ति ॥२० भ्रः । १ । १६४ । ४५ ॥

भा०—(वाक्) वाणी के ( चस्वारि पदानि ) चार ज्ञातब्य रूप ( परिभितानि ) जाने गये हैं। ( तानि ) उनको ( ये मनीषिणः ) जो मनीषी, संकल्प-विकल्पचतुर, मननशील ( झाझणाः ) ब्रह्मज्ञानी विद्वान् ब्राह्मण कोग हैं वे ( विद्वः ) जानते हैं। ( श्रीणि ) तीन रूप तो ( गुहा ) गुहा में, गूढ़ परमास्मा की शक्ति में ( निहिता ) गुप्तरूप से रक्खे हैं। वे ( न इक्रयन्ति ) अपना रूप प्रकट नहीं करते । और ( वाचः ) वाणी के ( तुरीयम् ) चौथे रूप को ( मनुष्याः वदन्ति ) मनुष्य स्पष्ट बोलते हैं।

'चत्वारि पदानि=' कई विद्वानों के मत से 'मूः, भुवः, स्वः, शो भू ये चार पद हैं। दूसरे वैयाकरण लोगों के मत से नाम, आख्यात, उपसर्ग और निपात, ये चार पद हैं। याज्ञिकों के मत में मन्त्र, करूप, बाह्मण और लीकिक भाषा, ये चार पद हैं। निरुक्तवादियों के मतमें— ध्वा, यजुः, साम और लोकिक भाषा ये चार पद हैं। ऐतिहासिकों के मत में सपीं की, पिक्षयों की, क्षुद्र जन्तुओं की और मनुष्यों की वाणी, ये चार पद हैं। अध्यात्मवादियों के मत से पशुओं में, वाद्य यन्त्रों में, मृगों में और मानव देह में फैली वाणियां चार पद हैं, मान्त्रिक लोकों के मत में—परा, पश्यन्ती, मध्यमा और वैखरी ये चार पद हैं। प्रथिवी में अप्तिस्प, अन्तरिक्ष में वायु रूप, द्यौ में आदित्यरूप, उप्तसे अतिरिक्ष चतुर्थ क्याकृता वाणी वाद्याणों में है।

रन्द्रं मित्रं वर्रणमित्रमाहुरथी दिव्यः स स्रिपणी गुरुत्मान् । एकं सद् विप्रा बहुधा वदन्त्याप्तं यमं मोत्तिरिश्वानमाहुः॥२८॥(८)

भाठ—उस परमेडवरी शक्ति को (हुन्हं मित्रं, वरुणम्, अझिम् भाट्टः) इन्ह, मित्रं, वरुण श्रीर अझि नाम से पुकारते हैं। (अथो) और (सः) वही (गरूरमान्) ज्ञान से सम्पन्न, महान् (सुपर्णः) उत्तम पालक होने से 'सुपर्णं' श्रीर (गरूरमान्) ज्ञानमय होने से 'गरूरमान्' मी कहा जाता है। उसीको (अझिम्) प्रकाशमान होने से 'अप्नि' (यमं मातरिश्वानम् आहुः) नियन्ता होने से यम और अन्तरिक्ष में पा प्रकृति में व्यापक प्रेरक होने से 'मातरिश्वा' भी कहते हैं (एकं सद्) उस एक सत्, सत्यरूप परमात्मा को (विधाः) विद्वान् मेधावि स्नोग (बहुवा) बहुत नामों से (बदन्ति) कहते हैं।

एतमेके वदन्त्यामें मनुमन्ये प्रजापितम् । इन्द्रमेके परे प्राणमपरे ब्रह्म शाइवतम् ॥ इति मनु० १२।१२३॥ आस्मैत्र देवताः सर्वाः सर्वमात्मन्यवस्थितम् । आस्मा हि जनयत्येपां कर्मयोगं शरीरिणाम् ॥ इति मनु० १२।१२१॥

॥ इति पचमोऽनुवाकः ।।

[तत्र सक्तद्रयं ऋचश्च पंचाशत्]

#### नवमं कार्यं समाप्तम्

~~~

रित प्रतिष्ठिनविद्यालंकारमीमांसातार्थविरुदोपशोभितश्रीमत्पण्डितजयदेवशर्मणा विरिचते-इथर्वणो मक्षवेदस्यालोकमान्ये नवमं काण्डं समाप्तम् ॥



## आर्य-माहित्य मण्डल के प्रकाशित ग्रन्थ

## चारों चंदों के सरल सुबोध भाषा-भाष्य)

(१) सापनेद भाषा-भाष्य

प्रष्ठसंख्या ६५० से अधिक मृ० ४)

## (२ अथर्ववेद भाषा-भाष्य (चार भागों में।

अधर्यवेद में ब्रह्मविद्या, राजविद्या और मानव समाज की उन्नति के लिये सभी उत्तम २ विद्याओं का बड़ी गम्भीरता और उत्तमता से उपदेश किया गया है। मूल्य प्रति भाग ४) रुपये। मूल्य चारों भागों का १६) रुपये।

#### (३) यजुर्वेद भाषा-भाष्य (दो भागों में )

इस भाष्य में महर्षि दयानन्द की दर्शाई दिशा को मुस्यता दी गई है। मुख्य दोनों भागों का ८) रुपये।

#### (१) ऋग्वेद भाषा-भाष्य (सात भागों में )

महर्षि दयानन्दकृत संस्कृत भाष्य शैली से भाष्य किया गया है भौर जिन भागों पर महर्षि दयानन्द का भाष्य नहीं है, उनपर भी सरक भाष्य कर दिया गया है। मूख्य प्रति भाग ३) रुपया।

विशेष टिप्पणी—वेद भाष्य के प्रत्येक खण्ड में जगस्ए ८०० पृष्ठ हैं। १) रुपया पेशगी देकर स्थायी आहक बनने पर बेद का प्रत्येक खण्ड ३) रूपया में दिया जाता है।

#### १-यर्जुवेंद ( मूल गुरका )

नित्य वेदों का पाठ करने के जिये यजुर्वेद मूळ गुटके के रूप में प्रकाशित किया गया है। प्रत्येक मन्त्र पृथक् २ छापा गया है। सुनहरं अक्षरों से युक्त सजिल्द का मूल्य केवल ॥।) पृष्ठ संख्या ४०० से भी उपर है।

### "कर्त्तव्य-दर्पण्"

#### पुज्य श्री १०८ नारायण स्त्रामी कृत

नित्य कर्म, प्रातः सायं के प्रार्थना मन्त्र, स्वस्तिवाचन, शान्तिपाठ अभेतिहित, आर्थ-समाज के मन्तन्य, आश्रम श्रीर वर्ण संस्कार, महार्ष का आदर्श जीवन तथा अनेक भिक्त पूर्ण भजन संकीर्तन संकित्त हैं। पदने से जीवन में सन्ती शान्ति, सच्ची उन्नति तथा सच्ची ईश्वरभिक्त का उद्य होता है। जेवी गुटका-साहज । पृष्ठ सस्या ३००। कपके की जिल्द अति मनोहर । मूल्य केवला॥)

## श्रार्थमन्तर्य दर्पण

महर्षि दयानन्द के लिय उद्देश्यों और मन्तन्यों का चेदमन्त्रों के उत्तम २ प्रमाणों सहित सुबोध ज्याल । मृत्य =) आना।

#### वेदोपदंश

रचयिता शसिद्ध विद्वान् नित्य स्वाध्याय के लिय अपूर्व अन्ध श्री स्वामी वेदानन्दजी तीर्थ

यह पुस्तक 'वैदिक राष्ट्रगीता' कहाने योग्य है। इस पुस्तक के पाठ से मालुभूमि, प्रजावेम और स्वराज्य सुख के उत्तम भाव इदय में जागृत होते हैं। मृष्य ॥) आहे।

#### वेंद्र में श्चियां

श्री एं० विद्यावाचस्पति गणेशद्त्त शर्मां, गौड़

गृहस्थ जीवन के हर एक पहलू पर वेदमन्त्रों द्वारा गृहस्थ के कर्त्तक्यों को प्रमाशों सहित दर्शाया है। मूल्य ॥) आना।

#### भारतीय समाज-शास्त्र

श्री पं० धर्मदेव जी विद्यावाचस्पति, बंगलोर.

भारत की प्राचीन उज्वल सुवर्गीय आर्थसभ्यता और आदर्श समाज-व्यवस्था। मृहय १) २०।

आर्य संसार में नृतन तथा अर्पूच ग्रन्थ महर्षि श्री स्वामी द्यानन्द्जी का प्रामा। पिक जीवन चरित्र

ऋषि के अनन्य मक्त स्वर्गीय श्री बाबू देवेन्द्रनाथ मुखोपाध्याय हारा संगृहीत तथा आर्थ समाज के सुप्रसिद्ध नेता श्री बाबू घासीरामजी एम्॰ ए॰ एल्॰ एल्॰ बी॰, मेरठ द्वारा सम्पादित व अनुवादित। दो भागों का मूल्य ८)

अत्य प्रकातकों के प्रत्य भी इमारे यहां मिळ सकते हैं-व्यवस्थापक आर्य साहित्य मण्डल जिल् अनुमेर

# प्रकाशित करने योग्य साहित्य

- (१) ब्राह्मण ग्रन्थ-ज्ञतपथ, ऐतरेय, ताण्ड्य, गोपथ आदि।
- (२) श्रीत सूत्र-कात्यायन, बौधायन, आपस्तम्ब, छाठ्यायन आदि।
- (३) स्मृतियां—मनु, याज्ञवल्क्य, बारद, अङ्गरा, दक्षिष्ठ, गौतम, विष्णु, व्यासादि ।
- (४) गृह्यसूत्र—आपस्तम्ब, बोधायन, गोभिल, द्राह्मायण, आइवलायन, मानव आदि।
- (४) धर्म सूत्र—मानव, बौधायन, आपस्तम्ब, वसिष्ठ।
- (६) राजनीति शास्त्र-कौटिल्य, कामन्दक, आरद्वाज, बृहस्पति, कौणपदन्त आदि।
- ( ७ ) इतिहास प्रमथ—रामायण, महाभारत, राजतरंगिणी आदि।
- (८) पुराण-वायु, मत्स्य आदि पुराखों में से अबुद्धिपूर्वक कंशों को त्याग कर उसकी उत्तम समालोचनाओं सहित विशेष संस्करण प्रकाशित होंगे।
- (१) वैद्यक—चरक, सुश्रुत, अष्टांगसंग्रह।

इसी प्रकार तन्त्र प्रन्थों और अपकाशित साहित्य तथा शिख्य शासा, कोष प्रन्थ, अन्यान्य वैदिक विद्या पर प्रकाश डालने वाले प्रन्थों को भी माला रूप में प्रकाशित किया जावेगा।

[ विशेष ज्ञान के लिये मण्डल से स्थायी ब्राहक होने के नियम

पन्न अववहार का पता-आर्थ साहित्य मण्डल खि॰, अजमर।

受力和中岛西海州岛西路州外 Supplied to the STATISTICS CARRIES 1200年 医10克 HELE PURELS A CHIER TAI 而创建的。1990年1月1日 (1991年1月1日) 党等可以自然信息以及特殊

